
HAL Id: tel-01543531
https://theses.hal.science/tel-01543531

Submitted on 21 Jun 2017

HAL is a multi-disciplinary open access
archive for the deposit and dissemination of sci-
entific research documents, whether they are pub-
lished or not. The documents may come from
teaching and research institutions in France or
abroad, or from public or private research centers.

L’archive ouverte pluridisciplinaire HAL, est
destinée au dépôt et à la diffusion de documents
scientifiques de niveau recherche, publiés ou non,
émanant des établissements d’enseignement et de
recherche français ou étrangers, des laboratoires
publics ou privés.

Conscientisation des enseignants travaillant auprès
d’enfants à risques dans le programme HILA en Israël.

Marcelo Weksler

To cite this version:
Marcelo Weksler. Conscientisation des enseignants travaillant auprès d’enfants à risques dans le
programme HILA en Israël.. Education. Université Sorbonne Paris Cité, 2015. Français. �NNT :
2015USPCD045�. �tel-01543531�

https://theses.hal.science/tel-01543531
https://hal.archives-ouvertes.fr


1 

 

UNIVERSITÉ PARIS 13 SORBONNE PARIS CITÉ 

UFRsaaTsSceancaTsaasè’hoeeasa saaTsToceé éT 

N° attribué par la bibliothèque  

__|__|__|__|__|__|__|__|__|__|  

THÈSE 

pour obtenir le grade de 

DOCTEUR DE L'UNIVERSITÉ PARIS 13 SORBONNE PARIS CITÉ 

ès sciences de l’éducation 

présentée et soutenue publiquement 

par  

Marcelo WEKSLER 

Le: 7/12/2015 

Titre : 

Conscientisation des enseignants travaillant auprès 
a’anfdn TsàsbeTquas dans le programme HILA en Israel 

Sous la direction de Christine DELORY-MOMBERGER 

 

VOLUME I 

JURY 

 Christine Delory-Moerabgab.sPbofaTTaubasansTceancaTsaas è’éaucd eon.sUnevabTe ésPdbeTs13s
Sorbonne Paris Cité. Directrice 
Daphna Golan. Professeure en sociologie. Faculty of Law. The Hebrew University of 
Jerusalem. Rapporteure 

Béatrice Mabilon-Bonfils. Professeure en sociologie. Université de Cergy-Pontoise. 
Rapporteure. 

AuguT ensMu udèa.sPbofaTTaubsaaspheèoTopheasàsè’InT e u sSupébeaubsaasPéadgogeasaasPdbeT.s
Institut Catholique de Paris 

MdbcaèsPdbed .sPbofaTTaubsansTceancaTsaasè’éaucd eonsàsè’UPEC 

Jean-JdcquaTs Schdèèab.s Mdî bas aas confébancaTs HDRs ans TceancaTs aas è’éaucd eons às
è’UnevabTe ésPdbeTs13sSobronnasPdbeTsCe é 



2 

 

Résumé : 

Cette thèse s’intéresse aux processus de conscientisation d’enseignants travaillant auprès 

d’enfants à risques dans le programme HILA en Israël. Le programme HILA est destiné aux 

enfants ayant décroché du système éducatif, et sont en situation de haut risque. La 

conscientisation des enseignants sera définie dans la thèse par leur conviction dans la possibilité 

des élèves à atteindre la réussite scolaire et à changer l’image qu’ils ont d’eux-mêmes, malgré 

leurs échecs passés et les risques auxquels ils sont exposés. La thèse se fonde sur des entretiens 

biographiques avec des enseignants et sur la confrontation de ceux-ci avec deux théories 

principales traitant de la conscience des enseignants : la pédagogie critique et l’éthique de la 

sollicitude. Elle analyse également  les conceptions pédagogiques européennes antérieures à la 

deuxième guerre mondiale pour les comparer aux théories examinées. La thèse formule des 

déductions concernant les éléments motivant la conscientisation des enseignants en situation de 

travail , ainsi qu’une critique des théories prises en considération. L’une des importantes 

déductions de la thèse est que la conscientisation des enseignant exige d’appréhender ceux-ci 

comme des agents de changement. Tout d’abord, les enseignants sont eux-mêmes opprimés. Ils 

servent le même système oppressif qui provoque le décrochage continu des élèves. 

Deuxièmement, l’aspiration des enseignants à guider la réussite de ces mêmes élèves, fait partie 

de leur désir de guérison individuelle ou de réparation de la société - et ce, malgré les écarts 

considérables entre leurs différentes visions du monde. Les enseignants voient dans leur rôle une 

vocation. La théorie de la pédagogie critique contribue fortement  à la compréhension du 

contexte oppressif des élèves, mais omet  de prendre en considération l’oppression vécue par les 

enseignants. Elle ne peut donc formuler/ proposer de théorisation de la conscientisation qui 

prendrait le sujet en compte. L’éthique de la sollicitude, elle, sonde le sujet et se rapproche ainsi 

bien plus du décryptage de la conscientisation. En revanche, il lui manque toute la dimension que 

donne le contexte éducatif et social. 

La thèse conclut finalement qu’une théorie pédagogique pouvant pleinement expliquer la 

conscientisation des enseignants est un travail qui reste encore à faire. 

  



3 

 

Mots-clés :  

Conscientisation des enseignants 

Elèves à risques  

 Pédagogie critique  

Ethique de la sollicitude  

Tradition éducative du début du XXe siècle 

Recherche biographique 

Intuition de l’enseignant   

Relation guérison – don de soi 

 Contexte  

Conflit  

Dialogue  

Méthodologie pédagogique 

 

 

 

  



4 

 

 

Title : 

Conscioussnes change in teachers working with students at risk in the HILA Program in Israel 

 

Abstract : 

This dissertation deals with processes of conscious change among teachers working with 

students at risk in the HILA Program in Israel. The HILA program is designated for children and 

youth who dropped from the educational system and are in high risk. In this work, conscious 

change is defined as a teacher's belief in his or her students’ ability to succeed in school and to 

change their self-image, despite past failures and conditions of risk they had been exposed to. 

Biographical interviews serve as a main primary source in this dissertation. They are analyzed 

according to two critical theories in the field which focus on teachers’ consciousness: the Critical 

Pedagogy Theory and the Ethics of Care Theory. Additional pedagogical concepts, developed in 

Europe in the interwar period, are considered in relation to those critical theories. This 

dissertation offers a new critique of the conventional theories in the field, in addition to a 

discussion of the factors which may produce conscious change among teachers of students at 

risk. The first argument is that, in order to understand conscious change among teachers, one 

must view teachers as agents of change. Secondly, teachers should be seen as oppressed 

individuals themselves – they serve an oppressive system which encourages students from 

certain backgrounds to drop. Third, it is argued that teachers have a clear interest to lead their 

students to success as part of a process of self-improvement or social correction; in spite of 

differences in their world views, the vast majority of teachers see their job as a mission. Finally, 

while the Critical Pedagogy Theory helps to understand the broader social context of the 

oppression experienced by students at risk, it fails to see teachers as oppressed individuals as 

well. The Ethics of Care Theory, on the other hand, comes much closer to deciphering the 

process of conscious change since it takes the individual into account, although it lacks a deep 

understanding of the social and educational contexts. Therefore, this thesis concludes that we 

still have a long way to go before developing a pedagogical theory which will successfully 

explain conscious change among teachers. 



5 

 

Keywords: 

Teachers’ Consciousness Change 

Students at risk 

Critical Pedagogy 

The Ethics of Care 

The pedagogical tradition of the early twentieth century 

Biographical research 

Teacher’s intuition 

The spectrum of giving and improvement 

Context 

Conflict 

Dialog 

Pedagogical methodology 

 

 

 

 

 

 

  



6 

 

sdrèasaaTsed elbaTs

s
Introduction ................................................................................................................................9 

Chapitre I : Analyse des théories ................................................................................................28 

A. La pensée de la pédagogie critique ......................................................................................28 

1. Le contexte comme paradigme central .................................................................................29 

2. Le paradigme de l’oppression et le rôle des opprimés ............................................................32 

3. Le paradigme du dialogue comme outil principal de la conscientisation ...................................36 

4. Le paradigme de l’éducation bancaire comme expression des relations de pouvoir de la société 
oppressive ...........................................................................................................................40 

5. La nature de l’éducation politique selon la pédagogie critique et la nature du changement .........42 

6. La praxis comme méthodologie de la conscientisation et du changement social ........................46 

7. Educateurs et conscientisation d’éducateurs .........................................................................50 

8. La nature de l’oppression et l’oppression spécifique des enfants et des adolescents ...................58 

9. Vers un futur de la pédagogie critique .................................................................................60 

B. l’éthique de la sollicitude ou éthique du careet ses répercussions sur  l’interprétation des processus 
de conscientisation des enseignants ............................................................................................61 

1. Féminisme et éthique de la sollicitude. .............................................................................61 

2. L’éthique de la sollicitude et la conscience des enseignants ................................................64 

3. Éthique de sollicitude, humanisme et pédagogie du XXème siècle .......................................68 

4. La pédagogie critique et l’éthique de la sollicitude .............................................................73 

5. Défense et critique de l’éthique de la sollicitude. ...............................................................81 

C.  La recherche biographique ...................................................................................................85 

Chapitre II : Analyse des entretiens ............................................................................................89 

A. Contexte et choix des enquêtés ...........................................................................................89 

B. Structure et location des entretiens .........................................................................................90 

C. L’entretien avec Rachel et son importance ..............................................................................91 

dans la modification des hypothèses premières de la recherche ......................................................91 

D. La solitude de l’enseignant et son désir ou la nécessité de révéler sa biographie...........................98 

E.  La relation guérison-don .................................................................................................... 105 

F. L’intuition dans l’enseignement, ses sources et sa complexité .................................................. 112 

G. L’enseignant comme individu politisé .................................................................................. 118 



7 

 

H. Selon les enquêtés, qu’est-ce qu’un apprentissage conscientisant ............................................. 125 

pour les enseignants ? ............................................................................................................. 125 

1. Les théories .................................................................................................................... 125 

2. Les compétences requises du bon enseignant travaillant auprès d’enfants à risques ................. 127 

I. Conclusion ......................................................................................................................... 132 

Chapitre III - Conclusions ........................................................................................................ 137 

A. Le contexte .................................................................................................................... 137 

B – Le paradigme de l’enseignant libérateur .............................................................................. 139 

C. Le paradigme du dialogue. .................................................................................................. 142 

D. La praxis des enseignants et les processus de conscientisation. ................................................ 143 

E. Le paradigme de l’éducation politique .................................................................................. 145 

F. Le paradigme de l’éducation formelle. .................................................................................. 148 

G. L’éthique de la sollicitude ................................................................................................... 150 

H. La nécessité de construire une nouvelle théorie traitant de la conscientisation des enseignants..... 153 

Conclusion ............................................................................................................................... 158 

Bibliographie ........................................................................................................................... 163 

 

  



8 

 

Dédié à Dvora, ma mère, et à ses nombreuses années de travail auprès d’enfants à risques. 

 

Remerciements 
 

Je tiens tout d’abord à remercier ma directrice, professeure Christine Delory-Momberger de 

m’avoir donné l’opportunité d’être son élève à l’Université de Paris XIII. Ma reconnaissance 

s’attache essentiellement à deux choses : la première est mon apprentissage de la recherche 

biographique, qui m’a ouvert à de nouveaux modes de compréhension du sujet agissant dans un 

environnement donné.  La seconde est sa confiance ininterrompue tout au long de mon travail, 

malgré la distance et les différences du contexte éducatif. 

De même, je voudrais exprimer ma gratitude à Tal Dor, pour le soutien qu’elle m’a donné 

pendant ces années de recherche et d’écriture, pour ses nombreux conseils, son savoir-faire et 

son aiguillage dans le domaine de la bureaucratie française. Sans elle je n’aurais certainement 

pas réussi à achever cet ouvrage. 

Mes remerciements vont aussi à Laïla Bettermann, traductrice de la thèse en français, pour ses 

nombreuses observations à propos du texte et pour sa capacité à donner un retour constant et 

consistant. Laïla a réalisé un travail monumental avec zèle et bienveillance.  

Je suis évidemment très reconnaissant envers les enseignants qui ont accepté de participer aux 

entretiens et m’ont ainsi donné l’opportunité de porter mon regard sur leurs vies, leurs émotions, 

leur esprit. Ce sont eux qui s’occupent quotidiennement des enfants à risques sur le terrain. Sans 

leur travail et leur dévouement, nombre de ces enfants resteraient dans les marges de la société, 

sans aucune chance d’en sortir. Cette thèse leur est aussi dédiée. 

Enfin, je remercie tout particulièrement ma famille, ma compagne Lela, mes enfants, Asia et 

Dan, qui m’ont supporté et cru en mon pouvoir de réussir ce défi. 

 

 

 



9 

 

Introduction 

« Dès le début, même en temps d'incertitude et de confusion, lorsque je reconnaissais des 

processus de libération, je ne les appréhendais jamais comme l'expression d'une lutte 

individuelle d'hommes et de femmes. Cependant, j'ai toujours rejeté l'idée selon laquelle ces 

processus seraient un phénomène de caractère purement sociologique, un phénomène qui 

dissoudrait l'individu et deviendrait la simple expression d’un processus d’ordre social. »  Paulo 

Freire, Lettres à Cristina1
 

La recherche pour cette thèse fut une quête au cours de laquelle je me suis vu conduit au cœur de 

ma propre conscience, à la subjectivité présente dans chaque processus socio-éducatif. La 

recherche fut de ce point de vue un développement réflexif enrichissant, une lecture 

herméneutique des principaux axes de ma vie2. Elle m’a aussi introduit dans une zone d’effusion 

spirituelle, de désorientation, de réflexion et d’inspiration. Dans le cadre de ma recherche sur le 

terrain, lors des entretiens avec des enseignants, nombreuses ont été mes découvertes et 

réflexions au sujet de mon narratif personnel. J’ai de même redécouvert la pédagogie critique 

avec un regard plus mûr et une compréhension plus approfondie de ses paradigmes conducteurs. 

Ainsi, ma thèse fut une découverte et une surprise : la découverte en réalisant que  la recherche 

biographique bouleverse et réorganise la perspective du regard et influence la lecture du contexte 

social, puis, la surprise quant à la compréhension que l’hypothèse que j’avais avancée au départ 

de ma recherche était erronée, ceci malgré mes années d’expérience dans le domaine de 

l’éducation et ma ferme conviction que c’est là que réside la seule possibilité de conscientisation 

des enseignants travaillant avec des élèves en situation de précarités sociales et de 

marginalisation. 

La conscience humaine – du moins la mienne – est trompeuse. Lorsqu’elle rencontre une 

dissonance cognitive qui empêche le lien entre une connaissance antérieure et une nouvelle, sa 

tendance est à construire et à rationaliser. S’il est une illustration parfaite de ce phénomène, c’est 

bien le développement théorique professionnel qui a été le mien grâce à la présente recherche et 

aux découvertes qui en ont découlé. 
                                                
1 Freire Paulo (2009), Pedagogía del Oprimido, Buenos Aires, Siglo XXI 
2 Delory-Momberger Christine (2009), Biografía y Educación, Figuras del Individuo- Proyecto, Buenos Aires, 
Facultad de Filosofía y Letras UBA 



10 

 

 Il ne fait aucun doute que cette étude a profondément influencé l’éducateur que je suis, qu’elle a 

totalement modifié mes façons de travailler, et que là se trouve le salaire véritable de mon travail.  

Au départ, mon hypothèse se basait sur la supposition – avérée erronée par la suite – que si l’on 

veut comprendre les processus de conscientisation chez les enseignants travaillant en milieux 

défavorisés et à risques, il fallait rigoureusement assimiler une méthode menant à la réussite 

scolaire. Cette méthode, que j’ai par moi-même expérimentée puis enseignée à des équipes de 

consultants pédagogiques et d’enseignants afin qu’ils s’en servent à leur tour, était censée être la 

clé d'un travail de conscientisation. Au théâtre des illusions de la conscience, la relation entre 

l’objectivité de la réussite scolaire et la réalité subjective des élèves et des enseignants 

apparaîtrait ainsi : les enseignants appliquent une méthodologie motivationnelle menant les 

élèves marginalisés et en échec depuis des années à la réussite scolaire. La réussite de ces élèves 

engendre l’euphorie générale du système, une sensation d’ascension qui ébranle la conscience 

des élèves et des enseignants. Suite à leur réussite scolaire, les élèves se conscientisent et 

acquièrent la volonté autonome de continuer à réussir. Cet effet, porteur de retours positifs vers 

les enseignants qui, au départ, n’avaient pas foi en leurs élèves et en leur capacité à mener  un 

changement, déclenche chez eux une réaction positive. De par cette suite de réactions positives, 

les enseignants changent leur point de vue et gagnent la  foi en en ces mêmes élèves et en la 

réussite de la nouvelle méthode. Une structure définie, dotée d’instructions comportementales et 

didactiques claires serait donc à la base de cette réussite auprès des élèves, et par là de la 

sensation de réussite des enseignants. La question des sujets en tant qu’acteurs de ces chaînes 

d’évènements est devenue secondaire.  

Mais cette conception souffre d’un problème central. Pourquoi l’enseignant accepterait-il 

d’appliquer cette méthode ? Par crainte et soumission à une autorité ? Serait-ce là une explication 

suffisante de l’acceptation de la nouvelle méthode ? Comment une méthodologie basée sur la 

motivation et sur la confiance dans  les capacités des élèves pourrait-elle fonctionner uniquement 

sur don d’un ordre supérieur? Déjà lors de ma maîtrise, l’un de mes professeurs m’avait fait 

remarquer que le rapport aux enseignants selon cette approche faisait d’eux de simples 

réceptacles dépourvus de pensée propre. Plus encore – et je ne puis formuler cela qu’aujourd’hui 

– selon la pensée de Freire, ce rapport à l’enseignant incarne en réalité le classique rapport 



11 

 

d’enseignement bancaire (Paulo Freire, 2009)3. La supposition à la fois latente et manifeste de 

ma conception était finalement que l’éducateur en tant qu’individu ne contribuait en rien au 

processus lui-même, et que son approche changerait dans tous les cas suite à une application 

intelligente de la méthodologie censée apporter le changement. Cette conception, qui tient du 

déterminisme et amoindrit l’importance de l’individu en tant qu’ acteur principal dans le 

contexte socio-éducatif, constituait l’écueil de ma pensée. Malheureusement, bien que les faits 

soient posés devant moi, je leur suis resté aveugle pendant des années. 

C’est sans doute la raison pour laquelle j’ai longtemps été le sujet d’une dynamique interne 

conflictuelle de proximité-distance et d’amour-haine avec la pédagogie critique. La pédagogie 

critique pose la conscience humaine au centre du discours socio-politico-éducatif. Cependant, 

comme cette thèse tente de le démontrer, la relation à l’éducateur est double. Il y a d’un côté la 

compréhension de la centralité de son rôle dans la conscientisation de ses élèves – opprimés, puis 

il y a de l’autre la conscientisation de l’éducateur lui-même, qui semble secondaire. 

Suite à ma rencontre avec la pédagogie critique je suis arrivé à la même conclusion, laquelle était 

en grande partie un reflet rationnel et constructiviste de la conscientisation en cours : si les 

éducateurs sont de par leur rôle réellement engagés à mener la conscientisation des opprimés, il 

est nécessaire pour eux d’apprendre à le faire. La part de l’éducateur, en tant que sujet, 

oppresseur ou opprimé, son expérience, ses motifs et sa biographie, n’entrent pas en jeu. Ces 

sujets étaient et sont restés « muets » jusqu’à cette recherche et faisaient partie de la « zone 

d’ombre » de mon esprit4.  

Afin de rendre tangible l’importance de la pédagogie critique, je voudrais à présent passer en 

revue les principales évolutions de ma conception par rapport à elle et comment elles ont façonné 

ma conscience socio-politique et pédagogique. 

 

                                                
3 Freire Paulo (2009), Pedagogía del Oprimido, Buenos Aires, Siglo XXI 
 
4 Par « zone d’ombre », j’entends le phénomène où des personnes dotées de conscience radicale ont dans certains 
domaines, cas, ou évènements, des points sur lesquels elles n’ont, dans le meilleur des cas, pas d’opinion, et dans le 
pire des cas, craignent la prise de position. Un exemple en est le phénomène de « cécité » dans l’oppression par 
l’homme blanc « radical » en contexte colonial. Cette cécité est possible grâce à la légitimité de l’homme blanc 
libéral au « daltonisme » face à l’homme noir. Ceci dit, le Noir est obligé de se définir, de définir sa libération et son 
identité noire. Ce phénomène dans les relations coloniales est admirablement expliqué par Frantz Fanon, et dans 
l’antisémitisme par Albert Memmi. 



12 

 

Ma découverte de Freire et de son livre « La pédagogie des opprimés ». 

 

Ma première rencontre avec le livre de Paulo Freire, « La pédagogie des opprimés » (Paulo 

Freire, 2009), s’est produite dans les années 70 du siècle dernier, alors que je faisais partie d’un 

mouvement de jeunesse juif à Buenos Aires. C’était une période tumultueuse, socialement et 

politiquement parlant , et la jeunesse cherchait à se frayer un chemin politique après de 

nombreuses années de dictature. Ce furent des années de quêtes politiques radicales et de 

changements culturels et sociaux qui ont fait des adolescents et adolescentes que nous étions, des 

radicaux aux yeux de la société et de nos parents. Nous remettions en question l’ordre familial 

traditionnel, l’autorité sociale et politique, et nous créions une culture jeune et rebelle. Dans ce 

contexte, le livre de Freire fut pour nous salvateur, voire mythique. Nous étions des jeunes 

engagés dans l’éducation, et nous éduquions les plus jeunes que nous. L’éthos du mouvement 

était éducatif et politique et nous sentions que Freire nous avait donné la possibilité de 

comprendre l’oppression que subissaient nos pupilles, ainsi que notre rôle libérateur dans le 

contexte éducatif. 

Bien entendu, notre lecture de Freire était innocente, étant donné notre âge – seize, dix-sept ans. 

Mais je suis absolument certain de l’influence considérable de son œuvre sur la formation de 

mon credo socio-politique. C’est sans-doute la principale raison pour laquelle j’ai longtemps 

entretenu un dialogue réflexif interne avec Freire, avec ses œuvres, et avec les différents 

penseurs du courant de la pédagogie critique.  

Nous le verrons par la suite, l’effet de la recherche sur la compréhension de la réflexion interne 

dans ma biographie, ainsi que le changement de mon regard sur mon récit personnel sont des 

raisons d’expliquer ici mon intérêt pour Freire. 

Dans le mouvement de jeunesse juive il y avait des enfants et des adolescents de tous les milieux 

sociaux mais le groupe avec lequel j’avais le plus d’affinités était celui des pauvres ou issus, 

comme moi, de la petite bourgeoisie pauvre. Certains d’entre nous avaient décroché de l’école 

tôt par nécessité de contribuer aux revenus familiaux. Notre « vraie vie », en dehors du 

mouvement, était une lutte pour la survie. Les emplois précaires, la pauvreté et parfois la faim 

ont façonné la vie de plusieurs d’entre nous. Intuitivement nous sentions que nous n’étions pas 

seuls, que nous n’étions pas simplement un amas de cas particuliers d’« enfants ratés », 



13 

 

excédents d’une société impitoyable. La rage envers la société, la faim et les privations 

permanentes m’ont, nous ont menés vers des positionnements radicaux envers le capitalisme. En 

temps que juifs, nous nous sentions doublement discriminés, car parmi les pauvres aussi, 

l’antisémitisme était latent. Dans une situation de survie, nous privilégions toujours ceux qui 

nous ressemblent et rejetons « l’autre ». Dans notre cas, enfants et adolescents juifs, nous avions 

toujours été une minorité. 

Dans ce contexte, mon intérêt pour Paulo Freire m’est aujourd’hui évident. Il décrit clairement 

dans son livre la conscience des opprimés, la conscience "envoûtée", dont l’expression 

d’impuissance et de rage incontrôlable envers les oppresseurs constitue un déchargement 

improductif de pression plutôt qu’une source de réel changement. J’ai surtout été influencé par 

l’analyse du sentiment de culpabilité des opprimés et de leur opinion de leur existence comme 

sort où tout est déjà joué. C’est ainsi que je me sentais, un « enfant raté » qui avait décroché de 

l’école et qui suite à cela, et étant donné les conditions existantes, était destiné à la pauvreté et à 

la lutte pour la survie. Ce fatalisme envers la vie m’a mené à une conception qui se retrouve 

couramment chez les opprimés et selon laquelle la vie prend place au jour le jour uniquement car 

le lendemain est incertain. En somme, le livre de Freire reflétait mon existence, mais sans pour 

autant réussir à en changer mon opinion, car le lourd fardeau de la pauvreté est resté attelé à mes 

épaules de nombreuses années. Cependant, il m’a fait cultiver l’espoir du changement, individuel 

et social. Cette conception s’est ancrée en moi si profondément que je ne puis m’imaginer ou 

analyser ma biographie hors de ce contexte social, historique, culturel et politique. Cet ancrage a 

d’ailleurs beaucoup influencé ma conduite pédagogique, et ce jusqu’à ce jour, notamment dans 

mon appréhension des personnes dans leur contexte afin de les comprendre, afin de comprendre 

leurs motivations et leur conscience. 

C’est par ailleurs de cette façon que s’est développé mon sens de la solidarité avec d’autres 

opprimés. Ma situation minoritaire parmi d’autres enfants et adolescents opprimés ne m’a pas 

empêché d’être solidaire de tous . Au contraire, elle m’a permis de comprendre les processus de 

l’oppression ainsi que les évidences sociales qui créent les séparations. Dans tous les petits 

emplois que j’ai eus en ce temps-là, en travaillant avec des enfants et des adolescents comme 

moi, nos histoires se mêlaient au contexte social. Notre pauvreté était la même, notre 

impuissance et notre faim aussi. Le désir de changer et l’incrédulité que nous avions quant à 



14 

 

notre capacité de réaliser ce changement étaient similaires, nous étions écrasés par le 

déterminisme de notre destin. Le comble est que malgré notre point de vue rationnel sur les 

injustices du capitalisme – ou plutôt celles des «patrons », comme nous les appelions – et malgré 

un besoin manifeste d’être en lutte face à eux, nous ne pouvions jamais relâcher notre quotidien 

de survie. Nous n’avions pas le loisir de passer nos nuits à débattre en profondeur de nos 

opinions politiques. Dans cette optique, nous méprisions le discours intellectuel qui se tenait à 

des années-lumière de la réalité quotidienne. C’était un discours qui s’entretenait « à propos » 

des  pauvres et non « avec » eux et intuitivement nous avions compris que ces radicaux issus de 

« bonnes familles » ne créaient aucun dialogue avec nous, et que nous étions invisibles à leurs 

yeux bien que nous étions le sujet de leur discours radical. Nous étions l’objet et non le sujet de 

la libération, et de toutes les façons nous devions inévitablement nous lever tôt pour gagner notre 

pain avec des emplois précaires alors que les radicaux « de bonnes familles » rentreraient chez 

eux, mangeraient un repas chaud et continueraient à discuter de « la révolution ». 

Dans cette période agitée de ma vie, le livre de Freire (Freire, 2009) fut une lucarne à travers 

laquelle je pouvais nous observer et nous comprendre, mes amis et moi. La lecture 

inexpérimentée m’a fortement marqué et cette impression n’a pas perdu  de sa force avec les 

années. Au contraire, elle est devenue un point de repère réflexif constant, surtout lorsqu’il s’agit 

de questions touchant à la conscientisation et à des processus d’éducation. Elle me réconfortait 

de la sévérité du monde. A cette époque-là je dévorais des quantités de livres dans le but de 

mieux comprendre le monde qui m’entourait. Mais il y avait quelque chose de très fort et de 

totalement différent dans l’écriture de Freire : le sentiment de l’empathie qu’il avait pour les 

opprimés, le sentiment qu’il parlait non pas de définitions mais d’êtres humains bien réels et en 

souffrance. 

Je considère en somme ma capacité, mon besoin de créer un dialogue avec les opprimés ainsi 

que l’intention de comprendre la structure de leur conscience dans son contexte d’oppression 

comme le fruit de mon contact avec l’écriture de Freire. Comprendre que les opprimés sont  

capables de s’exprimer et que leur conscientisation est aussi la mienne, que nous sommes des 

individus mais que nous sommes aussi dépendants de relations de pouvoir sociales, voilà les 

pierres de touche posées en moi par la lecture de Freire.  

 



15 

 

MaTsaéru TsadnTsè’éaucd eons:san baséaucd eonsfobeaèèasa senfobeaèèa. 
 

 Dans les années 1980, après avoir été dix  ans ouvrier métallurgiste en Israël5, j’ai commencé à 

travailler dans l’éducation. D’abord neuf  ans dans l’éducation non formelle et depuis lors 

jusqu’aujourd’hui, la plupart de mes activités prennent place dans l’éducation formelle.  

Dans l’éducation non formelle, il est relativement aisé d’agir selon les paradigmes de la 

pédagogie critique6 .Resituer  les moyens et les thèmes dans  un contexte d’oppression et de 

relations sociales de pouvoir , créer un dialogue fructueux entre tuteurs et pupilles, remettre 

radicalement en question les relations sociales de pouvoir, tout cela fait partie intégrante de 

l’éducation non formelle étant donné qu’elle n’est pas soumise à des protocoles hégémoniques 

ou à des quotas standards d’acquis scolaires.   

De ce point de vue, l’éducation non formelle est le terrain naturel sur lequel la pédagogie critique 

peut s’épanouir. Les buts pédagogiques-politiques sont transparents, bien que les résultats de 

travail ne puissent être connus à l’avance, étant données les conceptions idéologiques des 

éducateurs. 

Ainsi mes conceptions éducatives et mon identification aux principes de la pédagogie critique 

concordaient clairement. S’il était difficile de traduire les paradigmes de la pédagogie critique, 

cette difficulté tenait à une exploration pédagogique traduisant les besoins et la conscience de la 

population concernée face aux paradigmes de cette même population. C’est à dire qu’entre 

processus éducatifs et principes de la pédagogie critique, la concordance est évidente, vues les 

caractéristiques de l’éducation non formelle et la grande souplesse d’action qu’elle permet. 

Ce n’est pas un hasard si la plupart des tentatives d’application de la pédagogie critique prend 

place soit dans l’éducation informelle, soit dans les parties non formelles de l’éducation formelle 

(cours d’éducation hors curriculum , dialogues et activités informelles avec les élèves, etc.), en 

somme, là où la souplesse d’action et d’altération des éducateurs permettent des modifications de 

syllabus, hors du discours hégémonique des disciplines et des matières formelles. 

                                                
5 Ma famille avait émigré en Israël une première fois en 1964 puis était retournée après quatre ans en Argentine 
avant d’émigrer définitivement en 1975.  
 
6 Une analyse de ces paradigmes est exposée dans le Chapitre I. 



16 

 

Bien sûr, il y a aussi une différence fondamentale dans les caractéristiques des éducateurs. Les 

éducateurs travaillant dans l’apprentissage non formel choisissent leurs protocoles et leurs 

méthodes de travail en fonction de leurs vues. De ce fait, l’éducation informelle permet 

l’épanouissement de l’éducateur en tant qu’être critique. Il gagne le sentiment d’être maître de 

ses actes et d’avoir une marge de liberté très grande. C’est tout à fait différent dans l’éducation 

formelle.  

Au début des années 1990 j’ai eu l’opportunité de diriger un projet au sein d’un système éducatif 

formel d’Ofaqim, une petite agglomération au sud d’Israël. Ofaqim est une localité répondant à 

toutes les caractéristiques de l’exclusion et de la pauvreté. La majorité de la population originale 

est  ou était des enfants d’immigrés originaires du Maghreb. Au début des années 1990, dans le 

cadre des choix socio-communautaires de l’hégémonie7 israélienne, y ont été installés des 

éthiopiens, ainsi que des immigrés originaires des républiques asiatiques de l’ex-URSS. La 

population a doublé en moins de deux ans. Le système scolaire – qui était déjà en échec par 

rapport aux paramètres et aux standards du ministère de l’éducation – s’est effondré face à la 

quantité des enfants d’immigrés. Mon rôle, tel qu’il a été défini à l’époque par les responsables 

du programme, était de tendre vers  une amélioration des résultats scolaires dans la ville.  

Je n’ai été surpris ni par la pauvreté et l’exclusion d’Ofaqim ni par les tensions communautaires 

entre les anciens résidents et les nouveaux. C’était là le tableau de mon enfance8. Des villes-

dortoirs distribuant la population juive sans aucune planification sur le long terme, des lieux de 

travail, des routes ou des transports vers les grandes villes, etc. C’est ainsi qu’a été bâti « le 

second Israël »9, à partir du darwinisme selon lequel on installe les exclus et les pauvres avec 

d’autres exclus et pauvres. Dans les années quatre-vingt-dix, Ofaqim était une localité reculée 

                                                
7 Pour l’éducation en Israël, annexe II. 
 
8 En arrivant en Israël en 1964, nous avions été placés dans un quartier pauvre de la ville d’Ashqelon, au sud du 
pays. Le quartier était peuplé d’immigrés, des marocains, des sud-américains, des indiens, des hongrois, des 
polonais, des yéménites et autres. Pendant deux  ans nous n’avons pas eu accès à l’électricité. A quelques rues de ce 
quartier, se tenait un autre quartier protégé et luxueux, de sud africains. L’école primaire, située dans les dunes, était 
constituée de structures temporaires. En classe, nous étions cinquante élèves ne sachant ni lire ni écrire l’hébreu. 
 
9 Terme commun des années 1950 et 1960 en Israël, désignant les décalages sociaux entre centre et 
périphérie. Moshe Lissak (1996), « Le premier Israël » et « le second Israël », des processus de polarisation socio-
culturels dans les années 1950, dans Entre migrants et anciens, Israël et la grande immigration, 1948-1953, éd. 
Dalia Ofer, Jérusalem, Yad Ben Tsvi. 



17 

 

(elle l’est restée jusqu’à ce jour) et métamorphoser le système scolaire formel me semblait être 

un défi politique et social fortement signifiant. 

Dans les premiers temps de mon travail à Ofaqim, j’ai mis mes moyens à l’essai avec des séries 

d’ateliers visant à faire évoluer la conception qu’avaient les élèves et les enseignants de la 

réussite scolaire. Mais j’ai vite compris que le centre de leur attention se trouvait au sein de 

l’école. Nous pouvions parler autant que nous voulions de changement ou de dialogue entre 

élèves et enseignants, ça n’aurait rien changé à l’activité éducative formelle. A l’école, les 

relations restaient basées sur la réussite ou l’échec scolaire, sur les relations sociales de pouvoir 

entre élèves et enseignants et sur le rapport au comportement normatif ou anti-normatif des 

élèves. Il était clair que conscientiser l’école était impossible sans exemple certifié manifestant la 

possibilité de réussite scolaire d’élèves marginalisés et en échec. De leur côté, les enseignants 

désespéraient totalement de pouvoir changer quoi que ce fut dans les résultats de leurs élèves. 

Cette situation a constitué un moment charnière de mon parcours éducatif : elle  m’a 

accompagné au fil des années et m’a poussé à repenser la pédagogie critique. J’ai été formé par 

un éducateur pédagogique à appliquer une stratégie de marathons scolaires10 dans des milieux en 

situations de précarités sociales. A la suite du premier marathon, dont la durée fut d’un mois, 

alors que les élèves et les enseignantes de grammaire avaient réussi à rattraper des années de 

retard et à passer un examen avec succès, les enseignantes et moi avions compris avoir en notre 

possession un excellent outil méthodologique que nous pouvions transposer à toutes les matières 

et qui menait à un changement d’approche chez les élèves ainsi que chez les enseignants. La 

réussite scolaire a immédiatement provoqué  deux phénomènes contraires chez les enseignants et 

chez les élèves. Une partie des enseignants, ainsi que le directeur, avaient été touchés par l’espoir 

d’une réussite possible. Cependant, la réticence venant de l’inspection du ministère de la culture 

s’est accrue, car celui-ci sentait que le projet menaçait  le mécanisme du tracking11, clou de 

l’idéologie pédagogique israélienne. Ces deux réactions contraires me semblaient intelligibles. 
                                                
10 Le marathon scolaire est une pratique éducative intensive  basée sur la motivation d’accélérer l’apprentissage, de 
contrôler et combler les lacunes, et de soutenir émotionellement et intellectuellement les élèves, leur permettant de 
se concentrer sur une matière pour une durée délimitée, afin de radicalement rattraper des retards accumulés pendant 
des années. Cette méthode fonctionne parfaitement  avec tous les élèves issus de milieux marginalisés, dans tous les 
contextes socio-culturels, et prouve son efficacité encore et encore. Elle n’est pas dépourvue de difficultés ou de 
problèmes sur le long terme, mais son effet immédiat a le pouvoir de conscientiser élèves et enseignants. 
 
11 Voir annexe I pour une explication détaillée du concept de tracking et de la structure du système éducatif 
israélien.. 



18 

 

C’est à ce moment-là que j’ai réalisé que la conscientisation faisait naître l’espoir et la 

conviction, tandis que le ministère de la culture s’opposerait absolument à cette réussite. Ce 

phénomène s’est reproduit maintes fois au fil des années qui ont suivi mon expérience à Ofaqim, 

renforçant à mes yeux l’importance de la méthode menant à la réussite scolaire et me poussant à 

un questionnement sur une partie des paradigmes de la pédagogie critique. 

Ma capacité à influencer ou à discuter de l’influence du contexte social, de l’oppression du 

système éducatif, du phénomène de tracking et autres avec les élèves marginalisés  avait 

augmenté de façon significative car, avec les équipes d’enseignants que j’avais sous ma 

responsabilité, nous pouvions prouver qu’il y avait un « truc » permettant la réussite des élèves 

en qui tout le monde avait perdu confiance. 

Cependant, ce succès cachait une embûche. Alors qu’à l’école la pratique éducative se faisait 

exigeante, de mon côté je sentais que je m’éloignais des paradigmes de la pédagogie critique. Si 

le discours critique se focalise sur un dialogue entre élèves et enseignants producteur de 

connaissances nouvelles et porteur de conscientisation, mon activité se limitait à procurer les 

connaissances formelles, hégémoniques, à l’aide d’enseignantes qui n’étaient pas nécessairement 

critiques du point de vue socio-politique. De fait, je m’occupais de réussite scolaire formelle, 

base de toute conception libérale prônant la possibilité de réussir dans le cadre de la réalité 

sociale, en d’autres termes, prônant la mobilité sociale. Cette compréhension eut l’effet de 

déstabiliser ma foi dans la réalité de la pédagogie critique.  

Je me demandais si la pédagogie critique pouvait réellement procurer une alternative à l’échec 

des élèves dans l’éducation formelle. Je n’avais aucun doute sur le fait que l’école soit le lieu où 

enfants et adolescents expriment leur oppression, ou sur le fait que la réussite et l’échec scolaire 

déterminent des destins, reproduisent la structure sociale oppressive et recréent les séparations 

socio-comunautaires de la génération à venir. Il me semblait évidemment nécessaire de lutter 

depuis l’intérieur du système, avec les outils du système et contre celui-ci, contre la structure 

oppressive. Je ne trouvais pas que cela entrait en contradiction avec la libération des opprimés , 

puisque c’étaient eux – selon la logique de la pédagogie critique – qui savaient exprimer leur 



19 

 

oppression et les moyens de leur libération mieux que quiconque, et leur libération se reflètait 

dans la réussite scolaire formelle12. 

Cependant, je savais que cette réussite ne menaçait pas le curriculum hégémonique. Elle ne 

faisait que servir de plate-forme au changement. De plus, il était clair que mon rôle était de 

former les enseignantes à se servir de la méthode pédagogique menant au changement, même si 

elles n’étaient pas du tout convaincues par mon analyse de l’oppression sociale qui s’exprimait à 

l’école, dans la classe, etc. Ainsi en a-t-il été. Les enseignantes ont intégré cette méthodologie 

car elle avait du succès et non forcément par compréhension ou accord avec le contexte 

d’oppression sociale. Peu d’entre elles ont évolué vers une telle conscientisation.  

Là aussi, j’étais en conflit avec la pédagogie critique. L’activité sur le terrain – et son succès – 

m’avait prouvé que la conscientisation ne résultait pas d’un discours approfondi sur la structure 

sociale oppressive, mais d’actions concrètes au niveau méthodo-didactique. En d’autres termes, 

le tuteur-libérateur n’a pas à intégrer tout le savoir politico-éducatif comme le demande la 

pédagogie critique, mais doit trouver le moyen d’initier un changement pratique au sein de 

l’école13. 

D’après ma conception de l’époque, même si la pédagogie critique ne donnait pas de solution 

concrète vers un changement du système scolaire formel, elle me procurait une clé importante  

de  compréhension du contexte social, des relations de sociales de pouvoir et d’oppression au 

sein de l’école. C’était pour moi un dernier espoir resté parmi les paradigmes de la théorie 

critique. J’étais toujours convaincu qu’aucune autre pensée pédagogique n’était capable de 

mieux expliquer les processus d’oppression. Mon rôle était donc de traduire ses conceptions des 

processus d’oppression vers une dimension didactique et vers les comportements par le biais 

desquels les élèves expriment l’oppression dont ils souffrent. C’est à dire, formuler la 

compréhension des moyens par lesquels l’oppression s’infiltre dans la conscience des élèves et 

affecte leur capacité à croire en eux-mêmes et à réussir leurs études formelles. 

                                                
12 Comme je l’expliquerai dans le chapitre sur la pédagogie critique, ce point reste un sujet de discussion au cœur du 
discours de ce courant. Certains penseurs s’opposent à toute concession avec le curriculum hégémonique puisqu’il 
exprime l’oppression et déstabilise le principe de reconstruction des connaissances sur une base de dialogue tissé 
entre les enseignants et les élèves. 

13 Comme expliqué dans l’annexe I à propos de la pédagogie critique, il arrive que des éducateurs associés à ce 
courant enclenchent un processus nommé par Lisa Delpit « déscolarisation », ou autrement dit une justification du 
manque de motivation des élèves comme expression légitime de leur opposition au curriculum hégémonique. 



20 

 

 

QuaèsaT sè’dgan sauschdngaean  ? 

 

Durant les quatorze dernières années j’ai dirigé des équipes pédagogiques au sein de projets 

éducatifs du ministère de l’éducation israélien en milieux défavorisés. De fait, malgré les 

différences entre ces milieux et les contextes des agglomérations, des quartiers, des écoles, des 

communautés, des nationalités etc., les principes  méthodologiques qui m’ont guidé s’appuyaient 

sur mon expérience à Ofaqim. 

Je me suis rendu compte qu’à mesure que les projets grandissaient, mon influence directe se 

réduisait . La mise en place d’équipes de tuteurs-guides qui prendraient en charge la 

méthodologie et la passeraient à d’autres était un élément clé de la réussite scolaire des élèves. 

Même si j’avais confiance en l’autonomie des tuteurs et des enseignants, je ne pouvais pas 

attendre d’eux qu’ils reprennent  mes propos ou les évaluations pédagogiques résumant le savoir. 

Ma confiance en l’autonomie des éducateurs et des enseignants ne découlait pas uniquement 

d’une vision éthique libérale, mais de l’idée que dans la mesure où une personne cherche à 

devenir un agent de changement, elle doit être autonome dans sa prise de décisions. Ses capacités 

créatives doivent apporter les réponses aux différentes situations pédagogiques. Là se trouve la 

principale question qui m’a mené à la présente thèse. Si nous admettons que la méthodologie est 

l’élément conscientisant, existe-t-il un moyen de prévoir l’amplitude de la conscientisation dans 

les systèmes où les enseignants n’ont pas de relation directe avec la personne conductrice et 

porteuse des connaissances en la matière ? Et en règle générale, est-ce que tout dépend de cette 

personne détenant le savoir ? 

Comme je l’ai dit plus tôt, lors de ma maîtrise –  qui fut une recherche sur la méthodologie 

pédagogique que j’avais mise en pratique d’abord à Ofaqim puis ailleurs les années suivantes – 

un de mes professeurs m’avait fait remarquer que selon mes propos, la méthode étant le facteur 

créateur de changement  procurant des  outils à son agent, l’agent ne serait finalement qu’un 

récipient vide. Il dépendrait de quelqu’un ou de quelque chose qui lui ferait don de la 

méthodologie de conscientisation grâce laquelle il pourrait mettre en place des objectifs et agir. 

En somme, affirmer qu’une méthode puisse conscientiser et que l’être lui-même – agent de 



21 

 

changement –  enseignant ou éducateur, est en fait un messager, est une conception où la 

méthode est omnipotente. 

Aujourd’hui, à la suite de ma recherche de doctorat, je puis écrire que ma terrible conception 

n’était pas uniquement le résultat de ma naïveté ou de mon incompréhension des processus de 

conscientisation des personnes, mais était aussi directement influencée par le rapport de la 

pédagogie critique aux enseignants et à leur conscience. Comme je le développerai dans les 

différents chapitres de ma thèse, la pensée de la pédagogie critique se focalise en grande partie 

sur la conscientisation de l’opprimé. Par là est désigné le milieu auquel s’adresse le tuteur-

libérateur. Le point de départ à la fois entendu et sous-entendu de la pensée critique veut que 

l’éducateur soit préparé en amont. Il doit être possesseur d’une conscience libératrice et pour cela 

il doit être capable de comprendre les paradigmes de la pédagogie critique. Il s’engage donc à 

agir en fonction d’une méthodologie spécifique dans le but de provoquer une conscientisation 

chez des opprimés. 

Mais qui est donc cette personne, cet éducateur ? Pourquoi quelqu’un d’autre ne serait-il pas 

capable d’intégrer la méthodologie de la pédagogie critique et provoquer un changement  ? 

Quelle est la différence entre lui et d’autres éducateurs ? Bien que la pédagogie critique 

revendique l’enrichissement réciproque entre l’opprimé et le tuteur libérateur, il est clair que le 

point de départ de ce processus repose sur un fait bien précis : l’éducateur est convaincu qu’il est 

un agent du changement, chose qu’il a apprise avec la pédagogie critique, et qu’il a mise en 

pratique à l’aide de la méthode adéquate. 

S’il en est ainsi de ce tuteur libérateur, quelle est la différence entre lui et un enseignant ordinaire 

avec lequel j’ai travaillé à Ofaqim ou ailleurs ? Visiblement, seule la méthodologie diffère. C’est 

ici que s’inscrit la pensée erronée selon laquelle seule la personne dépositaire du savoir 

méthodologique menant à la réussite serait en capacité de mener les enseignants à une 

conscientisation. 

Schématiquement, voici la chaîne d’évènements à laquelle nous serions censés assister : 

● Le dépositaire du savoir, porteur des outils nécessaires à la réussite scolaire des élèves 

marginalisés et à risques, enseigne aux enseignants comment se servir de la 

méthodologie. 



22 

 

● Les enseignants assimilent la méthodologie (les outils) et la mettent en pratique avec les 

élèves marginalisés et à risques. 

● Les élèves agissent en accord avec la méthode et rencontrent le succès dans leurs tâches 

scolaires formelles, ce qui les mène à une conscientisation. Ils se mettent à croire en leur 

capacité d’être des élèves normaux et en la possibilité de leur réussite scolaire. Le 

message de la conscientisation et de la réussite est alors renvoyé vers les enseignants. 

● Les enseignants reçoivent ce retour positif des élèves, ce qui les mène à leur tour à une 

conscientisation : ils se mettent à croire aux capacités de réussite scolaire formelle de ces 

mêmes élèves. Même plus, ils commencent à croire en leur propre capacité de mener un 

changement chez ces élèves. Ce n’est qu’à ce moment-là que le processus peut 

recommencer indépendamment du tuteur initial. 

Nous voilà donc devant un schéma hiérarchique initié par le dépositaire du savoir. Plus tard, du 

moins selon la théorie, les enseignants peuvent à leur tour devenir dépositaires de ce savoir à 

l’aide duquel ils pourront avec d’autres enseignants mener le changement. 

Plus encore, dans ma réflexion en ce temps là, je me suis donné de nombreuses explications à 

l’échec de la pédagogie critique dans le système formel, dont la plus importante partait de l’idée 

selon laquelle les enseignants conscients, et s’engageant à être des agents de changement se 

trouvaient déjà dès le départ dans le système. Autrement dit, la pédagogie critique est vaine pour 

la grande majorité des enseignants qui se trouvent déjà dans le système éducatif formel et qui ont 

été éduqués pas l’hégémonie à endosser le rôle d’oppresseurs face à leurs élèves opprimés14. Soit 

elle les ignore, soit elle les départage de façon dichotomique entre « éclairés » –  ceux qui 

agissent selon les paradigmes méthodologiques de la pédagogie critique –  et ceux qui restent 

agents de l’oppression. Autrement dit, le point de départ de l’approche de la pédagogie critique 

est que l’enseignant choisit son camp et cela – du moins il semblerait – sans subir d’influence et 

de pression liées à des relations de pouvoir ou à l’oppression, etc. Le choix de sa position dans la 

lutte sociale serait un choix dénué de contexte.  

L’origine de cette erreur chez Freire et chez d’autres penseurs de la pédagogie critique se trouve 

dans l’idée selon laquelle l’enseignant appartient forcément à une classe sociale plus élevée que 

celle du milieu avec lequel il travaille. On ne parle jamais de l’enseignant comme faisant partie 

                                                
14 Ce sujet sera exposé plus clairement et en détails dans le chapitre sur la pensée de la pédagogie critique. 



23 

 

intégrante des opprimés. Au contraire, Freire réitère des propos marxistes classiques et parle du 

besoin de « suicide social », soit de l’abandon délibéré des privilèges dans le but de rejoindre le 

camp des opprimés. 

Mais qu’adviendrait-il si nous changions ce paradigme en décrétant que les enseignant eux aussi 

agissent en fonction des mêmes degrés de conscientisation que leurs élèves ? Qu’ils sont eux 

aussi opprimés et qu’ils agissent souvent en agents de l’oppression dans le but de « récolter les 

miettes du maître » ? Et si l’oppression des élèves dépendait de la personne censée être l’agent 

du changement, de l’oppression vécue par celle-ci et de la limitation de sa conscience quant à la 

compréhension des relations sociales de pouvoir  ? Peut-être vit-elle, elle aussi, une vie 

déterministe où la téléologie n’a pas sa place ? Et si la dégradation quotidienne était à l’origine 

de son manque de confiance en elle et en l’apprentissage face à ses élèves ? 

De ce point de vue, qui est donc l’agent du changement ? Seraient-ce uniquement les rares 

personnes qui se sont libérées et ont acquis une conscience plus élevée ? Ne serait-ce pas de la 

condescendance élitiste et patronisante ? Par ailleurs, comment une conscientisation pourrait-elle 

se dérouler, avec pour point de départ l’obligation d’accepter les paradigmes de la pédagogie 

critique afin de pouvoir développer par la suite sa propre conscience ainsi que celle des 

opprimés ? Quelles sont les caractéristiques particulières d’une personne ainsi conscientisée ? 

Serait-ce une question de personnalité, de vécu social ? Et s’il en est ainsi, comment cela 

concorde-t-il avec l’approche de Freire à propos de la relation intime entre l’individu et son 

contexte social ? 

Ces questions m’ont tourmenté pendant des années car elles désignaient les éléments capables de 

me procurer la réponse à la problématique qui m’accompagnait depuis mon travail à Ofaqim. 

 

La recherche biographique comme percée. 

 

La pédagogie critique définit la situation oppressive et ses expressions comme une situation 

existentielle que l’on retrouve dans le dialogue avec les opprimés eux-mêmes et non pas à travers 

leurs paroles et les analyses de celles-ci. Dans cette optique, la recherche biographique est une 

catégorie d’expérience permettant de détailler – dans le contexte de l’appartenance socio-



24 

 

historique – et de créer une intégration, de structurer et d’analyser les situations et les 

évènements de sa vie. (Delory-Momberger, 2009). Voilà donc ce qui nous permet de faire une 

recherche directe sur des événements et sur la conscientisation des personnes actrices de ces 

évènements. Le récit biographique est la clé de notre compréhension du phénomène existentiel 

humain dans un contexte social et dans celui des relations de pouvoir existantes. Il peut d’une 

part expliquer en profondeur et de manière fiable la façon dont la conscience humaine est le fruit 

du vécu et d’autre part exprimer les modes de changement qu’elle suit ainsi que les 

interprétations qu’elle donne à sa vie.  

Malgré cela, au début de la recherche biographique que j’ai entreprise pour ma thèse, j’étais 

encore convaincu que dans le discours biographique avec les enseignants, je retrouverais les 

origines de la conscientisation quant à leur rapport avec les élèves marginalisés et à risques 

précisément dans la méthode amenant la réussite. 

Quelle ne fut pas ma surprise lors de mes premiers entretiens, quand la méthodologie ne fut 

même pas mentionnée ! Qui plus est, les enseignants ont tour à tour insisté sur les histoires 

personnelles qui les ont conduits à enseigner en milieux marginalisés et à risques, sans que cela 

soit lié à une méthodologie spécifique. Et s’ils utilisaient une méthode précise, la motivation 

interne et première vers la conscientisation était plus émotionnelle et intuitive, riche néanmoins 

en qualités bien réelles. 

Je dois avouer que ma réaction initiale à la suite de ces premiers entretiens fut la consternation. 

Je me suis même fâché de la contradiction que les interviewés portaient à la thèse sur laquelle 

j’appuyais non seulement mon doctorat mais aussi le chemin éducatif qui avait été le mien des 

années durant. 

Avec le temps, la perspective que les premiers entretiens m’ont donnée s’avéra être une 

révélation d’ensemble, une découverte extraordinaire qui patientait « sous mes yeux » depuis le 

début alors que je refusais de la voir et de l’admettre. D’ailleurs, ce n’était pas uniquement une 

révélation d’ensemble pour ma thèse ou pour mon chemin éducatif, puisque cette découverte m’a 

fait revenir en arrière et reconsidérer quels avaient été au fil du temps, mes propres motivations 

pour mon activité pédagogique. Qu’est-ce qui me poussait à agir ? Etaient-ce les connaissances 

théoriques de la pédagogie critique, la maîtrise de la méthode menant à la réussite scolaire en 



25 

 

milieux défavorisés ou plutôt la conviction intuitive que j’avais une responsabilité morale envers 

ces mêmes enfants et adolescents, qui, dans une certaine mesure, me renvoyaient à mon passé et 

dont le destin avait, à mes yeux, la possibilité de changer ? 

Cette thèse devint donc une odyssée personnelle et réflexive, une herméneutique mise en 

pratique (Delory-Momberger, 2009) à travers laquelle je remodelai et ré-analysai mon passé 

personnel et professionnel de même que mon présent. J’avais été initialement certain de savoir ce 

que j’allais découvrir, mais je puis aujourd’hui me dire heureux et ému de ces découvertes sur la 

conscientisation des enseignants travaillant en milieux marginalisés et à risques. A leur tour ils 

ont provoqué une conscientisation en moi. 

La découverte – pour moi surprenante – fut, à propos de la principale motivation de la foi en des 

enfants et adolescents marginalisés, qu’elle découle de ce que l’éthique de la sollicitude 

(Noddings, 2003 et Monchinski, 2010)15 décrit comme une motivation sociobiologique 

d’inquiétude, d’empathie et d’amour envers autrui. J’ajouterai qu’il s’agit là d’un cas particulier 

d’éthique de sollicitude qu’il est crucial de saisir si l’on veut appréhender la conscientisation des 

enseignants et le groupe particulier qu’ils forment. Le concept de sollicitude prend chez les 

enseignants une dimension nouvelle puisqu’il s’agit de personnes ayant choisi pour profession la 

sollicitude envers les enfants d’autrui. Voilà une situation tout à fait singulière, dans laquelle le 

récit biographique donne une importance décisive aux motivations qui sont les siennes, et qui le 

particularise par rapport à d’autres récits. 

A partir de là, sur le plan théorique, il me fallait réexaminer la pensée de la pédagogie critique et 

la comparer avec celle de l’éthique de la sollicitude, chercher les concordances ou les 

contradictions possibles. Dans la pensée de l’éducation en tant que domaine, existe-t-il ou a-t-il 

existé par le passé un tel discours et si oui, pourquoi a-t-il disparu du discours sur l’éducation ? 

Voilà, dans la concision d’une introduction, la démarche de recherche pour l’écriture de ma 

thèse. Une démarche de rencontre avec les biographies d’autres éducateurs à la suite de laquelle 

                                                
15 Noddings Nel (2003), Caring, A Feminine Approach to ethics and moral education, Los Angeles, UC Press.  

Monchinski Tony (2010), Education in Hope, Critical Pedagogies and the Ethic of Care, New York, Peter Lang 

 

 



26 

 

réflexions et bouleversements de conceptions ont permis une révélation, une redécouverte de 

l’auto-biographie et un débat différent – à mon avis mûri –  avec la pédagogie critique.  

Je suis fort de l’espoir que cette odyssée rejoint et prend part à un changement inévitable des 

paradigmes de la pédagogie critique et à un discours renouvelé sur l’essence de la pédagogie et 

ses motivations, et qu’il changera la façon de travailler avec les futurs enseignants. 

 

Structure de la thèse 

 

La thèse se constitue de quatre chapitres : 

- Le premier chapitre traite des paradigmes de la pédagogie critique, de l’éthique de la 

sollicitude et des pensées pédagogiques ayant abordé ces questions – dans la pratique 

éducative – surtout avant la moitié du vingtième siècle16 : chapitre dédié à la 

compréhension – selon mon analyse – des paradigmes les plus importants de la 

pédagogie critique, de l’éthique de la sollicitude et de la pensée pédagogique du début du 

vingtième siècle. Dans ce chapitre, un accent particulier sera mis sur le rôle de 

l’éducateur, et dans cette catégorie, sur  les enseignants travaillant avec des élèves 

marginalisés et à risques. Ce chapitre analyse aussi la méthodologie de la recherche 

biographique et fait le lien entre les différentes théories. 

- Le second chapitre traite del’analyse des entretiens dans la recherche biographique : 

chapitre dans lequel sera décrite la méthodologie de la recherche, le dialogue avec les 

enseignants prenant part à la recherche biographique. Dans ce chapitre j’engagerai un 

discours analysant la pensée critique, l’éthique de la sollicitude et la pensée pédagogique 

dans ses débuts et à la la lumière des résultats des entretiens. 

- Le troisième chapitre expose les conclusions théoriques et pratiques découlant de 

l’analyse des découvertes : dans ce dernier chapitre je traiterai des conclusions émanant 

du rapport à la pédagogie critique et aux répercussions sur la pratique pédagogique, 

                                                
16 Deux raisons principales à ce choix : l’une découle de ma recherche biographique pour laquelle j’ai entrepris 
d’examiner les pionniers de la pensée pédagogique faisant écho à mes découvertes ; la seconde étant qu’en général – 
comme je l’expliquerai dans le chapitre sur la pensée – on peut dire que l’écriture pédagogique a fondamentalement 
changé après la Seconde Guerre Mondiale, ce qui influença considérablement l’activité pédagogique en général, et 
en particulier l’apparition de la pédagogie critique et de l’éthique de la sollicitude dans le domaine de l’éducation. 



27 

 

particulièrement en ce qui concerne les processus de conscientisation des enseignants et 

les moyens de les former. 

- Le quatrième et dernier chapitre formule les conclusions de la thèse et des réflexions sur 

l’avenir. 

Aditionnellement à ces quatre chapitres, la thèse comporte trois annexes: 

- La première annexe décrit le système éducatif israélien. Rédigée à l’intention particulière 

du lecteur français, cette annexe expose l’histoire et la réalité éducative israélienne sous 

un angle critique et met en relief les élèves marginalisés et leurs enseignants. 

- La seconde annexe traite du projet HILA, de ses caractéristiques organisationnelles et 

pédagogiques : les motivations de la création du projet, son credo pédagogique, une 

analyse des modes de travail au sein du projet, et une description de son contexte éducatif 

et socio-économique. 

- Dans la troisième annexe se trouvent les transcriptions intégrales des entretiens réalisés 

avec les enseignants ayant pris part à la recherche. 

 

 

 

 

 

  



28 

 

Chapitre I : Analyse des théories 
 

Dans ce chapitre j'aborderai les principaux corpus de savoir formant l'infrastructure théorique 

de ma recherche et permettant sa mise en contexte. Ces théories seront : la pensée de la 

pédagogie critique, la pensée de l'éthique de la sollicitude et la pensée associant ces deux 

dernières, ainsi que leurs prémices remontant au début du XXème siècle. Enfin, j'analyserai la 

méthodologie de la recherche biographique-narrative en mettant l'accent sur la biographie des 

enseignants. 

 

A. La pensée de la pédagogie critique 

 

Le courant de la pédagogie critique est un mouvement pédagogique mondialement répandu. Bien 

que son initiateur, Paulo Freire (Paulo Freire, 1996; Gadotti & Torres, 2001)17,  ait ancré sa 

pensée et son travail dans le contexte sud-américain et les milieux oppressés de ce contexte 

(paysans et ouvriers), cette pensée n'a pas tardé à voyager vers les USA et l'Europe. De nos jours, 

la grande majorité des penseurs les plus reconnus dans ce domaine sont des théoriciens et des 

professionnels anglo-saxons18. Ce fait a influencé et influence toujours grandement le 

développement du courant ainsi que les sujets sur lesquels il insiste. 

Pour l'exposition du contexte théorique de la thèse, plutôt que d'approcher individuellement les 

différents penseurs de la pédagogie critique, j'ai choisi de focaliser mon attention sur ses 

principaux paradigmes et sur les problématiques liées au discours de la présente thèse. Ce choix 

résulte de la volonté de créer une continuité lisible dans la théorie elle-même mais aussi entre les 

différentes théories qui seront présentées au long du chapitre. 

 

                                                
17

 Ces deux ouvrages peuvent fournir une base élémentaire à l’eŶteŶdeŵeŶt  du développeŵeŶt réflectif 
personnel de Paulo Freire.  
18

 Nous parlerons par la suite des penseurs américains influencés par Paulo Freire. 



29 

 

1. Le contexte comme paradigme central 

La particularité de la pédagogie critique, de même que sa capacité à engager une véritable 

révolution dans la pensée pédagogique à un niveau mondial et ultérieurement à la deuxième 

guerre mondiale, provient d'un regard nouveau sur la nature même de la pédagogie.   

Si, avant son apparition, la pédagogie s'employait essentiellement à penser l'éducation et les 

différents groupes d'âge - des enfants et des adolescents surtout - sous un angle universel, 

l'émergence de la pédagogie critique « ancre » le discours pédagogique dans la réalité concrète 

en affirmant que les caractéristiques du travail pédagogique exécuté par des éducateurs ne 

peuvent être définies que par le contexte social, politique, national, culturel, de classe, de genre, 

de race et autres. De même, elle met à ce sujet un accent particulier sur les relations de pouvoir 

existant entre les différents membres d'une société et sur les relations oppressives qui y prennent 

place, soit les relations entre oppresseurs et opprimés  (Freire, 2002a). 

Du point de vue de la pédagogie critique, un discours universaliste et détaché de contexte mène à 

la reproduction et à la perpétuation des relations sociales de pouvoir C'est alors un discours qui 

se met directement au service du pouvoir hégémonique et des élites sociales (Gutierrez, 2002). 

Le courant critique sépare donc la pédagogie hégémonique de son paradigme central et soutient 

que dans l'éducation de l'être humain, enfant ou adulte, il n'est jamais question d'un être abstrait, 

mais d'une personne tout à fait concrète, vivant dans le contexte d'une société spécifique qui 

définit les relations de pouvoir, la position et le rôle de chaque sujet. Selon la pédagogie critique, 

ce regard critique sur la pédagogie hégémonique est l'élément catalyseur du besoin d'articuler 

une philosophie et une pratique de l'éducation basées sur le sujet et ses données particulières, 

puis, conséquemment, de proposer une méthodologie de travail. 

Comme le note F. Gutierrez : 

Enseigner suivant la praxis a eu des effets formateurs sur le processus. a) Aller au delà des 

évènements et des choses qui nous est proches, afin de les analyser. b) Développer des 

conceptions critiques permettant de changer les modes éducatifs et les pratiques vers un tel 

changement. c) Conscience de l’existence de différents êtres humains ayant, eux aussi, la 

capacité de changer les relations structurelles dans l’éducation. (Gutierrez F., 1990, pp.153-

154) (traduction libre). 



30 

 

Si nous survolons l'histoire de la pensée de la pédagogie critique antérieure à la sortie du livre de 

Paulo Freire, La Pédagogie des Opprimés (Freire,2002a), nous verrons que la majorité des 

théories pédagogiques avaient pour but d’expliquer dans leurs grands traits des processus 

éducatifs dénués de contexte et supposés universels. Ainsi par exemple, les théories de la 

psychologie du développement comme celles de Piaget et de Vygotski. Dans le cas de Piaget, 

l’illusion culturelle et eurocentriste posée à la base de son hypothèse a été sévèrement critiquée, 

mais uniquement des années plus tard. Par contre, nous pouvons observer une véritable 

renaissance de l’intérêt pour les écrits de Vygotski aux Etats-unis, plusieurs dizaines d’années 

après leur disparition du discours pédagogique, parallèlement à sa cooptation au discours 

hégémonique et à la neutralisation des éléments sociaux qui forment la base de sa pensée.  

Il est vrai que parallèlement aux penseurs supposés être objectifs, le début du XXème siècle a vu 

une profusion d’écritures venant d’éducateurs qui, dans le but d’atteindre des conclusions 

théoriques se fondaient sur leur expérience du terrain (explications par la suite). Mais ces écrits 

ont été perçus par l’Académie et par le système éducatif étatique comme la littérature héroïque et 

émouvante d’éducateurs – que l’on appelle communément des personnages exemplaires – et non 

comme des théories sur lesquelles s’érigent des paradigmes éducatifs scientifiquement valides. 

Dewey (Martin, 2002) est une remarquable  exception à ce phénomène puisqu’il a influencé les 

paradigmes sur lesquels s’est formée l’éducation nord-américaine, mais n’a cependant pas 

innové autant que Freire. La raison principale à cela est, à mes yeux, l’incapacité de Dewey à 

analyser les relations d’oppression entre classes et entre races aux USA, ainsi que les relations 

coloniales entretenues avec l’Amérique latine. 

La différence fondamentale entre la pédagogie critique et d’autres courants et penseurs 

pédagogiques apparaît ici clairement : la pédagogie critique refuse la neutralité et se positionne 

moralement et dans la pratique avec et aux côtés des opprimés. En somme, la pédagogie critique 

ne se contente pas d’interpréter le contexte de l’oppression, elle prend parti en faveur des 

opprimés et en faveur de leur libération. 

Notre volonté de libérer les êtres humains est inébranlable… La libération réelle, signifiant un 

processus d’humanisation, n’est pas une “chose” que l’on entrepose chez les personnes… mais 

une praxis comprenant l’action et la réflexion de ces personnes sur le monde, dans le but de le 

changer. (Freire, 2002a, p. 83) (traduction libre). 



31 

 

Conformément à la supposition selon laquelle la pédagogie doit être neutre et libre de partis pris 

politiques – supposition prédominante dans la pédagogie hégémonique – la pédagogie critique 

est souvent prise comme « pédagogie politique », ou un genre d’endoctrinement. J’analyserai par 

la suite la portée du terme de pédagogie politique et du positionnement exprimé dans la 

pédagogie critique. 

Historiquement parlant, la pédagogie critique s’est à ses débuts attachée au contexte des paysans 

adultes pauvres (Freire, 1973 ; Freire, 1986). Plus tard, suite à l’exil de Freire, la pédagogie 

critique s’est étendue vers la classe ouvrière, bien qu’il lui manquât encore la compréhension 

analytique du contexte de l’oppression ethnique, de genre et autres. De même, la majeure partie 

de son travail pratique avait pour but de remédier à l’analphabétisme des adultes et ne touchait 

pas directement de l’éducation des enfants ou des adolescents. 

Ce n’est qu’avec l’arrivée de la pensée de Freire aux USA que s’amorce un vif débat entre elle et 

des courants politiques tels que le courant féministe ou celui des noirs américains (Hooks, 2010) 

et c’est dans cet environnement que la pédagogie de Freire évolue et devient le courant 

pédagogique reconnu et foisonnant que l’on connait. Dès lors, la pédagogie critique s’adresse à 

tous les opprimés de la société humaine  (Torres, 2001), et, plus tard, développe des 

méthodologies pédagogiques destinées aux enfants et particulièrement au système éducatif 

formel19.  

Il nous faut comprendre la cécité temporaire de la pensée de la pédagogie critique par rapport à 

certains groupes et communautés opprimées comme un phénomène inhérent à son contexte. 

Lorsque nous parlons ici de contexte, il s’agit d’un contexte que les  éducateurs interprètent et 

auquel ils sont attachés à travers leurs élèves. Le paradigme soulignant l’importance du contexte 

dans l’appréhension de la réalité et de l’oppression des personnes, est un paradigme-clé entre 

autres parce qu’il présuppose qu’une personne étrangère à ce contexte aura du mal à le 

déchiffrer, à le comprendre et à y réagir. Pour cela, une grande partie du discours sur le contexte 

et sur les enjeux pédagogiques d’un changement prendra impérativement place dans le cadre 

d’un échange dialectique entre éducateurs et apprenants opprimés20 (Gutierrez F., 1990). Le 

contexte dictant les moyens d’action des éducateurs, un discours à la recherche de solutions 
                                                
19 Bien que, comme je l’argumenterai par la suite, l’utilisation de la pédagogie dans le but d’initier un changement 
chez enfants et adolescents n’est que secondaire dans ce courant. 
20 Pour une définition du  dialogue selon les termes de la pédagogie voir la suite.   



32 

 

universelles est une absurdité du point de vue de la pédagogie critique. L’appréhension du 

contexte est en somme une action primordiale, paradigmatique sans laquelle il est impossible de 

penser pédagogiquement. Les modèles de travail éducatif ne peuvent en aucun cas déterminer le 

contexte, au contraire, la lecture de celui-ci et celle de l’oppression qui y prend place servent de 

guide dans l’élaboration de la pratique. 

La mécompréhension de ce point engendre souvent des accusations envers la pédagogie critique. 

Sa constante insuffisance en méthodologies et didactiques concrètes – surtout en ce qui concerne 

l’enseignement formel des enfants (Delpit, 1997, pp. 582 - 594) – la décrédibilise aux yeux de 

nombreux éducateurs qui cherchent des réponses tangibles et explicatives. Nous analyserons plus 

tard le besoin de pragmatisme qu’ont les enseignants dans le contexte de leur travail. Il est 

important de souligner ici que la pédagogie critique n’ignore pas le domaine éducatif concret, 

mais qu’elle met fortement en relief l’importance de l’analyse du contexte par les enseignants 

eux-mêmes comme acte inséparable de leur développement professionnel et de leur capacité à 

mettre en pratique des processus de changement (ou de libération, selon le vocabulaire du 

courant (Freire, 1986)) – nous rencontrerons cette approche surtout dans l’écriture d’Henry 

Giroux, d’Ira Shor et de Apple (Giroux,1988 ; 1996 ; 1997 ; Shor, 1992 ; Apple, 1986 ). 

La pédagogie critique voit la lecture et l’interprétation du contexte dans lequel les sujets évoluent 

comme un acte de changement et d’apprentissage21. La réalité de ces sujets est déterminante dans 

la définition des modes de travail. En effet, l’apprenant sera toujours placé au centre du 

processus de compréhension, d’interprétation et de changement. L’enseignant, lui, ne sert que de 

guide, d’intermédiaire dans le processus, alors que le travail de l’apprenant forme la partie la 

plus importante de l’analyse du contexte. 

 

2. Le paradigme de l’oppression et le rôle des opprimés 

Un contexte d’oppression est un contexte dans lequel le sujet ne peut ni lire sa réalité, ni écrire sa 

propre histoire (Freire, 2002a, p. 28). Vivre dans un contexte qui nie son humanité fait perdre à 

l’opprimé des éléments significatifs de sa personne. L’incapacité à appréhender ontologiquement 

                                                
21 Ce point illustre combien la pédagogie critique correspond à la recherche biographique-narrative et à quel point 
ces deux domaines se nourrissent l’un l’autre. Nous élaborerons ce sujet par la suite. 



33 

 

et téléologiquement sa réalité (Freire, 2002a, p. 36) l’empêche de comprendre les relations 

d’oppression et d’initier son mouvement et celui de ses camarades vers la libération.  

Nous voici devant une structure méthodologique similaire à celle du marxisme et surtout du néo-

marxisme (Gutierrez F., 1990,  pp. 86-90). L’être humain est un être social dépendant de 

relations de pouvoir sociales mais il a néanmoins le pouvoir potentiel de se libérer des chaînes de 

son oppression. Cette contradiction dialectique définit et révèle les relations de pouvoir entre 

oppression et libération, entre ignorance et conscientisation. 

Voici donc la conception dialectique que se fait la pédagogie critique de l’être humain : d’un 

côté, l’oppression qu’il subit l’empêche de lire la réalité, de l’autre il  a une foi (parfois utopiste 

ou mystique (Freire, 2002a)) en son pouvoir de voir la réalité telle qu’elle est et de se libérer. 

La pensée de la pédagogie critique accorde une grande importance à cette vertu double de l’être 

humain puisque c’est elle qui permet d’expliquer la concomitance du changement et de 

l’immuabilité dans la conscience de l’être opprimé. De ce point de vue, la pédagogie critique 

s’éloigne du déterminisme que l’on connait chez une partie des penseurs marxistes classiques et 

se rapproche du courant néo-marxiste, et des analyses de Gramsci, surtout en ce qui concerne 

l’hégémonie et la construction d’une alternative socio-politique (Mayo, 2014). 

La lecture critique de la réalité étant le premier pas vers la libération, il est évident que 

l’alphabétisation en général et en particulier la lecture de textes dans la langue de l’hégémonie 

sont des outils capitaux dans le processus de la conscientisation des opprimés et dans leur 

appréhension de la réalité. Toujours est-il que la lecture de la réalité ne peut se résumer à la 

reproduction des textes canoniques hégémoniques et qu’une partie des textes doit absolument 

émaner de la perspective de l’opprimé, de ses récits, de ses biographies, afin qu’il puisse 

s’éduquer et lire l’hégémonie à travers eux. 

Autrement dit, la lecture de la réalité, comme acte éducatif, représente un élément essentiel en 

vue d’un changement et d’une conscientisation des opprimés. Il ne s’agit pas d’une éradication « 

traditionnelle » de l’analphabétisme conventionnel, où l’apprenant fait connaissance avec 

l’ensemble des lettres de l’alphabet et apprend à les utiliser dans la composition de mots puis de 

phrases. Loin de là, la réalité d’une personne à la recherche d’une interprétation de sa propre 



34 

 

histoire est une réalité dans laquelle cette personne découvre et construit sa propre langue 

(Freire, 1989). 

Il est par conséquent  important de comprendre que la pédagogie critique ne s’emploie guère à 

« lire de façon critique » des textes, mais à attirer l’attention vers la capacité d’une personne 

opprimée à construire sa propre lecture de la réalité, en se fondant sur les thèmes qu’elle-même 

soulève à travers le regard qu’elle pose sur son propre contexte, à l’aide de sa biographie 

personnelle et collective. 

Le principal argument de la pédagogie critique à ce sujet est que parallèlement à la capacité 

d’une personne à lire la réalité qui l’entoure, existe sa capacité à écrire sa propre histoire. 

L’écriture de l’histoire signifie la création d’une alternative future à travers laquelle le sujet 

opprimé peut s’exprimer, s’épanouir, et développer une conscience ontologique et téléologique. 

La pensée postcoloniale et la pensée féministe, qui se sont en partie développées dans les mêmes 

années que la pensée de la pédagogie critique, parlent de processus semblables. La lecture de la 

réalité par les opprimés est une lecture alternative en comparaison à la lecture hégémonique, 

coloniale ou masculine, qui voit le sujet comme un être passif, dénué d’élan vers son futur. De 

fait, le rôle de l’éducation hégémonique est de recréer les récits hégémoniques, de maintenir et 

de renforcer les mécanismes de l’oppression opérant sur la conscience. L’absence 

d’interprétation anticolonialiste et/ou féministe de l’histoire, fait croire au sujet opprimé que son 

destin a été fixé déjà avant sa naissance, et que ceux qui définissent l’histoire sont – et c’est là 

une généralisation stéréotypique – les hommes blancs du premier monde. 

Pour cela, la pensée de la pédagogie critique s’attache à produire des textes - « textes » au sens 

large - et des moyens méthodologiques visant à déstabiliser le récit hégémonique, et ce à l’aide 

de textes produits par les opprimés eux-mêmes. 

Il est important de noter que les recherches empiriques sur la psychologie sociale démontrent 

elles aussi, et catégoriquement, que le développement d’une résilience personnelle et collective 

peut être initié entre autres par l’utilisation des biographies et des récits de personnes opprimées, 

ainsi que par l’interprétation de la réalité ou l’énonciation d’un futur possible (Fergus et 

Zimmerman, 2005 ; Jordan,2005 ; Masten, 2001). 



35 

 

Selon la pédagogie critique, lorsqu’une conscientisation s’appuie sur une lecture alternative de la 

réalité et sur la construction d’une histoire différente  des sujets opprimés, les oppresseurs – les 

élites sociales – ne tiendraient plus de rôle. Freire réutilise ici la fameuse formule marxiste selon 

laquelle lorsque l’opprimant décide, suite à une conscientisation, de changer de camp et de 

soutenir les luttes pour la libération des opprimés, il pratique un « suicide de classe » (Freire, 

2002a). Cette formule problématique entre en contradiction avec certaines parties de l’éthos de la 

pédagogie critique, avec sa valorisation de l’amour et de la compassion22 (Freire, 1993), ainsi 

qu’avec certaines de ses pratiques. Premièrement – et nous aborderons cela plus en profondeur 

par la suite – elle crée une polarisation entre les éducateurs et les populations opprimées auprès 

desquelles ils travaillent. Ces éducateurs tiennent un rôle essentiel dans le processus de 

conscientisation des opprimés, puisque ce sont eux qui les guident dans la lecture de la réalité et 

dans l’écriture de l’histoire. Si nous suivons la logique de la pédagogie critique, ces éducateurs, 

de par leur éducation, appartiennent à l’élite et auraient néanmoins la responsabilité de guider un 

processus de conscientisation. La question qui se pose alors est de savoir s’il est possible d’avoir 

confiance en ceux qui mènent la conscientisation alors même qu’ils font partie de l’élite. 

Comment départager oppresseurs et opprimés dans ce processus lorsque de fait, des oppresseurs 

y guident des opprimés vers la libération ? De plus, nous avons ici un problème de fond 

concernant la conscience des personnes en général et celle des personnes opprimées en 

particulier.  

La tentative de la pédagogie critique de réinventer avec les opprimés un savoir propre et une 

capacité indépendante à accéder aux connaissances établies par les élites relève de la tentative 

sisyphesque de l’éternelle « réinvention de la roue ». La contradiction apparaît donc entre, d’un 

côté, le droit des opprimés d’énoncer par eux-mêmes leurs histoires  et de construire leur 

interprétation de la réalité à partir de leurs biographies personnelles et communautaires, et de 

l’autre, le besoin de comprendre  le discours hégémonique dominant à l’aide d’un processus 

dialectique, afin de pouvoir concevoir la réalité de l’oppression et la critiquer. Pour cela, il faut 

absorber un savoir indubitablement hégémonique. La tension entre les récits  des opprimés et 

                                                
22 Freire cite Che Guevara et fait ainsi le lien entre sa conception radicale et l’idée de l’amour. Selon une lettre de 
Che Gueva à un ami : “ Laisse-moi te dire, au risque de paraître ridicule, qu’un vrai révolutionnaire encourage le 
sentiment de l’amour. Il est impossible de concevoir un révolutionnaire qui n’aurait pas cette qualité.” (Freire, 1993, 
p. 42) (traduction libre).  

 



36 

 

ceux de l’hégémonie, ainsi que la question de la démarcation entre ouverture critique et 

ghettoïsation sont des sujets d’importants débats au sein de la pédagogie critique ou à son sujet. 

Ces débats s’interrogent inévitablement sur le sérieux de l’apprentissage du côté des 

apprenants opprimés, sur « l’autorité de l’éducateur, sur l’apprentissage  de la langue formelle 

par opposition à l’argot des opprimés, et enfin débattent de la fonction libératrice ou oppressive 

de l’apprentissage de la langue hégémonique (Weksler, 2013 ; Gore, 2002 ; Delpit, 1997 ; 

Marshall, 1996 ; Giroux, 1983). 

Pour compléter l’argument selon lequel les oppresseurs n’ont pas de rôle à tenir dans la 

libération, mis à part leur « suicide de classe » et leur adhésion à la lutte des opprimés, Freire 

reprend la formule marxiste d’après laquelle les opprimés ont la mission d’apporter la libération 

à l’humanité entière, car ils en sont les annonciateurs(Freire, 1993). 

Comme je l’ai dit plus haut, cette conception a de nombreuses répercussions, que ce soit sur les 

paradoxes qu’elle induit ou sur le rapport aux éducateurs – qui constituent le sujet de la présente 

thèse.  

 

3. Le paradigme du dialogue comme outil principal de la conscientisation  

Depuis Socrate, en passant par Rousseau, et plus tard par Dewey et bien d’autres penseurs et 

éducateurs au long de l’Histoire de l’humanité, il a toujours été question de dialogue dans le 

discours traitant de la nature de la communication entre les éducateurs et leurs pupilles. Le 

dialogue dans ce sens n’est nullement l’invention de la pédagogie critique, mais le 

développement complémentaire d’une longue élaboration du type de communication 

interpersonnelle qui doit impérativement prendre place entre les deux acteurs du contexte de 

l’apprentissage et de enseignement (Burbulas, 2000 ; Weksler, 2008). 

Cependant, la pédagogie critique introduit le dialogue non seulement dans une approche de 

respect envers l’apprenant, envers ses besoins et ses volontés, non seulement encore comme un 

moyen de provoquer l’apprentissage à l’aide d’un intermédiaire entre la matière apprise et le 

sujet apprenant, mais aussi comme principe politique des relations personnelles et comme 

révélateur des relations de pouvoir existant entre enseignants et élèves dans le contexte de 

l’apprentissage et de l’enseignement (Marshall, 1996). 



37 

 

Le dialogue est donc appréhendé comme un outil politico-éducatif hautement significatif, 

permettant de pratiquer des relations plus égalitaires entre éducateurs et élèves puisque les 

relations de pouvoir existant entre eux sont une réalité donnée et influente par rapport à 

l’apprentissage, à l’internalisation, et surtout à la conscientisation des apprenants.  

Le dialogue selon la pédagogie critique est un outil libérateur, un outil à travers lequel l’opprimé 

se conscientise et se libère des entraves de la conscience opprimante qu’il a intériorisée 

(Freire,2002a, p. 104).   

Pourquoi en est-il ainsi du dialogue ? Le premier axiome de la pédagogie critique à propos de 

l’apprentissage veut que les opprimés – vus par l’hégémonie comme incultes et ignorants – aient 

eux aussi une biographie et une histoire propres, contribuant à la compréhension de l’oppression 

elle-même. Selon la pensée de la pédagogie critique, une grande partie des clés permettant la 

compréhension de l’oppression et de son intériorisation se trouvent dans la biographie et dans 

l’histoire collective des opprimés. Le dialogue comme outil d’apprentissage permet alors de 

découvrir par l’intermédiaire de l’éducateur, guide du processus, les expressions symboliques et 

objectives de cette oppression (ibid, pp. 42-43). 

Une étape obligatoire dans la libération de la conscience oppressive intériorisée est la 

reconnaissance de l’existence d’une voix propre aux opprimés, soit la mise en présence de la 

réalité de ces personnes et de leur regard sur leurs propres vies. L’expression de la voix des 

opprimés est une étape impérative vers l’écriture de leur histoire en tant que peuples libres :La  

voix de l’opprimé annonce la future libération de sa conscience.  

Un dialogue ainsi présenté contient de multiples dangers. Parmi eux (et en lien avec le sujet de 

cette thèse) je noterai la question de l’autorité de l’enseignant et surtout celle du sens donné à la 

mesure du « sérieux » des opprimés dans leur apprentissage, comme des questions récurrentes 

dans le discours des penseurs du courant. Comment différencier un dialogue suscitant la remise 

en cause de la réalité d’un « laisser faire » permissif qui ne mène nulle part et reflète plus que 

toute autre chose la conscience oppressive intériorisée ? Qu’advient-il lorsque des élèves ne se 

comportent pas « sérieusement » et voient le processus de l’apprentissage comme accessoire ou 

insignifiant (Shor & Freire, 1986) ? Qu’advient-il  lorsque la conception qu’ont les éducateurs de 

la libération ne trouve aucun lien avec la conception qu’ont les élèves de leur propre histoire, 

mais adhère tout d’abord à une idéologie de « libérateurs éclairés » ? Ce questionnement trouve 



38 

 

de nombreux exemples dans la littérature de ce courant de pensée ainsi que dans la littérature 

extérieure des enseignants (Delpit 1996) 23. 

Il y a donc incohérence dans l’approche du courant au dialogue, approche selon laquelle les 

éducateurs font partie de l’élite – ou représentent le capital culturel de l’hégémonie – quand bien 

même ils adoptent l’idéologie de l’abandon des privilèges et se posent en faveur de la libération 

des opprimés, et sont ainsi porteurs d’intérêts contradictoires. Autrement dit, même l’éducateur 

qui s’identifie totalement avec la libération des opprimés représentera toujours les valeurs et 

l’idéologie de son statut et de son capital culturel et non le discours interne des opprimés ou le 

récit  qu’ils proposent par eux-mêmes et qui rejoint leur biographie. Il est courant de concevoir le 

rôle de l’éducateur comme celui d’un intermédiaire entre les élèves et le savoir hégémonique 

qu’il enseigne dans le but de pouvoir le critiquer. La raison de cette erreur se trouve à mon avis 

dans l’appréhension du dialogue comme espace de discours neutre et impartial et dans la 

supposition entendue et sous-entendue à la fois selon laquelle le dialogue permettrait, grâce à un 

tour de passe-passe "politiquement correct", d’atteindre un accord parfait entre toutes les parties 

prenantes  (Shor et Freire 1986). Mon opinion est que cette neutralité est une illusion, une erreur 

dans l’analyse de la nature du dialogue. Je conçois le dialogue comme un espace de conflit. Les 

relations de pouvoir existent partout et s’expriment continuellement, que ce soit entre éducateurs 

et élèves tout comme entre les élèves eux-mêmes, suivant une différenciation genrée, ethnique, 

etc. (Weksler, 2008). Cette illusion de neutralité est paradoxale avec la nature du contexte, 

paradigme central de la pédagogie critique. Si ce paradigme influence l’éducation dans tous ses 

aspects, il doit également et absolument trouver sa place au sein du dialogue. Les relations de 

pouvoir s’y maintiennent entre éducateurs et élèves, elles sont inévitables, de par l’existence 

même du contexte. Il est possible de les travailler, de mener un dialogue ouvert à propos du 

conflit et des relations de pouvoir, mais il est impossible de les ignorer. C’est pour cela – comme 

je l’expliquerai plus en profondeur par la suite – qu’il est attendu des éducateurs qui se 

                                                
23 L’exemple le plus frappant de ces paradoxes se trouve curieusement dans l’un des plus importants projets de 
Freire lui-même, en Guinée-Bissau. Dans ce projet, dont le but était d’éradiquer analphabétisme de l’ancienne 
colonie portugaise, Freire avait adopté l’approche du front de libération local et de ses leaders, qu’il estimait 
particulièrement, et qui faisaient partie de l’élite intellectuelle locale et avaient exigé que le portugais soit enseigné 
comme langue « nationale », bien que les habitants parlent le créole ou des langues africaines. Le projet avait essuyé 
un échec mémorable et Freire n’a jamais formellement répondu à la critique suscitée (Freire, 2000). 
 

 



39 

 

considèrent comme faisant partie de ce courant qu’ils se conçoivent comme possesseurs d’une 

conscience libérée dans tous les domaines, et ce parfois même avant qu’ils aient enseigné24. 

Cette définition d’une conscience antérieure à l’expérience contredit l’essence de la 

conscientisation en général et celle des enseignants en particulier. Au contraire, il n’y a que la 

pratique de l’enseignement, soit le contexte éducatif, qui puisse conscientiser. Si nous 

n’acceptons pas ce processus, nous sommes en incohérence avec des paradigmes fondamentaux 

de la pédagogie critique (parmi eux le dialogue, le contexte social, la praxis, et autres), et tenons  

la théorie hors de la critique pratique, hors du contexte éducatif.  

Un problème supplémentaire de l’appréhension du dialogue comme une zone non conflictuelle 

est le rapport flou liant l’éducateur à ses élèves lorsqu’il s’agit de jeunes élèves (enfants et 

adolescents), circonstance dans laquelle les relations de pouvoir sont très claires et découlent de 

la singularité de la situation de l’apprentissage. 

Les relations entre un éducateur et ses élèves ne peuvent être égalitaires. L’écart présent existe 

non seulement par les différences d’âge, de capacité d’utilisation du langage, mais aussi par le 

simple fait que dans la société humaine, la « préparation des enfants à la vie » se fait toujours par 

des adultes et pendant des années. Cela n’empêche ni la totale séparation entre les adultes et 

différents aspects du développement chez l’enfant, ni la connaissance du monde qui lui est 

propre et qu’il a lui-même accumulée grâce à la communication qu’il entretient avec son 

entourage. Même l’enfant le plus isolé aura une connaissance du monde liée à son expérience 

personnelle des objets et des gens. Finalement le façonnement de la personnalité, le groupe de 

camarades et surtout celui des adultes construisent chez l’enfant sa vision du monde. C’est-à-dire 

que son processus d’apprentissage est un processus de répétitions et de modifications mais que la 

grande partie des connaissances qu’il accumule lui est fournie par des êtres plus agés  que lui.  

Les relations de d’autorité entre éducateurs et élèves, entre adultes et enfants sont une chose 

naturelle, dans le sens où les enfants et les adolescents l’acceptent par défaut comme une réalité, 

                                                
24 Les écrits de Freire, de Hooks et de Shor définissent en particulier un modèle pédagogique-didactique d’écriture 
destiné à former de futurs éducateurs. Le sujet de focalisation est donc : que signifie concrètement être enseignant 
critique et libéré ? Derrière cette approche didactique se cache un indice révélateur de l’abandon ultérieur des 
enseignants sur le terrain, une fois « endommagés » par le système hégémonique (voir surtout Freire, 2002a, pp. 60-
72). 
 

 



40 

 

et restent conscients des relations de pouvoir en jeu même dans la rébellion. Des relations de 

dialogue égalitaires sont par conséquent paradoxales à cet entendement. De même, réaliser des 

relations de dialogue égalitaires est une chose très difficile puisque cela  implique d’aller à 

contre-courant de conventions ancestrales de la société humaine et du savoir accumulé par la 

psychologie du développement et par la pédagogie des cent dernières années25. 

Il reste à savoir – et je m’inspire ici de la pédagogie féministe – s’il est possible d’avancer que 

dans la pratique, la définition des relations de sollicitude et de respect envers l’enfant permet en 

soi de créer une relation de dialogue entre lui et les adultes. Nous partons donc de l’idée qu’il n’y 

a pas de dialogue égalitaire, bien que notre vision du monde perçoive les enfants comme des 

créatures humaines méritant l’attention et le respect du dialogue. Autrement dit, sur l’axe 

conflictuel qui relie à ses antipodes autorité absolue et dialogue égalitaire, nous tendons vers ce  

dernier, bien que nous sachons  ne jamais pouvoir réellement l’atteindre26. 

Le dialogue, en tant que paradigme méthodologique dont l’influence sur le processus 

d’apprentissage est très grande, tient une place de haute importance, surtout dans le 

développement d’une alternative à ce que Freire nomme l’éducation bancaire (Freire, 2002a, pp. 

72 - 75). 

 

4. Le paradigme de l’éducation bancaire comme expression des relations de 

pouvoir de la société oppressive 

L’ « éducation bancaire » (ibid.), selon les définitions paradigmatiques de Freire et de la 

pédagogie critique, désigne l’éducation hégémonique qui génère l’oppression et provoque son 

l’intériorisation moyennant l’apprentissage des canons hégémoniques et de leurs ordres du jour 

manifestes et latents. 

                                                
25Une autre question, s’écartant de la présente thèse, se pose ici à propos de la possibilité d’une égalité entre enfants 
et adultes et ce qu’une telle égalité signifierait. Les approches les plus importantes au dialogue expérimentées avec 
succès auprès d’enfants et d’adolescents sont celles où l’adulte exerce une autorité « contenante»,  se met à l’écoute 
des enfants et prend les décisions avec eux, sans renoncer à son autorité d’adulte (voir Janusz Korczak, 1996  et 
Makarenko, 1941). 

 
26 Gradation mise en place par Janusz Korczak  (Korczack, 1941) dans les années 30 du siècle dernier, à la suite de 
son expérience pratique de l’éducation avec des enfants opprimés et discriminés à Varsovie. 

 

 



41 

 

La définition de l’éducation hégémonique comme bancaire est importante pour  la 

compréhension du concept d’éducation hégémonique dans la pédagogie critique. Tout d’abord le 

terme même d’éducation bancaire porte une double signification.  

D’une part, il décrit l’action de placer des informations dans la conscience de l’élève perçu 

comme un récipient vide et incapable de s’exprimer ou de décider de ce qu’il voudrait accepter 

ou rejeter du flux de l’information. Ce n’est là que la description schématique d’un processus 

d’apprentissage formel tel qu’il existait dans les années soixante  du siècle dernier, lorsque que 

Freire commençait à écrire. Qui plus est, de nombreux théoriciens de ce courant affirmeront avec 

assiduité que le processus bancaire de l’apprentissage est tellement efficace que c’est  la raison 

pour laquelle il réussit à se renouveler, génération après génération, avec pour variantes  

l’utilisation d’outils différents au fil de l’histoire du capitalisme (Apple, 1997). De l’autre côté, il 

y a le symbolisme du terme  « bancaire » qui représente et contient le système capitaliste et la 

dévalorisation de l’être humain réduit à un rôle de boulon  au service des rouages d’un 

mécanisme qui ne lui accorde aucune importance. Le « bancaire » représente ici les relations 

latentes dictées par le capitalisme qui, par  divers moyens et manipulations, occulte l’oppression 

et l’exploitation, les déguisant en relations financières présentées comme abstraites. Ainsi, dans 

l’éducation, le placement du savoir hégémonique dans la tête des élèves masque les relations 

oppressives que ce savoir représente. 

Selon les termes du marxisme, la plus-value de l’exploitation de la classe ouvrière est camouflée 

par la production des marchandises et des actions financières. De même, dans l’éducation, le 

placement des connaissances hégémoniques dans l’esprit des élèves camoufle l’oppression que 

ce savoir véhicule . 

L’utilisation du terme « éducation bancaire » et l’idéologie qu’il suggère sont ce qui incite 

jusqu’aujourd’hui de nombreux penseurs de la pédagogie critique à porter un discours critique 

condamnant les systèmes éducatifs formels du capitalisme. Je qualifie ce discours critique 

analyseur des systèmes éducatifs formels de sous-sujet dans la pédagogie critique et le lie à 



42 

 

l’analyse sociologique, économique, historique, idéologique et culturelle (Apple, 1997; Apple, 

2002)27. 

Une importante question à poser par rapport au discours sur l’éducation bancaire et son 

expression dans l’éducation formelle, porte évidemment sur la capacité d’influencer un système 

basé sur  l’oppression des élèves et dont le contenu ainsi que les formes méthodologiques, visent 

à déprécier  tout dialogue avec les opprimés et à refuser toute prise en compte de leur récit  

biographique. Cette question entraîne deux autres questions cardinales : celle du rôle de 

l’éducateur et celle de la lutte politique pour un changement. 

 

5. La nature de l’éducation politique selon la pédagogie critique et la nature du 

changement 

Freire s’est souvent confronté  – d’ailleurs plus souvent que d’autres penseurs de la pédagogie 

critique – à la question portant sur la nature de l’éducation politique et sur celle de l’éducation en 

général dans le contexte d’un changement social (Freire, 1990). 

Il s’y est pris principalement de deux façons. L’une a consisté à  réfuter les nombreuses critiques 

l’accusant d’abandonner le discours de l’arène politique pour embrasser celui du domaine de 

l’éducation. Il s’est passionnément défendu, arguant qu’étant une personne politisée, il avait des 

positions claires non seulement sur des questions relevant du domaine de l’éducation, mais aussi 

sur des questions touchant la société entière (Freire, 1986 ; Freire, 1996). 

Néanmoins, pour justifier cela, il avait de nouveau appuyé l’incapacité du domaine éducatif à 

mener un changement social par lui-même, et avait appelé ses camarades éducateurs à se joindre 

à la lutte politique, au-delà du domaine de l’éducation. Sa définition était fort claire : il est 

                                                
27 Il faut néanmoins noter que Freire en particulier reste critique envers une gauche entreprenant au nom du peuple 
un processus d’endoctrinement bancaire dépourvu, tout comme le capitalisme, de dialogue et de souplesse en ce qui 
concerne l’identité, la culture et le contexte des opprimés. Il ne nomme pas de partis ou de courants spécifiques de la 
gauche en général ni de la gauche marxiste et socialiste en particulier. Mais il transparaît du contexte de ses écrits et 
du contexte latino-américain qu’il s’agit de partis qui étaient depuis des dizaines d’années le pilier de la pensée 
marxiste et socialiste. On peut dire dans une large mesure que cela a influencé son identification avec les courants 
politiques issus de mouvements anticoloniaux (comme en Afrique, à Cuba, à l’ile de Grenade, et autres), restés 
imperméables au discours antidémocratique et anti-dialogue de la gauche traditionnelle. De même, ses sources 
politiques de militant affilié à un courant catholique de gauche, ont elles aussi une grande importance (Freire 1993).  

 

 



43 

 

impossible de réaliser une libération socio-politique générale de la société oppressive avec pour 

seuls outils ceux du domaine de l’éducation (Freire, 2002 ; Freire, 1996). 

À la fin de ses jours, après son retour au Brésil, Freire s’est en effet engagé dans le parti 

travailliste brésilien et en est devenu l’un des porte-paroles prééminents (Gadotti, 2001,pp. 50- 

97). Plus tard, il a pris pour une courte période le rôle de secrétaire de l’éducation pour la ville de 

Sao Paulo et y a réalisé des réformes dans l’éducation formelle dans l’esprit du mouvement dont 

il faisait partie. 

Suite à la préoccupation de Freire et à ses incohérences vis à vis de la possibilité d’initier un 

changement s’étendant à la société entière depuis le domaine de l’éducation, apparaissent un 

débat et une confusion générale au sein du courant. J’en citerai ici quelques expressions parmi 

les plus remarquables : 

- S’il est question de libération de la société humaine et si l’éducation n’est pas à même d’y 

mener, à quoi rime s’y investir, et surtout, pourquoi s’impliquer dans une éducation directement 

représentative de l’hégémonie ? En effet, s’il faut se consacrer à un processus libérateur, le bon 

sens, selon les suppositions de Freire lui-même, serait de s’engager dans la lutte politique directe, 

en dehors de murs de l’école et de l’académie. 

- La quantité d’énergie dont un éducateur  faisant partie du courant de la pédagogie critique a 

besoin afin de défier les mécanismes de l’éducation bancaire, ou éducation formelle, est 

tellement importante qu’il serait plus sensé de s’investir dans des domaines ayant – à priori – 

plus de chances de s’inscrire dans le présent de la politique, comme les luttes publiques, ou 

l’éducation non formelle, c’est-à-dire l’éducation à l’extérieur du cadre de l’hégémonie28. 

- Ces arguments ont inspiré bien des adhérents du courant de la pédagogie critique dans leurs 

choix déclarés ou implicites  de rester à l’écart de l’éducation formelle et d’éviter ainsi la 

confrontation avec le quotidien du système éducatif scolaire. De fait, nous assistons ici à un 

abandon – inconscient – d’un domaine clé au sein duquel la grande majorité des milieux 

opprimés subit le pressoir de l’éducation bancaire : l’école. Les alternatives que ces adhérents 

                                                
28 Comme l’ont moult fois exprimé mes étudiants et activistes sociaux engagés dans l’éducation : « D’après les 
suppositions de Freire, mieux vaut manifester, même contre l’éducation formelle et ses difficultés, plutôt que de 
perdre notre temps entre les murs de l’école ou de l’académie. » 

 



44 

 

ont cherchées se trouvaient toutes en dehors du système scolaire, dans des cadres non formels, au 

sein desquels il est possible d’influencer les contenus et de réaliser un dialogue entre éducateurs 

et élèves - qu’ils soient enfants ou adultes- puisqu’ils sont maîtrisés par les personnes critiques 

qui les dirigent. D’autres, parmi lesquels certains penseurs importants du courant, comme Hooks 

et Giroux, ont consciemment choisi de prendre place dans l’académie, là où le choix des 

contenus est supposé protégé par la liberté académique29. 

L’une des critiques les plus vives de ce phénomène est Lisa Delpit, qui décrit clairement dans 

son livre comment l’approche de la pédagogie critique peut engendrer un manque de confiance 

chez les opprimés dans leur capacité à se responsabiliser suite à une fausse interprétation de leur 

conscience (Delpit, 2006). De là elle conclut que le courant de la pédagogie critique soutient   

indirectement l’approche du unschooling, soit une approche qui voit dans toute expression de 

non-motivation des opprimés une justification de la dégénérescence du domaine de l’éducation 

formelle, une rébellion justifiée et la preuve d’un changement de conscience. D’après ses 

explications, nous pouvons déduire qu’il s’agit d’un cercle vicieux dans lequel toute action 

conscientisante pour des élèves au sein de l’éducation formelle est d’office vouée à l’échec, que 

ce soit pour cause d’impossibilité de modifier l’ensemble  du contexte social, ou du fait des  

manipulations caractéristiques de l’éducation bancaire30.  

                                                
29 Les exemples de ce phénomène ne manquent pas. J’en citerai un auquel j’ai été témoin lors d’un congrès 
international à Cienfuegos à Cuba, sur l’éthique pédagogique et à la mémoire de Paulo Freire. Il y avait 170 
participants, dont la grande majorité d’Amérique latine. Il était très étrange de constater qu’à part trois enseignantes 
argentines, une collègue israélienne et moi-même, tous les participants – partenaires cubains inclus – étaient investis 
dans des projets d’éducation non formelle. 

 
30 Au fil des années, l’un des conflits que j’ai régulièrement eu face à des collègues s’identifiant à la pédagogie 
critique, touchait à mon travail dans le cadre de l’éducation formelle et en milieux opprimés.  Ma principale 
affirmation était – et continue de l’être – que la conscientisation de ces milieux passe forcément par l’atteinte 
d’objectifs formels tels qu’ils sont dictés par le système éducatif dont ils représentent l’hégémonie. Cette affirmation 
s'appuie sur mon entendement de la conscience des élèves et de leurs parents dans les communautés opprimées, une 
conscience dépourvue de foi en elle-même, de motivation et selon laquelle leur échec s’inscrit dans « leur destin » , 
de même que leur dégradation dans l’échelle du tracking ou de leur décrochage scolaire. Je continue d’affirmer que 
le premier pas sur le chemin de la conscientisation des opprimés se fait en prouvant leur égale capacité de réussir à 
l’école, et ce conformément aux attentes de l’hégémonie. Ainsi la conscience de l’élève, comme celle de ses parents 
et de la communauté, change puisqu’il peut se dire : « Nous sommes  capables, naturellement, d’accomplir ce que 
l’élite accomplit ». L’action et le défi permettent eux-mêmes à l’image de soi de s’améliorer et permettent la rupture 
avec une idée déterministe du destin. Contrairement à moi, mes collègues prétendent que cette approche induit une 
soumission aux impératifs de la méthodologie et du contenu de l’éducation hégémonique, ainsi qu’un accord – 
conscient ou non – avec le système. A mes yeux, leur démarche tient de l’ultimatum et échoue face au besoin de 
proposer un vrai dialogue avec les opprimés. C’est « l’éclairé » (personne dotée d’un conscience radicale) qui y 
dicte la voie vers la conscientisation. Toujours est-il qu’au bout du compte, la réussite scolaire et les aboutissements 



45 

 

En d’autres termes, une approche décrétant que le  domaine réel du changement social se trouve 

en dehors de l’éducation formelle est vouée à décourager  la foi et l’espoir des éducateurs en la 

possibilité d’un changement au sein de ce domaine. Ainsi, une telle approche incite des 

enseignants conscientisés à délibérément abandonner le domaine central dans lequel l’éducation 

prend place au quotidien : l’école formelle. Enfin, cette conception cause une perte de confiance 

chez les éducateurs de la pédagogie critique quant à la capacité de ce courant à les aider dans leur 

travail entre les murs de l’école. 

Parallèlement, dans l’approche de Freire apparaît  une contradiction vis à vis de la question des 

relations dialectiques entre le domaine éducatif et le domaine socio-politique en général. 

L’éducation est bien-entendu un domaine parmi bien d’autres dans le champ socio-politique, 

mais en retour, ces nombreux domaines dépendent les uns des autres. Pourquoi donc devrions-

nous accepter une conception selon laquelle il serait impossible de changer la société à travers 

l’éducation et qu’en revanche il ne serait valable de militer que dans d’autres domaines ? 

L’origine de cette conception ne fait à mes yeux pas de mystère. Cette incohérence chez Freire 

découle des paradoxes existant depuis des dizaines d’années dans le domaine politique classique 

de la gauche. L’engagement politique y dépend de l’identification à un parti ou un courant 

politique spécifique s’exprimant dans des domaines où la lutte est visible (comme par exemple le 

domaine parlementaire, municipal, celui des unions de travailleurs, etc.). En revanche, dans le 

domaine de l’éducation, il est impératif selon la pédagogie critique de réaliser un dialogue 

éducatif avec les élèves opprimés et de rester fidèle au dit processus de conscientisation qui 

dépend, comme nous l’avons dit, des biographies et des récits  personnels et collectifs. On en 

déduit que l’endoctrinement à un courant politique spécifique constituerait une atteinte à l’accord 

relationnel du dialogue lui-même. Il n’y a qu’un argument pour répondre à cela : abstraction faite 

des différents domaines, chaque changement que nous initions redéfinit les relations de pouvoir 

                                                                                                                                                       

formels constituent l’espoir et l’aspiration de la grande majorité de la communauté oppressée. Son désir est de voir 
ses enfants réussir et elle sait que pour cela, le chemin passe forcément par la réussite scolaire. Un argument 
supplémentaire, et j’y reviendrai plus d’une fois, est que l’ignorance des canons de l’éducation formelle signifie 
l’impuissance des opprimés à affronter le discours hégémonique qui leur reste ainsi hermétique. Là se trouve la plus 
grande force de l’hégémonie. En ce qui concerne les éducateurs, détourner les élèves de l’apprentissage de ces 
canons signifie endiguer leur capacité à développer un criticisme envers la réalité oppressive. Cette approche est 
bien-sûr très élitiste, surtout lorsqu’elle est énoncée par des personnes qui ont effectivement réussi à surmonter les 
obstacles de l’oppression, à étudier à l’université et à acquérir des diplômes justifiant leur statut d’éducateurs.   

 

 



46 

 

dans lesquels nous évoluons et nourrit l’espoir pour la suite de ce changement en démontrant 

qu’un autre monde est possible. Et dans ce monde-là, une autre éducation est elle aussi possible.  

Cette démarcation des domaines de la lutte modifie les relations dialectiques entre les différents 

domaines. Finalement, la capacité des enseignants conscientisés à modifier les relations de 

pouvoir est déterminée par une mise en lumière alternative de la réalité oppressive, et ce dans 

l’ici et maintenant éducatif et non pas lors de la libération totale de la société humaine des 

entraves de l’oppression. Dans le même acte de conscientisation, les éducateurs critiques forgent  

le changement, comme dans n’importe quel autre domaine, avec les instruments de la pédagogie 

critique puisque ce sont les instruments dont ils disposent. Le processus du dialogue, de l’écoute 

de récits  et de biographies d’opprimés sont ce qui permet à ceux-ci de reconstruire leur capacité 

de voir le monde sous un angle alternatif. Ce regard alternatif leur ouvre de nouveaux points de 

vue pour leur compréhension d’eux-mêmes et de la société qui les entoure. Il existe ainsi des 

relations dialectiques et une influence réciproque entre le domaine socio-politique général et le 

domaine éducatif. Lorsqu’il y a conscientisation critique d’une population oppressée formant une 

grande partie de la société, cela agit directement sur l’éducation. Inversement, la conscientisation 

d’élèves opprimés grâce à un éducateur isolé influence qualitativement la conscience socio-

politique générale. 

 

6. La praxis comme méthodologie de la conscientisation et du changement social 

Le terme de praxis, importé de la littérature néo-marxiste dans la pédagogie critique par Freire, 

désigne les relations dialectiques entretenues entre la théorie et la pratique, relations 

profondément significatives pour la pédagogie critique (Gutierrez, 1990; Freire, 2002a).  

Ce terme renvoie à la capacité de comprendre la théorie comme un complexe de paradigmes 

qu’il est possible de modifier et d’adapter en fonction de la pratique. A savoir, la théorie 

construit les paradigmes sur lesquelles se fonde la pratique éducative. Cependant, la pratique – et 

surtout le retour qu’elle suscite – modifie la théorie, sans nécessairement remettre en cause les 

paradigmes fondamentaux. La pratique détermine les conscientisations de ceux qui participent à 

l’espace éducatif, éducateurs et élèves, et à son tour elle est déterminée par le dialogue entretenu 

régulièrement avec les opprimés . 



47 

 

C’est en fin de  compte la présence de dialogue qui détermine les suppositions que nous faisons à 

propos du domaine pratique à l’aide des paradigmes théoriques. Dans cette perspective, nous 

pouvons voir les diverses évolutions de la pensée de Freire et d’autres penseurs – surtout chez 

Hooks – quant à l’expérience pratique (Hooks, 1994 ; Hooks, 2010). Dans les nombreux écrits  

de Freire, ce sujet fait surface lorsqu’il inclut dans sa définition des opprimés d’autres 

populations, au-delà des axiomes de classes – axiomes marxistes classiques – et change 

d’approche envers le féminisme et l’oppression des femmes en général. 

Il est un domaine supplémentaire ayant significativement influencé Freire, son écriture et sa 

transition d’une approche moderniste vers une approche postmoderniste. Ce changement s’est 

fait surtout suite aux travaux de Hooks et de Giroux, qui se considèrent comme postmodernistes 

radicalement à gauche (ibid. et Giroux, 1983, 1988, 1996, 1997). 

Parallèlement   aux  modifications remarquées dans le domaine théorique de la pédagogie 

critique, nous observons un changement dans le regard sur la conscientisation des opprimés. Si, 

relativement tôt dans son écriture, Freire se considérait tributaire de la pensée moderne dans tout 

ce qui touchait à la conscience des opprimés, surtout dans le sens positiviste (Shor et Freire, 

1986), il tend plus tard à accepter les définitions de Giroux (ibid.) comme redéfinissant le 

dialogue avec les opprimés, là où les récits  sont multiples et où les opprimés expriment eux-

mêmes leur culture de diverses façons, et non seulement dans l’espace délimité par la formalité 

admise linguistiquement, culturellement et hégémoniquement, soit dans ce que Bourdieu et 

Passeron nommeraient le capital culturel de la classe moyenne (Bourdieu et Passeron, 1998). 

Concrètement, aux Etats-Unis surtout, le discours post-moderne s’exprime dans la pédagogie 

critique à travers le langage et dans les symboles utilisés par les opprimés. Giroux  fut le 

principal représentant de cette approche (Giroux, 1983, 1988, 1996, 1997). Son argument majeur 

face à la langue anglaise formelle et représentative de l’hégémonie blanche américaine l’a mené, 

ainsi que de nombreux éducateurs, à voir dans les argots afro et latino-américains des 

expressions de langage légitimes et créatrices d’un espace autonome remettant en question le 

discours linguistique hégémonique et ses symboles. Giroux appelle ce processus « résistance », 

et y voit une forme supplémentaire de lutte. 

Nous nous trouvons ici devant la formation d’un conflit apparent qui vient s’additionner à ceux 

dont j’ai parlé précédemment et qui concerne tous les éducateurs travaillant dans le système 



48 

 

formel. L’hégémonie ne se contentant pas d’exiger la réussite scolaire et des comptes rendus de 

la part des enseignants à propos de la progression de leurs élèves, elle demande ouvertement que 

l’école soit l’instrument majeur de la socialisation – hégémonique – des masses. Pour les 

éducateurs, l’exigence d’accomplir leur travail formel tout en faisant place aux différents argots 

et aux récits  des élèves remet en cause leur compétence à mener l’activité au sein de la classe. 

Plus encore, elle remet en question la possibilité de l’éducateur moyen de devenir aux yeux des 

parents d’élèves une personne capable d’engager un changement chez leurs enfants et de les 

guider vers une réussite scolaire conforme aux paramètres de l’éducation formelle. Autrement 

dit, l’approche de Giroux pourrait engendrer non seulement une incapacité des éducateurs à 

fonctionner en accord avec les exigences de l’hégémonie, mais aussi une impossibilité de 

démontrer que l’école, dans l’imagination des parents  des élèves opprimés, est porteuse d’espoir 

quant à la capacité de leurs enfants de sortir des ghettos discriminants  dans lesquels ils sont 

enfermés (Giroux, 1996; Weksler, 2013). Par surcroît, cette approche – en grande partie post-

moderne – n’est aucunement critique envers la culture des opprimés. Elle part du raisonnement 

selon lequel les opprimés génèrent forcément de la résistance, et omet de prendre en compte les 

différentes facettes de leur culture, dont certaines ne font que recréer l’oppression et la 

discrimination à un niveau interne. Ainsi, par exemple, l’argot n’a pas pour seule raison d’être la 

communication entre les personnes, il contient les différents types de relations qui prennent place 

entre ces personnes –  les relations de pouvoir hommes/femmes, l’intériorisation de l’oppression, 

la criminalité ainsi que la violence verbale et physique, mais aussi et surtout l’incapacité de 

comprendre, d’écouter, et par là de critiquer le domaine de l’hégémonie. 

L’approche indulgente décrite ici, n’a pas été critiquée par Freire, il a même parfois posé sur elle 

un regard paternaliste et conciliant (Freire 1996). Elle n’a pas non plus reçu l’attention pratique 

d’autres penseurs en ce qui concerne l’apprentissage dans l’éducation formelle. Cette indulgence 

crée un écart supplémentaire entre la capacité d’exécution pratique des éducateurs et l’exigence 

qu’ils soutiennent d’une  approche de « résistance ». 

La logique d’un discours fondé sur une langue différente exprimant les contextes divers de 

l’oppression a conduit  la pédagogie critique à se pencher sur  le contenu de l’enseignement et en 

particulier dans l’apprentissage du langage formel. Le discours sur le contenu, ainsi que la remise 

en question du contenu hégémonique en faveur d’un contenu mettant en valeur les milieux 



49 

 

défavorisés, est une étape d’importance primordiale en vue de la construction d’un curriculum 

alternatif servant les besoins instructifs de ces milieux. Cependant, cette préoccupation peut nous 

éloigner du contexte de l’enseignant moyen et de sa capacité à réaliser s’il accomplit ou non les 

directives de la pédagogie critique sur le terrain. Au niveau symbolique, le curriculum 

hégémonique représente les canons de ce qui est exigé et attendu en termes d’apprentissage dans 

le système éducatif formel. Toutefois, un discours sur les contenus encombre le discours traitant 

de la structure de l’apprentissage formel. Pour l’enseignant moyen il est plus simple et surtout 

plus accessible de remettre en question la structure de l’apprentissage que les curriculums : La 

raison  se trouve dans le fait concret de l’ici et maintenant de l’éducation, dans lequel il assiste 

aux  injustices infligées aux enfants au nom du tracking, du manque de temps libre et de 

l’incapacité structurelle et organisationnelle à  rendre les matières enseignées plus accessibles, à  

resserrer les écarts, à  s’occuper de problèmes comportementaux, et autres. Dans le chaos 

quotidien scolaire, l’ici et maintenant ne traite pas des contenus de l’apprentissage, mais de la 

détresse des élèves qui se trouvent sous le joug de l’oppression et sont incapables de croire qu’il 

existe une chose pour laquelle il leur serait profitable d’investir leurs efforts (la réussite scolaire, 

la relation avec l’enseignant, la créativité, l’instruction, etc.). L’oppression est si profonde et si 

concrète que ces sujets seront ceux qui préoccuperont l’enseignant moyen, contrairement aux 

unités d’apprentissage, ou à fortiori la réécriture des contenus d’apprentissage. La pédagogie 

critique exige que l’essentiel du discours se concentre sur le curriculum, chose qui décourage la 

majorité des enseignants et les empêche de s’identifier à elle. La formule convient bien plus aux 

instances académiques, voilà pourquoi les critiques émises envers la pensée de la pédagogie 

critique sur l’éducation formelle scolaire font sens. 

Retournons à l’essence de la praxis, à la rencontre de la théorie avec la pratique. Il ne s’agit pas 

uniquement des dialogues pratiqués par les opprimés entre eux, mais bien des dialogues prenant 

place entre les élèves et l’éducateur, ce qu’il représente et ce vers quoi il tente de les mener. 

S’il existe comme dans l’exemple américain – ou partout ailleurs – un écart important entre 

l’argot des opprimés et le langage hégémonique correct, le dialogue doit se faire entre ces deux 

langues. S’il s’agit d’un processus dialogué, le processus inclut tous les partis engagés. C’est la 

raison pour laquelle l’éducateur est à même de  réaliser ce possible pont entre les deux langues, 

et d’exposer le fait que le problème ne se trouve pas dans les à priori face à l’argot des opprimés, 



50 

 

mais dans la capacité des opprimés à maîtriser les modes de l’interaction entre le domaine exclu 

et le domaine hégémonique. 

Il en ressort que le rôle de l’éducateur ne se borne pas à lier différents domaines. S’il mène un 

processus de conscientisation, il doit maîtriser les deux langues de l’interaction, la symbolique 

cachée derrière les relations de pouvoir genrées,  ethniques, etc., ainsi que la culture criminelle, 

la culture de l’exclusion, et autres. L’éducateur a donc la vaste responsabilité d’apprendre et 

d’être à l’écoute de la langue des opprimés, tout en les menant vers un changement comprenant 

la maîtrise de la langue hégémonique. L’absence de cette maîtrise équivaut à la ghettoïsation des 

opprimés31.  

En somme, la praxis se forge sur la capacité de traduire la théorie en un acte éducatif concret, 

dans un contexte concret, par des éducateurs se trouvant dans le domaine éducatif tel qu’il est 

défini et entretenu par les directives hégémoniques. Toute action éducative prenant place en 

dehors des murs hégémoniques – soit en dehors de l’éducation formelle – peut grandement 

contribuer à la compréhension de la praxis éducative, mais ne peut contribuer à la 

compréhension du contexte de la praxis pour la grande majorité des éducateurs se trouvant dans 

l’éducation formelle. C’est cette même praxis qui détermine les modes de conscientisation des 

opprimés, ainsi que le changement social attendu. 

 

7. Educateurs et conscientisation d’éducateurs 

Dans cette partie j’éclairerai ma critique des paradigmes de la pédagogie critique sous un jour 

différent : celui du rôle des enseignants. Je le ferai en espérant que cela puisse expliquer les 

                                                
31Comme je l’ai indiqué plus tôt, j’ai avec certains collègues éducateurs qui s’identifient au courant de la pédagogie 
critique un débat provenant entre autres de l’utilisation d’outils hégémoniques dans le but d’acquérir des résultats 
scolaires, résultats permettant aux élèves opprimés de sortir du ghetto et de l’exclusion, et de développer un regard 
critique envers l’hégémonie. Lorsque j’étais moi-même éducateur puis, plus tard, dans mon travail d’enseignement 
éducatif, j’utilisais fréquemment un exercice dans le but d’illustrer notre rapport à la langue : le tableau était divisé 
en deux parties, l’une intitulée « quel langage utilisons-nous » et l’autre « quel langage attend-on de nous ». Bien-
entendu, cet exercice avait des répercussions non seulement sur la langue parlée, mais aussi sur la langue écrite. Au 
moment où les élèves voyaient sous leurs yeux l’influence de la langue, symbolisant la réalité, sur la conception que 
l’on se fait de cette réalité, il leur était plus facile d’adresser la dichotomie présente et inséparable du pouvoir 
dominant de l’hégémonie sur les opprimés. En somme l’hégémonie est capable de dominer à travers l’intériorisation 
de l’oppression par les opprimés et leur acceptation du destin, mais aussi à travers leur incapacité – sans parler de la 
sensation d’ignorance qui accompagne cette situation – de comprendre la langue. En Israël, la question de la langue 
est essentielle à l’appréhension des relations de pouvoir et des modes de l’oppression ethnique et nationale. 

 



51 

 

difficultés et les contradictions que crée ce courant dans son approche de  la question de la 

conscience des enseignants travaillant dans le domaine formel, et surtout avec populations 

opprimées. 

Malgré la considérable divulgation des idées de la pédagogie critique de par le monde, il est 

encore difficile de voir son influence qualitative et quantitative sur la conscience des enseignants 

de l’éducation formelle. Bien-sûr, on peut toujours avancer que le contexte politique et 

l’oppression au sein de la société humaine sont tels que les choix et volontés des enseignants 

vont forcément dans le sens des conceptions de la pédagogie critique. Mais les explications 

tautologiques tournant autour d’un phénomène ne fournissent pas de réelle explication. Mon 

raisonnement sera – et je l’étayerai dans la présente thèse avec une recherche empirique menée 

auprès d’enseignants – que l’écueil ne se trouve pas dans la conscience des enseignants. L’écueil, 

ou si l’on préfère, le court-circuit le plus problématique de la pédagogie critique se trouve dans le 

rapport entretenu avec les enseignants et leur conscience.  

Le paradigme clé de la pensée de la pédagogie critique au sujet des enseignants peut se résumer à 

une phrase généraliste qui révèle toutes les contradictions et les angles morts de la question. Les 

enseignants sont appréhendés par les penseurs du courant comme des agents de changement 

menant un processus de conscientisation avec les opprimés. Giroux est le seul à directement et 

clairement adresser la question de la conscience de l’enseignant et à définir les enseignants 

comme « travailleurs intellectuels » (Teachers as intellectual workers) (Giroux, 1988). Je 

détaillerai par la suite le bouleversement que cette définition a causé dans les conceptions de la 

pédagogie critique. 

Le paradigme selon lequel leur rôle d’agents de changement détermine leur conscience nous met 

dans un carcan difficile à analyser. S’il s’agit d’un agent de changement conscientisé, il a 

forcément vécu une conscientisation à un moment donné. Soit, dans un quelconque processus lié 

à son contexte social, à son récit biographique et au vécu qu’il représente, sa conscience a 

changé. Mais un tel processus n’est mentionné nulle part, sauf si nous prenons en compte 

l’écriture autobiographique de Freire, et de Hooks  comme les indices possibles de leur 

appartenance aux opprimés (Gadotti et Torres, 2001; Hooks 1994). Nous rencontrons alors une 

définition de leurs processus de conscientisation en tant qu’opprimés, ainsi que leur prise de 

position idéologique en tant qu’éducateurs aux côtés des opprimés. Autrement dit, si l’indice 



52 

 

constitue un paradigme, ce paradigme aurait dû être formulé en tant que tel. Mais l’absence de 

formulation paradigmatique fondée sur les biographies personnelles nous montre une pensée 

indifférente à la conscientisation des enseignants. La définition prédominante des éducateurs 

dans la pédagogie critique les sépare en deux groupes principaux : ceux qui exécutent les 

impératifs hégémoniques, ce sont les « éducateurs bancaires », et ceux dont la vision du monde 

et la conscience a changé, ce sont les « éducateurs critiques ». L’absence d’une définition claire 

de ce qui pousse les éducateurs à choisir un camp plutôt que l’autre nous mène à penser que ce 

choix est totalement individuel, et détaché de contexte ou d’évènements quelconques. Cette 

approche soustrait à la pédagogie critique la possibilité de faire le lien avec les paradigmes 

qu’elle-même voit comme principaux : le contexte politique, social, économique, culturel, genré, 

ou autre, comme facteurs déterminant la conscience des opprimés ; la praxis dans le domaine 

éducatif comme conscientisante et modificatrice de la théorie (des conceptions et des 

paradigmes) ; le dialogue comme potentiel d’interaction entre personnes influant le discours et 

influencées par lui. 

Comme je l’ai dit dans l’introduction à la thèse j’ai personnellement été influencé par la 

conception tautologique de la pédagogie critique. Elle m’a guidé dans l’interprétation selon 

laquelle la conscientisation des enseignants se fait par le biais d’une persuasion idéologique. 

Cette persuasion s’exprime sur le terrain par la mise en œuvre  d’une méthodologie éducative 

menant à la réussite scolaire. Suite à cette réussite les élèves se conscientisent et prennent 

confiance  en leurs capacités. La conscientisation des éducateurs, elle, serait dépendante de cette 

chaîne d’évènements. Nonobstant, une méprise se cache dans cette approche, une méprise qui 

nous renvoie à la contradiction interne de la pédagogie critique dont j’ai parlé plus haut. Car s’il 

est besoin d’une  « illumination » externe à l’enseignant, c’est qu’elle provient d’une tierce 

personne. Dans l’exemple décrit dans la note no. 10, j’étais moi-même cette tierce personne. 

Mais la question qui se pose alors est de savoir qui, ou qu’est ce qui a déclenché ce même 

changement chez moi. Quel est le contexte et quels sont les processus réflexifs – mais aussi 

émotionnels et comportementaux – qui nous mènent à la conscientisation cognitifs (Hargreaves, 

1998 ; Zembylas, 2003 ; Halpin et Moore, 2006 ; Chang, 2009)? 

D’après la logique de la pédagogie critique, les enseignants formeraient un groupe particulier, 

aux vertus propres, leur permettant de se conscientiser indépendamment de tout contexte. Il ne 



53 

 

fait pas de doute que du moment où nous parlons de vertus, nous entrons dans le domaine 

métaphysique, perdons l’ancrage au  contexte concret et gardons une conception du monde 

commune et répandue dans la société capitaliste, néo-libérale et oppressive : les vertus 

personnelles de l’individu sont celles qui le mèneront à tout changement ou aboutissement, et 

puisqu’il est question de sélection socio-darwiniste, rares sont ceux qui accèderont à ladite 

« illumination ». Ce paradoxe provoqué par les raisonnements et les paradigmes de la pédagogie 

critique est le seul moyen de comprendre et d’expliquer la démarcation dichotomique mise en 

place par le courant : le partage entre enseignants bancaires et enseignants critiques. 

Je proposerai ici un autre angle d’approche, directement lié aux paradigmes de la pédagogie 

critique, et en accord avec eux . Ce qui permet aux enseignants de se conscientiser, de 

développer une conception du monde, des compétences et une pratique, sont les trois mêmes 

paradigmes que j’ai énoncés plus haut et qui forment le pilier de cette pensée : le contexte, la 

praxis et le dialogue. 

Le contexte des enseignants, leur champ d’action, le rapport qu’entretient l’élite avec eux, et 

l’image qu’ils se font d’eux-mêmes – en somme leur conscience moyenne – ne sont autres que le 

contexte d’un groupe social opprimé à  tous les points de vue. Premièrement, bien qu’ils soient 

les agents de la répétition de l’hégémonie, ces agents se situent bas dans l’échelle de 

l’oppression, ils sont ceux qui chaque jour de leur vie active vont au « front », c’est à dire en 

classe. Ce contexte construit la conscience d’une personne en conflit interne permanent. D’une 

part l’hégémonie lui a permis de suivre des études académiques et de faire évoluer son image de 

soi en tant qu’intellectuel ayant une mission sociale : enseigner les canons culturels de 

l’hégémonie à l’ensemble de la population, et s’il est question de populations opprimées, 

apprendre aux opprimés à être dociles et à intérioriser ces mêmes canons. Ce rôle, constructeur 

de contexte et de praxis, dicte une grande partie de leur conscience. Le syndrome de 

« l’exécution des ordres » au bas de l’échelle de l’oppression est un syndrome bien connu du 

discours sur l’oppression et l’oppresseur, et se retrouve dans l’écriture de Freire (Freire, 2002a). 

La question se pose donc de  savoir si leur rôle les contraint à incarner ces enseignants bancaires, 

ou si le contexte est plus conflictuel. Nous touchons maintenant à  la conscience de l’enseignant 

et en particulier de l’enseignant travaillant en milieu opprimé. Le contexte de son domaine 

s’élargit. Il doit prendre en compte la souffrance quotidienne des élèves en échec, en proie au 



54 

 

décrochage – total ou partiel – et à l’attitude non conforme. Il doit s’expliquer pourquoi dans les 

communautés opprimées l’échec scolaire se répète, génération après génération. Enfin, et peut 

être le plus important, il doit interpréter le phénomène de son propre échec au fil des années et 

son incapacité à toucher le cœur des élèves. Tout cela alors que détresse et sentiment 

d’impuissance gouvernent son existence32.  

Doit-on classer une personne dont la conscience suit ces processus et conflits internes du côté 

des opprimés ou des oppresseurs ? Ma proposition est sans équivoque : une telle personne fait 

partie des opprimés et nous devons l’interpréter en tant que telle et en prenant en compte, 

aujourd’hui surtout, l’expression des politiques néo-libérales dans l’éducation et le rôle qu’elles 

donnent à l’enseignant : maillon négligeable dans la chaîne de l’oppression (Apple, 2002). A 

l’ère moderne l’enseignement constituait un système de mobilité sociale pour les jeunes issus des 

classes inférieures - enfants d’ouvriers, de paysans et de petits bourgeois - et leur permettait de 

modifier leur statut aux yeux de la société et surtout aux yeux de leur propre communauté 

(Bordieu, 2003b). De nos jours, avec la privatisation, la standardisation et l’attribution aux 

enseignants du rôle de souffre-douleur de l’hégémonie en ce qui concerne les acquis scolaires et 

l’évaluation comparative internationale, l’enseignant arrive en classe avec un sentiment de sous-

estimation de la part du système éducatif hégémonique, des populations opprimées et de ses 

proches. Nous avons ici les caractéristiques de l’oppression : une faible estime de soi, une 

incapacité d’influencer son propre destin et celui d’autrui, un sentiment que l’histoire est dictée 

par d’autres et que l’on n’est qu’un maillon dans la chaîne de l’exécution des ordres. 

Ces raisonnements de la conscience humaine mènent rapidement à une résignation à la réalité. 

La négation de son humanité et de celle de ses élèves peuvent induire l’enseignant à conclure 

qu’en effet, l’hégémonie a raison dans son approche de  la plupart des opprimés : « ils » ne 

réussissent pas car « ils » ne veulent pas réussir. Le manque de foi qu’a l’enseignant en ses 

élèves est un mécanisme de déni que sa conscience met en marche pour garder un équilibre non 

conflictuel, dans lequel sa conscience n’a pas à se débattre avec des paradoxes. Mon 

raisonnement propose ces phénomènes comme identiques à ceux attribués à tous les opprimés, 

surtout ceux-là qui ont acquis dans l’échelle  sociale oppressive un statut symboliquement perçu 

                                                
32 À ce propos, l’un des documents décrivant avec excellence ces phénomènes et surtout les contradictions internes 
à la conscience de l’enseignant est le film « Entre les murs » de Laurent Cantet (France, 2008). 

 



55 

 

comme plus élevé : les hommes par rapport aux femmes, les adultes par rapport aux enfants et 

aux personnes âgées, les hétérosexuels par rapport aux personnes LGBTI, les démunis blancs par 

rapport aux démunis de couleur, les anciens par rapport aux immigrés, et ainsi de suite. Le 

darwinisme social ne se caractérise pas uniquement par la construction d’une « chaîne 

alimentaire » répondant à la loi de la jungle, mais aussi par la nécessité de détruire la solidarité 

entre les différents groupes opprimés. L’intériorisation du mécanisme de destruction de la 

solidarité débute, chez l’opprimé qui s’est trouvé élevé par rapport aux autres et qui s’est 

symboliquement « rapproché » du modèle hégémonique désiré, par le sentiment qu’il lui faut 

non seulement maintenir sa place par tous les moyens, mais aussi rejeter son identification avec 

l’opprimé qui lui est inférieur. Ce syndrome, qui trouve en hébreu son portrait dans l’expression 

« un esclave qui vient à régner» 33, représente le conflit de conscience de l’enseignant. Mais la 

présence elle-même du conflit marque aussi la possibilité du changement. Et dans tous les cas, 

cette situation n’amoindrit pas sa définition d’opprimé, d’un certain type, parmi l’ensemble des 

opprimés. 

Le comble est que c’est précisément dans la pièce maîtresse de cette architecture explicative des 

processus de conscientisation propre au domaine éducatif que la pédagogie critique a échoué en 

manquant de reconnaître le mécanisme reproducteur de l’oppression. Dans cette charpente, 

l’enseignant est la clé de voûte du processus du changement et sans sa conscience, toute 

l’explication – toute l’architecture – se défait et s’écroule. 

Comment expliquer cet échec? L’une des interprétations possibles se trouve dans le contexte 

temporel où Freire écrivait son livre “La pédagogie des opprimés” (Freire, 2002a). Les 

mécanismes de mobilité sociale et de cooptation de l’hégémonie conduisaient à cette époque  à 

une conception erronée des enseignants. Freire voyait la cooptation de l’enseignant comme une 

principale caractéristique de sa conscience, d’où la séparation dichotomique entre une majorité 

d’enseignants bancaires et une minorité d’enseignants conscientisés34. Il en va de même pour son 

                                                
33 Proverbe décrivant la situation où une personne dégradée a atteint une position de pouvoir (Livre des Proverbes, 
chapitre 30, verset 22). 

 
34 Voilà pourquoi, selon mon entendement, un mythe se forme souvent autour du potentiel de changement que 
portent les futurs enseignants plutôt qu’autour de celui des enseignants exerçant. Ce mythe voit dans  les futurs 
enseignants une page vierge permettant de leur enseigner les secrets de l’éducation anti-hégémonique. 
Contrairement à eux, les enseignants qui se trouvent déjà dans le système sont perçus comme altérés par ses 
dysfonctionnements et il semble bien plus difficile de modifier leur conscience.  



56 

 

interprétation de la conscientisation comme phénomène indépendant de contexte et comme acte 

individuel, ou initié par une « illumination » idéologique. Une autre interprétation se trouve dans 

ses sources néo-marxistes où nous voyons une division classique des classes sociales : paysans 

démunis et ouvriers font face à la classe moyenne et à l’élite sociale. Dans ce cas de figure, 

même si leurs origines sont de classe inférieure, les enseignants ont réussi à traverser le gouffre 

séparant les classes et à se ranger  du côté de la classe moyenne. Leur conscience est donc 

assujettie au besoin de préserver leur nouveau statut.   

Ces interprétations ne supposent pas que la pédagogie critique méprise les enseignants. Au 

contraire, l’écriture y foisonne dans ce domaine. Mais elle s’attache à définir ce que les 

enseignants doivent faire et être pour devenir des enseignants libérateurs, au lieu d’analyser leur 

conscientisation. D’ailleurs, Il n’existe pas de réel travail sur la conscience des enseignants en 

général, et on peut souvent même trouver des expressions de colère face à des comportements 

« inappropriés » vis à vis de  l’éthos des valeurs de la pédagogie critique - voir surtout la 

“Pédagogie de l’Autonomie” et les “Lettres à ceux et celles qui prétendent enseigner” (Freire, 

1998; Freire, 2002b). D’une manière – à mon avis – instinctive, il revient sur les contours déjà 

connus de la pédagogie critique : le choix d’un camp, soit avec les opprimés, soit contre eux. 

Toutefois, l’attitude des enseignants n’était pas uniquement l’expression d’une conscience 

hégémonique envers les pauvres, mais aussi celle de la détresse de ces enseignants, une détresse 

qui n’a pas sa place dans une pensée dichotomique. Par contre, en ce qui concerne les différentes 

injustices que les opprimés peuvent infliger les uns aux autres, Freire opte toujours pour 

l’indulgence (Freire, 1996).  

Ce n’est que chez Giroux que nous pouvons lire une alternative à la conscientisation de 

l’enseignant vivant l’oppression des modèles néo-libéraux de l’éducation. Dans son analyse des 

processus d’instrumentalisation de ces nouvelles idéologies lorsqu’elles sont appliquées à 

l’éducation (standardisation et efficacité), Giroux saisit la détresse des enseignants et  propose 

une approche importante alternative aux défis de l’éducation hégémonique ainsi qu’à ceux 

touchant aux capacités et à l’image de soi des enseignants :  

Je veux soutenir une façon de repenser et de restructurer la nature du travail des enseignants en 

tant qu’intellectuels transformatifs. La catégorie intellectuelle est utile de plusieurs façons. Tout 
                                                                                                                                                       

 



57 

 

d’abord, elle nous fournit une base théorique pour l’examen du travail éducatif comme un 

travail intellectuel, contrairement à la définition utilisant des termes purement instrumentaux ou 

techniques. Deuxièmement, elle clarifie les différentes conditions idéologiques et pratiques 

nécessaires aux enseignants pour fonctionner en tant qu’intellectuels... En voyant les 

enseignants comme intellectuels, nous pouvons éclairer  l’importante idée selon laquelle toute 

activité humaine engage quelque forme de pensée. Aucune activité, même en devenant la plus 

routinière, ne peut être abstraite d’un quelconque  fonctionnement de la pensée. C’est là un sujet 

crucial car en soutenant que l’utilisation de la pensée est une partie générale de toute activité 

humaine, nous signifions la capacité humaine de par sa capacité à intégrer pensée et pratique, et 

nous mettons ainsi en lumière l’essence de ce que signifie voir les enseignants comme praticiens 

réflectifs. (Giroux, 1988, page 125) (traduction libre).  

L’approche de Giroux éclaire l’importance d’un regard sur les processus de conscientisation des 

enseignants qui soit alternatif et fondé sur le contexte dans lequel ils agissent. Cette vision est 

très différente de celle, majoritairement consensuelle, présente au sein de la pédagogie critique. 

Elle part de la détresse et de l’oppression de l’enseignant, elle est donc empathique envers lui. 

C’est une position différente de celle communément adoptée par la pédagogie critique, dans 

laquelle l’élève opprimé tient la place centrale et où l’enseignant est un outil, un guide de la 

conscientisation.  

Toutefois, Giroux manque lui aussi la question primordiale de la conscientisation des 

enseignants. Quelles sont les motivations guidant cette conscientisation ? Cette question, restée 

ouverte, révèle un échec des plus importants aux niveaux théorique et pratique confondus. 

Pareillement, Giroux ne fournit pas de réponse à la question récurrente sur l’identité des 

enseignants. Sont-ils un groupe particulier au sein des opprimés, ou bien des oppresseurs et des 

représentants de l’oppression, et qu’en découle-t-il vis-à-vis de leur conscientisation, de leurs 

motivations, et  de leur capacité à s’identifier aux autres opprimés ? 

Cette question nous accompagnera tout au long de l’explication théorique de ce chapitre et plus 

en profondeur dans la partie empirique de la recherche.  

 



58 

 

8. La nature de l’oppression et l’oppression spécifique des enfants et des 

adolescents 

La pédagogie critique a souvent été appréhendée – et d’ailleurs l’est toujours – comme une 

pédagogie attachée à l’éducation des adultes opprimés. En effet, dans la grande majorité de sa 

pensée, adultes opprimés et  jeunes étudiants issus des milieux opprimées forment l’épicentre du 

discours pédagogique. 

Les possibles interprétations sont multiples, certaines d’entre elles ont déjà été relevées plus 

haut. 

Tout d’abord, historiquement parlant, la pédagogie critique a été représentée par des éducateurs 

travaillant auprès d’adultes opprimés ou de jeunes étudiants. Ce fait indique la construction d’un 

contexte répétitif. Ensuite, le discours basé sur le dialogue est essentiellement rationnel et verbal 

et agit sur les aspects cognitifs de la communication interpersonnelle et moins sur les 

mécanismes émotionnels35. Cet attachement à l’aspect cognitif du dialogue permet moins de 

souplesse dans l’utilisation d’outils pédagogiques avec les enfants et les adolescents. De plus, 

comme je l’ai déjà formulé, il existe une différence significative entre les relations de pouvoir 

pouvant prendre place entre adultes – surtout en ce qui concerne les questions d’égalité dans le 

dialogue et de l’autorité de l’enseignant – et les relations de pouvoir prenant place entre les 

enseignants et les jeunes.  

Par ailleurs, il n’y a – selon moi – aucune littérature professionnelle reliant  la psychologie de 

développement, les théories principales du domaine de la pédagogie des enfants et des 

adolescents, et la pédagogie critique. Il existe, certes, des tentatives de la part d’enseignants ou – 

d’ailleurs surtout – d’auteures féministes de briser les canons hégémoniques définissant la 

problématique du genre, mais elles ne sont pas forcément en lien avec la pédagogie critique36 . 

                                                
35 Sans oublier toutefois  un important mouvement théâtral fondé au Brésil par Augusto Boal, qui s’est développé en 
Amérique latine et qu’il nous faut considérer avec attention: le théâtre des opprimés (Boal, 2001). 

 
36 Il existe un article faisant exception dans le domaine, il s’agit d’une tentative  de Giroux de mettre en lumière la 
compagnie Disney comme représentative de la symbolique hégémonique et comme encourageant la consommation 
du jeune public. Mais là aussi, le discours est majoritairement sociologique et économique, et ne propose pas 
d’alternative aux éducateurs travaillant auprès d’enfants et d’adolescents (Giroux, 1995). 

 



59 

 

Afin d’élaborer une pensée utile aux enseignants travaillant avec des enfants et des adolescents 

opprimés dans le cadre de l’éducation formelle, la question du dialogue doit absolument prendre 

en compte comportements, communication interpersonnelle basée entre autres sur des aspects 

émotionnels, et modèles cognitifs caractéristiques des âges de l’enfance et de l’adolescence. Tout 

comme nous avons des modèles caractéristiques des adultes opprimés  du  point de vue du 

comportement, des modes de pensée, de la conscience et de l’image de soi, il y a des 

caractéristiques particulières aux enfants et adolescents opprimés. A titre d’exemple, j’éclairerai 

un mode d’interprétation du comportement. Les enfants et adolescents rebelles créent des codes 

de langage souvent basés sur des modèles comportementaux de « survivants ». La violence, 

physique et verbale, prend souvent le pas sur le langage, sur la communication verbale. De ce 

point de vue, le rôle principal de l’enseignant travaillant avec ce type de population est de leur 

apprendre à pratiquer un dialogue alimenté par un riche registre d’expression qui leur permettra 

d’exprimer les nuances de leurs émotions : colère, compassion, amour, sollicitude, impuissance, 

etc... . Proportionnellement à la richesse du langage, enfants et adolescents acquièrent la capacité 

à  modifier leur réaction violente immédiate et à  la transformer en une expression verbale et 

émotionnelle, à l’aide de dialogue, autrement dit dans le cadre d’un discours. C’est là l’un des 

avantages les plus importants des enfants de l’élite sociale lors de leur entrée dans le monde des 

adultes. En d’autres termes, le dialogue est un outil qu’il faut apprendre à utiliser, et non pas un 

outil préexistant de façon « naturelle » chez les enfants, surtout chez les opprimés  (Redondo, 

2004).   

Doit-on voir l’échec de la pensée de la pédagogie critique dans ce domaine comme une 

ignorance de sa part ou une incompréhension de la nécessité de s’adapter aux besoins des enfants 

et des adolescents ? Devrions-nous l’analyser comme une victoire de la pédagogie hégémonique 

dans tout ce qui touche à la nature de l’oppression des enfants et des adolescents, où est-ce que la 

pédagogie critique délaisse le domaine en le considérant comme relevant d’un aspect 

« universel » de la pédagogie? 

Selon mon entendement, l’absence presque totale d’écriture dans ce domaine37 a deux raisons. 

L’une est le contexte, le mode de développement de la pensée de la pédagogie critique et, plus 

                                                
37 Bien qu’elles soient rares, il y a certaines exceptions. Parmi elles, je citerai ici les personnes attachées à ce 
domaine en Israël : Chen Lampert et moi-même (Weksler, 2014 ; Lampert 2008). 

 



60 

 

tard, son activité académique, et l’autre est son insuffisante capacité à fournir les outils pratiques 

nécessaires à l’ici et maintenant de l’éducation en cadre formel pour les enseignants travaillant 

avec des enfants et des adolescents opprimés, comme je l’ai expliqué préalablement. 

Cet échec constitue un lourd tribut qui influence et continuera d’influencer la conception de la 

pédagogie critique comme courant dont la pensée peut s’utiliser dans la pratique du travail avec 

les adultes et, dans le cas des enfants et des adolescents, uniquement dans l’éducation informelle, 

ou dans toute éducation qui ne touche pas directement à l’école.  

 

9. Vers un futur de la pédagogie critique  

Il ne fait aucun doute que malgré ses échecs, la pédagogie critique a significativement enrichi le 

discours pédagogique dans le contexte de l’oppression relative au domaine éducatif. Il est de 

même incontestable que ses trois paradigmes principaux – le contexte de l’oppression, la 

conscientisation des opprimés et leur rôle dans le processus de la libération du dialogue – 

forment toujours les piliers de la pensée pédagogique. Néanmoins, pour que la pédagogie 

critique puisse s’imposer comme une réelle alternative dans le domaine de l’éducation formelle – 

là où l’oppression d’enfants et d’adolescents est un phénomène mondialement répandu – il lui 

faut s’attaquer  à deux échecs capitaux : son inadaptation aux besoins de l’éducation des enfants 

et des adolescents et son attitude envers les enseignants travaillant, tous ou majoritairement au 

sein de l’école.  

 

  



61 

 

B. l’éthique de la sollicitude ou éthique du care38et ses répercussions sur  

l’interprétation des processus de conscientisation des enseignants 

J’ai découvert l’existence de l’éthique de la sollicitude alors que je cherchais une théorie 

susceptible d’expliquer les processus de conscientisation des enseignants. 

Cette éthique, développement d’une partie de la théorie féministe, décrit et interprète une morale 

directement liée au rôle socio-biologique des femmes – rôle que Noddings définit comme naturel 

(Noddinds, 2003). Selon elle, la capacité à agir avec sollicitude et soin envers autrui – envers les 

enfants surtout – est une caractéristique générique féminine pouvant aussi être attribuée à 

l’homme. 

Dans cette partie de la recherche, je démontrerai que des raisonnements similaires à ceux de 

l’éthique de la sollicitude ont été intuitivement élaborés et exprimés par des pédagogues du début 

du XXe siècle, et montrerai comment des raisonnements semblables apparaissent aussi – bien 

qu’irrégulièrement – dans la pédagogie critique. 

Cette partie décrira également l’éthique de la sollicitude contemporaine (féministe), son impact 

sur l’interprétation des processus de conscientisation des enseignants, des exemples de la pensée 

pédagogique du début du XXème siècle intuitivement fondés sur l’éthique de la sollicitude, le 

reflet de celle-ci dans la pédagogie critique, ainsi que la critique de l’éthique de la sollicitude par 

la pédagogie critique et enfin mon point de vue sur cette critique. 

 

1. Féminisme et éthique de la sollicitude. 

Nel Noddings (Noddings 2003), philosophe féministe considérée comme la principale 

théoricienne de l’éthique de la sollicitude, voit dans cette approche l’aboutissement d’une pensée 

éthique issue de et prenant part à la conception morale féminine. 

                                                
38 Il nous importe ici de rappeler que le terme original « care », difficilement traduisible en français, regroupe en 
anglais un certain nombre de notions (sollicitude, attention, empathie, souci, soin, responsabilité, capacité de 
recevoir, etc.), notions que nous souhaitons garder à l’esprit au fil du texte, malgré le choix de généralement traduire 
ce terme par « sollicitude » (ndt).  



62 

 

Selon elle l’approche féminine aux questions d’ordre moral diffère de l’approche généralement 

et génériquement admise  comme masculine, une approche s’exprimant de façon rationnelle, 

hiérarchique et répondant à une vision universaliste : 

 Face à un dilemme moral hypothétique, la femme demande généralement plus d’information. 

Nous voulons en savoir plus afin de nous faire une idée la plus fidèle possible  de situations 

morales réelles. (...) Les femmes peuvent expliquer leurs actes, mais leurs explications révèlent 

souvent des émotions, des besoins, des impressions et un sens de l’idéal personnel plutôt que des 

principes universels et leur application (...) en conséquence de cette « étrange » approche, les 

femmes ont souvent été jugées inférieures aux hommes dans le domaine moral.  (Noddings, 

2003, pp. 2-3) (traduction libre). 

Autrement dit, l’éthique féminine se fonde sur le concret, le tangible, le subjectif, et l’inclusif. A 

l’opposé, l’éthique et les codes moraux masculins reposent sur un idéal de principes et de récits 

universels. Ces codes représentent les éthos hégémoniques de l’ensemble de l’humanité. Les 

approches rationnelles du modernisme sont donc à leur image. Comme l’écrit Kincheloe 

(Kincheloe, 1993, page 77) : 

  La théorie féministe a affirmé que l’autonomie et l’isolation de l’individu logique masculin a 

nécessité l’adoption d’un regard mécaniste  sur l’univers. Une telle perspective empêche  

l’ascendance de formes de signification et d’identités féminines fondées sur la connexion, le 

soin, l’empathie, l’inclusion et la responsabilité. (traduction libre) 

Partant de là, Noddings en vient à la conclusion que l’éthique de la sollicitude est en réalité 

l’éthique « naturelle » que nous suivons tous dans notre apprentissage et nos comportements, 

conformément à la réalité socio-biologique féminine d’un point de vue générique (Noddings, 

2003). Cette assertion est indispensable à la compréhension du socle de l’éthique de la sollicitude 

car elle nous apprend que de fait, nous n’intériorisons pas d’idées logiques et rationnelles dont  

découlent nos critères moraux, mais que nous répondons avant tout à l’intuition, que cette 

l’intuition est à l’origine de la sollicitude comme éthique naturelle. C’est de plus cette même 

éthique qui mène à la construction de structures complexes comme les souvenirs, les émotions et 

les compétences que nous acquérons au fil des générations et qui se fondent sur la sollicitude 

envers autrui. Nous apprenons à nous inquiéter d’autrui car nous avons acquis ce comportement 

dans le cadre de la famille, de la communauté, du travail, etc. Soit, au niveau de notre 



63 

 

conscience, nous savons que nous avons un devoir de  responsabilité vis à vis de notre entourage 

proche – surtout des enfants, des personnes en besoin d’aide, etc. – car nous avons vu les autres 

le faire. 

Noddings crée ainsi une notion nouvelle, bien plus profonde que les précédentes explications car 

elle met en relief l’idée que la conscience humaine se fonde sur la dyade du « moi » pourvoyeur 

de sollicitude et de « l’autre », bénéficiaire de cette sollicitude (ibid.).   

Cela signifie que le pourvoyeur s’engage face à l’autre et que ses actes reflètent cet engagement. 

Autrement dit, la conscience, les croyances et la morale de l’individu s’expriment à travers ses 

actes vis à vis d’un autre pour lequel il a de la  sollicitude. Au niveau philosophique, cette 

conception n’est pas inconnue, nous la rencontrons dans la pensée de Martin Buber (Buber, 

2013). Selon lui la dyade de « moi et toi » fournit la base de la conception du moi individuel car 

ce n’est qu’à travers elle que nous pouvons comprendre les relations interpersonnelles et 

l’éthique humaine. 

Examinons le terme de « conscience », toujours chez Buber. Sa définition signifie que l’éthique 

de la sollicitude ne peut s’accomplir que par un acte envers autrui matérialisant cette sollicitude. 

Ce même acte provoque chez son bénéficiaire un retour vers l’initiateur, retour qui permettra à 

cet initiateur de redéfinir son individualité comme « moi pourvoyeur de sollicitude ». 

Face à un sujet abstrait dans le cas d’une sollicitude envers un idéal, envers une personne ou une 

cause éloignée et inconnues, l’acte de sollicitude se réalise par le même processus de projection 

émotionnelle, intuitive du moi prévenant. Lorsque le moi prévenant sent que l’autre abstrait 

suscite chez lui les mêmes émotions et sentiments de proximité et de prévenance qu’un autre 

connu, la sollicitude est amorcée. 

Malgré cela, Noddings précise que ce processus irrationnel doit absolument être suivi d’une 

démarche rationnelle et objective. C’est selon elle la transition entre « il faut absolument que je 

fasse quelque chose » et « quelque chose doit absolument être fait » (Noddings, 2003, page 25). 

Autrement dit, il doit y avoir une distanciation et une rationalisation dans la prise de décision si 

l’on veut que la sollicitude puisse prendre en compte les paramètres en jeu et rester objective au 

possible dans sa compréhension des besoins de l’objet de la sollicitude. Noddings ajoute que 

cette articulation de l’émotionnel à l’objectif forme un point faible et dangereux dans l’éthique 



64 

 

de la sollicitude, car elle peut potentiellement nuire aux processus subjectifs-émotionnels qui 

sont la motivation première de la sollicitude (Noddings, 2003, page 26). 

D’après Noddings toujours, la sollicitude et la prise de responsabilité envers une personne sont à 

l’origine des processus motivationnels et de l’élan actif vers autrui (Noddings, 2003, page 33). 

Par surcroît, le fait même de la mise en œuvre d’une méthodologie de sollicitude est révélatrice 

de la signification existentielle de la place et du rôle de l’être humain dans le monde qui 

l’entoure (Noddings, 2003, page 35). Ainsi, Noddings explique les comportements humains à 

travers l’éthique de la sollicitude et voit en elle la source de toutes les formes d’éthique, de 

l’espoir et de la joie de vivre car l’acte de la sollicitude est porteur de signification dans les deux 

sens suivants : la conscience du « moi en sollicitude » envers l’autre et la conscience qu’ont les 

autres de l’individualité du « moi ». Autrement dit, la dyade des relations interpersonnelles est 

porteuse de joie de vivre puisqu’elle suscite la compréhension de notre rôle dans le monde et que 

ce rôle donne sens à notre vie. 

 

2. L’éthique de la sollicitude et la conscience des enseignants 

Dans son livre Caring, a Feminine Approach to Ethics and Moral Education (Noddings, 2003, 

page 175), Noddings affirme que l’enseignement n’est en réalité pas un rôle, et que l’enseignant 

n’agit pas selon des règles professionnelles : il n’assume pas une fonction, mais incarne plutôt 

une entité. D’un point de vue prototypique, le rôle générique de mère n’est pas un rôle mais une 

essence. Il en va de même, selon Noddings, pour l’enseignant (Noddings, 2005, page 175). Il est 

donc impossible de réaliser un discours sur l’éthique de la sollicitude en supposant qu’il est 

question d’un impératif professionnel que l’on peut endosser ou ôter pour aller remplir une autre 

fonction. Génériquement parlant, être mère et être enseignant requièrent un fonctionnement 

intuitif et émotionnel, des raisonnements et des déductions  dont les retours stimulent et 

définissent l’essence existentielle du moi. Si l’on suit la pensée de Noddings (Noddings, 2005), 

la conscience de l’enseignant est le fruit de son expérience de la vie, et elle influence grandement 

son récit personnel et sa biographie. 

Pour Noddings, l’essence de l’enseignement est l’acte dyadique se déroulant entre le porteur de 

la sollicitude et son récepteur. Ainsi, l’enseignement devient lui-même une forme d’acte de 



65 

 

sollicitude puisque tout processus d’apprentissage se fonde sur les relations émotionnelles et 

intuitives prenant place entre l’enseignant et ses élèves39. En fin de compte, elle affirme que 

l’importance des théories est moindre en comparaison avec celle de la vie d’autrui et qu’un lien 

continu avec la sollicitude naturelle est nécessaire afin de garder une base éthique dans le travail 

de l’enseignant (Noddings 2005) 40. Cette réserve provient de l’inquiétude quant au pouvoir de la 

théorie de paralyser les capacités réflexives de l’enseignant envers l’élève, ce qui aurait comme 

effet de nuire au développement de sa sollicitude. 

Aux prises avec les nombreux dilemmes que les enseignants rencontrent dans leur activité, 

Noddings propose d’expliquer les différences entre eux à travers l’image du mouvement d’un 

pendule oscillant entre les différentes approches disponibles et prenant en compte les tensions et 

les conflits existant entre elles (Noddings, 2005, page 18). Elle donne pour exemple l’embarras 

entre la volonté d’enseigner des sujets « classiques » (hégémoniques) et celle de faire place à un 

savoir communautaire, de quartier, que les élèves peuvent alimenter, et qui est par surcroît 

instructif pour les enseignants. 

Noddings critique fermement le système éducatif formel actuel et voit en lui le cadre d’un 

processus perpétuel où les connaissances sont inculquées aux élèves dans le seul but de leur faire 

passer des examens à la suite desquels ils oublieront tout ce qu’ils ont appris – que ce soit parce 

                                                
39 Il est intéressant de préciser ici que les raisonnements de Noddings rappellent singulièrement ceux de Vygotsky à 
propos des processus socio-culturels nécessitant une connexion entre l’émotionnel et le cognitif pour que l’élève 
puisse intégrer et utiliser une connaissance nouvelle ainsi que potentiellement utile et génératrice de motivation 
(Worzbyt J. et O'Rourke, K. et Dandeneau C, 2003, page 31).   
Un lien supplémentaire se profile évidemment avec les théories motivationnelles démontrant le poids de l’acte de 
sollicitude venant de l’enseignant vers ses élèves (acte appelé dans le vocabulaire didactique « renforcements 
positifs » (Dweck, 2002, pp. 36-60).  

 
40 Ce type de relation entretenu par Noddings avec la théorie se retrouve aussi chez d’autres pédagogues, comme par 
exemple chez Korczak et sa crainte de la dimension théorique (Silverman, 2012, p. 225). Ainsi, d’après Silverman : 
« (...) Toute théorie, aussi audacieuse et clairvoyante soit-elle, ne suffira jamais à appuyer à elle seule (l’acte 
éducatif) et cela pour deux raisons tout au moins : l’une est son obligatoire « traduction » par toute personne qui la 
perçoit, l’interprète et l’utilise ; la seconde est la question de sa concordance avec la réalité particulière dans laquelle 
elle est censée se concrétiser (...). En outre, l’expérience de Korczak avec l’enseignement en tant qu’éducateur ne l’a 
pas uniquement sensibilisé aux limites de la théorie, mais a aussi éveillé en lui certains doutes (...). Dans son 
ressenti, la théorie – ou en fait le théoricien – aspire irrésistiblement à contenir la totalité de la réalité changeante de 
la vie, et, par cette tendance figeante, a le pouvoir de la figer réellement. » (Silverman, 2012, page 225) (traduction 
libre). Nous retrouvons d’ailleurs les mêmes arguments chez Makarenko ainsi que chez Freinet. Makarenko affirme 
que les livres ne lui ont été d’aucun secours pour la compréhension des adolescents avec lesquels il travaillait 
(Makarenko, 1941, p. 21). Freinet, de son côté, accuse la théorie de son éloignement de la pratique éducative et de 
son incapacité à comprendre les processus « naturels » des relations d’enseignant à élèves dans le cadre éducatif 
(Monteadugo-Gonzales, 1988). 

 



66 

 

que ces connaissances leurs sont inutiles ou parce que leur enseignement s’est fait moyennant la 

répression de la créativité des élèves et de leurs enseignants. Dans son raisonnement, Noddings 

s’adresse aussi au choix du savoir cognitif comme prévalent, un savoir qui ignore l’émotionnel et 

l’interpersonnel. Selon ses propres termes, « nourrir le corps des enfants est important, mais 

nourrir leur âme l’est encore plus » (Noddings, 2005, pp. 12-13) (traduction libre).  

Il est important de noter que la définition que Noddings donne au travail des enseignants 

influence dans une certaine mesure son approche de  l’éthique de la sollicitude comme 

phénomène naturel et génériquement féminin :  

Le débat en profondeur de l’enseignement et de la relation enseignant-élève nous montre que les 

enseignants ont non seulement à créer des relations de sollicitude dans lesquelles ils sont les 

pourvoyeurs, mais qu’ils ont aussi la responsabilité d’aider leurs élèves à développer leur 

sollicitude envers les autres (...). (Noddings, 2005, page 18) (traduction libre). 

Autrement dit, il est d’après elle question d’une sollicitude éducative, d’une attente 

supplémentaire envers les enseignants – de pouvoir enseigner aux élèves à avoir de la sollicitude. 

Pour ce, Noddings cite trois principes essentiels. Le premier est la responsabilité de l’enseignant 

de fournir un exemple personnel et de rendre ainsi son message et son comportement cohérents, 

de donner aux autres – selon les termes pédagogiques – un modèle. Le deuxième est de réaliser 

un dialogue grâce auquel l’élève peut non seulement s’exprimer, mais aussi montrer son ressenti. 

A ce propos, Noddings mentionne Freire et son développement du paradigme du dialogue 

(Noddings, 2005, page 22-23). Le troisième principe est celui de la pratique. L’enseignant doit 

mettre en action un processus d’apprentissage à travers lequel les élèves apprendront à avoir de 

la sollicitude envers autrui et ce que cette sollicitude induit, au niveau émotionnel, 

comportemental, de leurs priorités et de leurs conceptions du monde. 

Noddings nous explique que l’apprentissage des principes de l’éthique de la sollicitude doit être 

activement exercé, non seulement au niveau instrumental mais aussi au niveau de la signification 

profonde du renforcement venant du pourvoyeur de la sollicitude envers le ressenti de son 

bénéficiaire. Elle rappelle Buber en écrivant que l’action de la confirmation représente la 

confirmation et l’encouragement de tout ce qu’il y a de meilleur chez le bénéficiaire de la 

sollicitude (Noddings, 2005, page 25). Autrement dit, à la base d’un changement 

comportemental, émotionnel et « appréhensionnel » de l’élève, doit se trouver un travail de 



67 

 

déchiffrage et d’interprétation de la part de l’enseignant, dirigé simultanément vers le 

pourvoyeur et vers le bénéficiaire de la sollicitude.  

Pour les élèves, l’apprentissage de la sollicitude dépend de la capacité des enseignants à éprouver  

eux-mêmes de la sollicitude envers leurs élèves, capacité qui à son tour dépend non seulement de 

la conscience des enseignants, mais encore du soutien provenant du système éducatif et de la 

sollicitude que celui-ci peut avoir envers eux. Nous parlons donc d’une chaîne où chaque maillon 

influence la pratique de la sollicitude. Comme l’affirment Davidson et Davidson : 

Un enseignement réussi - de n’importe quel âge - commence par la prise en compte des 

préoccupations de l’enfant. (...) Les enfants ont besoin de sentir qu’ils comptent pour vouloir 

réussir. Ils sont enthousiasmés au CP, transportés par leurs découvertes, mais quelque chose se 

passe lors les années qui suivent, alors qu’ils s’évaluent sous le regard déçu  des enseignants, les 

examens redoutés et le pêle-mêle des devoirs à faire à la maison. (...) L’attitude des enseignants 

envers les élèves désobéissants perpétue le problème car ils se découragent. Les écoles pauvres 

et dépourvues de leadership ne procurent pas de soutien émotionnel à leurs enseignants (...), 

compte tenu des attentes réduites, de l’accablante de la sollicitude, car elle peut potentiellement 

nuire aux processus subjectifs-émotionnels qui sont la motivation première de la sollicitude 

(Noddings, 2003, page 26). 

Noddings nous explique que l’apprentissage des principes de l’éthique bureaucratie, des locaux 

délabrés, du nombre d’enfants, et, plus que tout de l’immensurable poids émotionnel résultant du  

manque de vision et de leadership. (...) Si nous n’écoutons pas (les enfants, ndt), leur leadership 

continuera d’être entravé par leur manque de motivation, et leur progrès vers l’excellence ou 

l’égalité des chances restera à l’état de mythe. » (Davidson et Davidson, 1994, pp. 172-174) 

(traduction libre).  

Il nous faut toutefois nuancer les arguments de Davidson et Davidson. Selon les recherches faites 

à propos de la résilience, même dans de difficiles circonstances personnelles, communautaires, 

d’oppression, d’offense et d’exclusion, l’être humain peut continuer de développer des capacités 

émotionnelles, cognitives et même une éthique de sollicitude envers les autres, par-delà des 

conditions objectives. Cette recherche sur la résilience expose la capacité des êtres humains à 

rester optimistes et à se libérer de l’état de survie ou de l’acceptation du destin comme inévitable 

(Kaplan, 2005, pp. 39-47; Ferguns et Zimmerman, 2005, pp. 399-419; Karpetian et Grados, 



68 

 

2005, pp. 238-245). Mon avis – et j’y reviendrai dans l’analyse de la recherche empirique – est 

que les enseignants porteurs de sollicitude envers leurs élèves sont particulièrement résilients, 

malgré les conditions au sein du système scolaire, et malgré la faiblesse de leur propre estime 

professionnelle.   

On peut dire que chez les enseignants, l’éthique de la sollicitude peut potentiellement se 

développer plus facilement là où ils ont un soutien institutionnel manifeste. Cependant, même en 

l’absence de conditions objectives, la conscience des enseignants peut évoluer sur la base d’une 

résilience personnelle et collective ou communautaire dans le sens d’une éthique de la  

sollicitude41.  

De nombreuses recherches prouvent la présence d’une éthique de sollicitude dans la relation 

entre enseignants et élèves. Souvent, bien que cette sollicitude s’exprime chez les enseignants 

comme chez les élèves de façon intuitive, sa présence n’est pas remise en question (Split, 

Kooman, Thijs et Van der Leijh, 2012). De plus, certaines recherches affirment qu’il n’y a pas de 

prédisposition culturelle à la mise en mouvement de la sollicitude des enseignants envers leurs 

élèves, quand bien même le contexte culturel modifie l’identification du bénéficiaire de la 

sollicitude – par exemple, l’identification d’un individu ou d’une collectivité – (Beyazkurk, 

Kesner, 2005). Les recherches biographiques révèlent régulièrement que la sollicitude des 

enseignants est régulièrement mentionnée dans les biographies personnelles et surtout dans les 

recherches faites sur mes futurs enseignants (Uitto, Sirjala, 2008). 

 

3. Éthique de sollicitude, humanisme et pédagogie du XXème siècle 

La construction de Noddings d’une pensée sur l’éthique de la sollicitude n’est pas un cas isolé. 

Dès le début du XXème siècle, des éducateurs ont cherché à exprimer leurs expériences 

éducatives menées de manière intuitive  et ont décrit des  processus relationnels similaires entre 

éducateurs et élèves, sans pour autant les placer sous le nom d’ « éthique de la sollicitude », mais 

                                                
41 Un exemple à cela se trouve dans le livre de Morris et Morris à propos de l’école séparée pour afro-américains à 
l’époque de la ségrégation raciale du XXème siècle en Alabama. Selon les anciens élèves et les membres de la 
communauté, l’excellence de l’école tenait à  la qualité et à  la dévotion des enseignants. Le nom et l’explication 
donnés à ce phénomène étaient la sollicitude de l’équipe des enseignants (Morris et Morris, 2000, page 45). 

  



69 

 

en utilisant la terminologie admise en leur temps, leur contexte et l’appréhension du monde et 

des valeurs qui ont façonné leur activité.  

Ces personnages sont nombreux, je citerai parmi eux trois éducateurs qui ont indéniablement 

influencé la pensée pédagogique de la première moitié du XXème siècle, sont enseignés dans les 

facultés d’éducation, et dont la pensée continue d’inspirer le travail pédagogique de certains 

éducateurs : Anton Makarenko, Janusz Korczack et Célestin Freinet.  

Le  Poème Pédagogique, ouvrage classique de Makarenko42 (Makarenko, 1941), décrit 

l’établissement d’un cadre d’éducation et de pension – ou colonie – pour de jeunes délinquants 

livrés à eux-mêmes suite à la révolution et à la guerre civile du début du XXème siècle en Ukraine 

et reste aujourd’hui un ouvrage de grande importance pour l’éducation non formelle. Son objectif 

est d’analyser  le processus pédagogique qui s’est déroulé dans ce cadre, prenant en compte les 

éventualités  d’essais et d’erreurs des éducateurs et des jeunes. Au long du livre, Makarenko 

affirme ne pas pouvoir se fonder sur la littérature professionnelle pour un savoir éducatif 

antérieur, et que cette littérature pédagogique ne lui fournit pas les outils nécessaires à son travail 

avec les adolescents. Parallèlement, dans le récit de ses conflits en tant que directeur 

d’établissement avec  les adolescents, il montre leur humanité et leur besoin d’une 

communication primordialement humaine et égalitaire, par opposition à une communication 

professionnelle, bureaucratique et formelle. Il repère et reconnaît leur besoin de contact humain, 

même si celui-ci revêt la forme de poussées de colère de sa part, car c’est ainsi qu’ils apprennent 

à connaître la personne face à eux, et non seulement un rôle pédagogique professionnel. Ce type 

de communication est défini dans son écriture comme « travail humain non formel » 

(Makarenko, 1941, page 21). Il réussit ainsi à surpasser les divisions hiérarchiques sans perdre 

l’autorité et garde un discours centré sur l’enseignement et non sur l’essence et les conséquences 

de cette communication sur la compréhension des adolescents. Dans un processus réflectif 

d’essais et d’erreurs, Makarenko élabore une formule pédagogique fondée sur le principe de 

confiance et de foi envers les adolescents et sur la reconnaissance de leur humanité et de leur 

capacité à s’épanouir. 

                                                
42 Makarenko fut parmi les éducateurs les plus importants des débuts de l’URSS et a participé à l’établissement de 
nombreuses écoles pour parents et facultés d’éducation (Medinskii, 2004). 

   



70 

 

Un autre grand éducateur et pilier de la pédagogie humaniste ayant adopté l’éthique de la 

sollicitude comme principe-guide dans son activité pédagogique sans pour autant la nommer 

ainsi, est l’éducateur juif polonais Janusz Korczack. Korczack, qui fut au début du XXème siècle 

l’un des fondateurs de la pensée et de la pratique de la pédagogie humaniste en Pologne (Olczak-

Ronikier, 2013). Sa pensée reste de nos jours une pierre angulaire de la pédagogie appréhendant 

l’enfant comme un être doté de capacités, de besoins, de droits et de désirs propres. En 

conséquence, le rôle de l’éducateur est de chercher les meilleurs moyens de comprendre et 

d’interpréter le comportement de l’enfant, épicentre du processus éducatif. 

Korczack voit dans le processus réflexif et dans la sensibilité de l’enseignant les bases  d’une 

pratique éducative capable d’atteindre l’univers et la détresse de l’enfant. A partir de là, la 

réflexion continue – orale et écrite – de l’enseignant est reconnue comme outil élémentaire à la 

direction de l’enseignement et au processus éducatif. Voici ce qu’il écrit à propos de 

l’importance de la compréhension de comportement des enfants : 

La poussée de fièvre, la toux et le vomissement sont au docteur ce que sont le sourire, les larmes 

et le rougissement à l’éducateur. Il n’est pas d’évènement sans signification (...) il faut tout noter 

et toujours engager la réflexion, chasser le hasard, lier les choses ayant à voir entre elles et 

traquer les modèles. Chercher non pas ce que l’on peut exiger de l’enfant ni comment, mais ce 

qu’il est lui-même susceptible d’apporter. » (Korczack, 1996, page 291) (traduction libre).  

Silverman, de son côté, définit deux éléments principaux dans la pensée de Korczack (Silverman, 

2012, p. 233):  l’amélioration compassionnelle et l’indulgence pédagogique. Le premier désigne 

la nécessité chez l’enseignant de s’accorder au point de départ de l’enfant pour qu’il puisse 

améliorer ses acquis scolaires, émotionnels, comportementaux, sa communication 

interpersonnelle, etc. La notion de compassion exprime la volonté de Korczack de comprendre le 

point de vue de l’enfant, sans jugement et sans présuppositions. Le double terme d’amélioration 

compassionnelle précise cela dans le sens où il est possible de créer des conditions permettant 

d’améliorer le fonctionnement émotionnel, cognitif et comportemental de l’enfant. Le deuxième 

élément, l’indulgence pédagogique, s’adresse à l’enfant comme à l’enseignant. Les méprises 

résultant de jugements, de présuppositions et de généralisations sont le pire ennemi de 

« l’enseignant digne » (Silverman 2012, page 233). Dans la quête d’une amélioration, 

l’enseignant a la responsabilité de comprendre les échecs de l’enfant ainsi que ses propres 



71 

 

échecs. La notion d’indulgence exprime ici la volonté d’accepter l’apprentissage comme un 

cheminement pavé de hauts et de bas, et l’expérience pratique comme le moyen déterminant la 

capacité de l’enseignant de révéler le potentiel de l’enfant.  

L’analyse de la pensée de Noddings sur l’éthique de la sollicitude (Noddings, 2005) et sa 

comparaison avec la pensée de Korczack nous montre la grande similitude entre ces deux 

conceptions par rapport au fonctionnement de l’enseignant, surtout dans ce qui touche à la dyade 

du pourvoyeur de la sollicitude et son bénéficiaire. Bien que les termes diffèrent, d’un point de 

vue éthique le rôle de l’enseignant consiste en premier lieu à être attentif, à l’écoute et en 

sollicitude envers l’enfant, alors que le domaine de l’apprentissage instrumental et cognitif est 

secondaire. 

Les pensées de Makarenko et de Korczack nous montrent qu’au fil de l’histoire de la pédagogie 

et antérieurement à la pensée féministe, l’éthique de la sollicitude apparaît à travers différentes 

notions et différents termes, et exprime deux aspects de l’éducation. Le premier est la nécessité 

de changer le rapport aux élèves en général par l’adoption d’une approche humaniste plutôt 

qu’autoritaire et le second est la responsabilité de l’enseignant d’appréhender son rôle de façon à 

ce qu’il permette et établisse avec les élèves une communication interpersonnelle capable de 

véhiculer  l’éthique de la sollicitude. Au niveau théorique tout au moins, cela démontre que la 

pensée pédagogique est à la recherche d’une analyse pratique des caractéristiques de la relation 

élève-enseignant, et qu’elle prend en compte que le travail de l’enseignant se manifeste et agit au 

quotidien sur l’espace des enfants, avec tout ce que cela implique. 

Le troisième penseur et éducateur dont je désire parler ici, Celestin Freinet, fut pendant de 

longues années un instigateur de l’éducation en France et en Europe et a, avec le mouvement de 

« l’éducation nouvelle » grandement influencé l’éducation, surtout après la seconde guerre 

mondiale (Schlemminger, 1997). La pensée de Freinet place l’enfant au centre du travail éducatif 

et la compréhension de ses tendances intuitives au sein du processus de l’apprentissage. Je 

noterai ici quelques-uns des plus importants principes de sa pensée (Schlemminger, 1997) : 

- La pédagogie doit se fonder sur le principe du travail : les enfants apprennent à travers la 

production de produits utiles autant à eux qu’à la société.  



72 

 

- Le travail doit se fonder sur le principe de la coopération entre les individus, soit selon la 

logique coopérative permettant d’éduquer l’enfant à la nécessité de la coopération entre 

collègues.  

- L’apprentissage doit absolument se faire par l’expérience et par la pratique d’essais et 

d’erreurs. 

- Freinet voit  l’approche de « la méthode naturelle » visant à un apprentissage par 

induction un moyen d’expression du fonctionnement intuitif de l’enfant. 

- La concentration dans l’apprentissage doit se faire à l’aide de points forts (ou centres 

d’intérêt). Cette approche se fonde sur le legs de  l’apprentissage empirique du XIXème 

siècle. 

Ces principes placent Freinet parmi les penseurs pédagogiques ayant tenté, dans une société 

industrielle, technocrate et aliénante, de privilégier la relation avec les enfants, de s’inquiéter tout 

d’abord de leurs besoins et en second lieu de ceux de l’éducation hégémonique de la société 

moderne. Pour cela, nous pouvons affirmer que Freinet se trouve parmi les penseurs ayant 

cherché une voie éducative capable de proposer à l’enfant un processus digne et nécessaire à son 

développement personnel.   

Cependant, ce qui indique le plus nettement la connivence entre l’éthique de la sollicitude et la 

pensée de Freinet est la conception qu’il se fait de l’enseignant et de son rôle. D’après lui, bien 

que l’éducation doive se fonder sur le principe de l’expérience et de la méthode naturelle, 

inductive, l’enseignant garde un rôle primordial comme agent véhiculant les matières à l’enfant. 

L’enseignant montre le chemin et assiste la solution de problèmes en tant que « (...) collaborateur 

attentif et généreux. » (Monteagudo-Gonzales, 1998, page 361). Cette collaboration, du point de 

vue de Freinet, s’exprime dans sa capacité de : “ (...) soutenir l’enfant tout en préservant une 

perspective où c’est lui qui reçoit, qui passe un niveau, qui est capable de se lancer dans une 

nouvelle aventure (...).” (Monteagudo-Gonzales, 1988, pp. 362-363) (traduction libre). Par delà 

le  rôle de véhicule de matières et de contenus, Freinet souligne l’importance de l’engagement 

éthique, social, politique et démocratique de l’enseignant (Monteagudo-Gonzales, 1988, page 

365). 



73 

 

De même, la pensée de Freinet rappelle celle de Freire lorsqu’il décrit le rôle de l’enseignant 

comme « libérateur » des enfants des entraves du monde capitaliste (Monetagudo-Gonzales, 

1988, 367). 

À travers les exemples de Makarenko, de Korczack et de Freinet, nous pouvons apercevoir le 

développement de la pédagogie comme philosophie de l’éducation à l’époque du modernisme. 

Nous pouvons aussi en déduire que l’éthique féministe de la sollicitude – qui a énormément 

contribué au discours pédagogique – a ses racine profondément ancrées dans la pensée 

pédagogique. En d’autres termes, l’éthique de la sollicitude forme un axe au long duquel le 

discours pédagogique a évolué depuis le début du XXème siècle et jusqu’au début du XXIème, et 

peut ainsi nous fournir des éléments importants à la compréhension du processus de 

conscientisation des éducateurs. La prévenance, la sollicitude, l’affection et l’appréhension de 

l’enfant comme un être humain de l’ici et maintenant et non comme un futur adulte sont pour ces 

penseurs des caractéristiques inhérentes à l’essence de l’éducateur. 

Existe-t-il une adéquation entre la pédagogie critique et l’éthique de la sollicitude ?  

Quoi qu’il en soit, est-ce que l’éthique de la sollicitude s’adresse à tous les aspects de la relation 

entre enfants et éducateurs dans un contexte d’oppression ? 

 

4. La pédagogie critique et l’éthique de la sollicitude 

Le rôle de l’éthique de la sollicitude dans le déchiffrage du comportement et de la 

conscientisation des enseignants est particulièrement important car elle expose logiquement 

les différentes étapes de cette conscientisation. A savoir, l’amorce d’une conscientisation chez 

un enseignant serait selon elle un effet directement lié à l’inquiétude et à la bienveillance 

intuitives que  cet enseignant nourrit envers chaque élève. Sans cette motivation première, 

l’enseignement désiré ne peut se dérouler et il en va de même pour la conscientisation de 

l’enseignant et pour sa capacité à pourvoir aux besoins de l’élève. Plus encore, l’éthique de la 

sollicitude semble être à même d’expliquer de façon optimale la foi des enseignants dans la 

capacité de leurs élèves à accomplir leur travail d’apprentissage. Il faudrait encore examiner 

l’aptitude de l’éthique de la sollicitude à expliquer l’ensemble des processus éducatifs, surtout 

dans des contextes où les élèves sont opprimés, ne bénéficient pas de confiance et sont 



74 

 

accablés de stéréotypes négatifs empêchant les enseignants de changer leur point de vue sur 

eux. Ces contextes devraient limiter la disposition des enseignants à former une quelconque 

sollicitude. La question principale reste de savoir si les conceptions de l’éthique de la 

sollicitude, restent valables dans la pratique. Sinon, cela signifie que sa validité dépend d’un 

contexte social particulier. 

James (James, 2012) critique vigoureusement l’éthique de la sollicitude et soutient que 

lorsqu’ils accèdent à la situation de l’enseignement, les enseignants adoptent une conception 

catégorisante de la culture des élèves et de leurs parents et qu’ils sont influencés par les 

relations de pouvoir prenant place entre classes sociales, groupes ethniques et de genre. 

D’après James encore (ibid.), les enseignants développent leur attitude envers les élèves dans 

un contexte culturel spécifique et en fonction du discours dominant dans la société à laquelle 

ils appartiennent. Ce discours contient parfois des suppositions latentes d’inégalités et de 

supériorités culturelles. Ainsi, il arrive que des enseignants développent une empathie 

condescendante – et  non réciproque – envers des élèves issus de groupes minoritaires ou de 

familles en situation de précarité  sociale et de marginalisation.  

Myers et Pianta (Myers & Pianta, 2008) affirment que dans la conscience de l’enseignant se 

trouve une image de l’élève idéal. Concrètement, le poids des attentes, des premières 

impressions et des préconceptions par rapport au comportement des élèves seraient 

potentiellement encore plus significatif que celui de l’expérience, de l’éducation ou du savoir 

pédagogique. Lorsqu’un élève entre dans la salle de classe pour la première fois, l’enseignant 

attend déjà de lui certains comportements et lui attribue une certaine capacité à remplir des 

attentes scolaires et sociales. En outre, la réaction de l’enseignant dépend aussi de la 

conception qu’il se fait du but de l’activité pédagogique. Selon les deux auteurs (Myers et 

Pianta, 2008), les enseignants ont tendance à se concevoir essentiellement comme 

pourvoyeurs d’information ou bien comme facilitateurs de socialisation. Leur interaction avec 

les élèves n’est pas homogène et découle de la vision qu’ils ont de leur rôle fondamental. 

Ainsi, certains enseignants réagissent de façon négative aux élèves qu’ils considèrent faibles, 

en manque de motivation dans l’apprentissage, ou qui gênent le bon déroulement du cours. De 

même, les enseignants régissent plus fortement aux élèves qu’ils considèrent hostiles, 

agressifs ou désolidarisés de leur entourage. 



75 

 

Au demeurant, le contexte dans lequel l’enseignant travaille a aussi son importance, tout 

comme la réflexion qui s’y fait – ou non – à propos des processus éducatifs et de l’interaction 

entre enseignants et élèves dans le cadre de l’établissement scolaire. D’après Newberry 

(Newberry, 2010) l’élaboration de la relation entre l’enseignant et l’élève demande un travail 

émotionnel, physique et mental épuisant. Or, les enseignants se plaignent de ne recevoir 

quasiment aucune orientation ou soutien dans ce processus alors que la sensibilité à 

l’importance de la dimension émotionnelle du rapport enseignant-élève est une partie 

nécessaire à la formation de ce rapport. Nous pourrions donc suivre le « path anaisis model » 

de Sava (Sava, 2002) selon lequel le climat organisationnel au sein de l’école, le degré 

d’usure des enseignants et leurs conceptions éducatives et politico-culturelles ont une 

influence décisive sur le fonctionnement éducatif des enseignants, et par là sur les 

comportements et sur le vécu psychologique des enseignants dans leurs interactions avec leurs 

élèves. 

Nous pouvons déduire de tout ce qui a été dit précédemment que l’éthique de la sollicitude ne 

prend en compte ni le contexte du travail des enseignants actifs, ni les relations de pouvoir 

sociales, culturelles et politiques existant entre enseignants et élèves. Il semblerait qu’il 

s’agisse d’une éthique universaliste soi-disant capable de faire face telle quelle à la 

complexité de la réalité, et professant la capacité des sujets à se détacher du contexte de leur 

vie et à le surmonter, dans le but de soutenir une éthique autonome.  

Ce n’est pas un hasard si l’un des principaux raisonnements remettant en question l’éthique de 

la sollicitude telle qu’elle a été formulée par Noddings (Noddings, 2003) consiste à souligner 

que cette  éthique se réfère à la classe moyenne blanche américaine, contexte dans lequel 

l’oppression quotidienne, la souffrance et l’impuissance à surmonter la réalité oppressive ne 

sont que partielles, et découlent de la morale et de l’idéologie hégémoniques de la société 

américaine. 

Il ne fait aucun doute que l’un des problèmes notoires de l’écriture de Noddings (Noddings, 

2003, 2005) est de s’abstraire de tout contexte socio-politique réel – américain ou non. La 

seule exception y est la question du genre, et même à ce sujet, nous ne trouvons pas de 

contexte à la fois social, ethnique et culturel. D’ailleurs, son approche universaliste de la 



76 

 

question du genre est vivement critiquée par les militantes et penseuses féministes du tiers 

monde et les minorités ethniques en occident. Par exemple, comme le soutient Redondo:  

Être pauvre et être pauvre et noir ne sont pas la même chose, il en va de même pour être 

pauvre et enfant, pauvre et âgé, ou être une petite fille ou une jeune fille et grandir dans un 

quartier pauvre. Ces déclinaisons de différences multiples résultent de structures sociales 

formées par des relations de pouvoir asymétriques et d’enjeux au sein de conflits qui trouvent 

des formes spécifiques d’expression, dont les conséquences sociales, culturelles et morales 

affectent la réalité au quotidien. La différence du genre s’exprime donc dans des relations 

sociales non égalitaires. (Redondo, 2004, page 148) (traduction libre).   
 

Le féminisme blanc, soit celui dont la perception découle du point de vue de femmes 

appartenant à la classe sociale moyenne exempte d’oppression ethnique, de classe ou autre, 

fait de l’éthique féministe représentée par Noddings une éthique dépourvue de tout fondement 

dans la réalité de l’oppression. En d’autres termes, bien que nous puissions dire que l’éthique 

de la sollicitude existe intuitivement chez chaque femme – et génériquement chez chaque 

homme agissant par sollicitude – elle ne peut exister en dehors d’un contexte socio-politique 

ni en dehors d’un contexte de relations sociales de pouvoir  et d’oppression. Ainsi, les 

arguments de James (James, 2012), de Myers et Pianta (Myers & Pianta, 2008), de Newberry  

(Newberry, 2010) et de Sava (Sava, 2002) sont pertinents et éclairent – directement et 

indirectement – les écueils de l’éthique de la sollicitude en ce qui concerne les relations de 

pouvoir entre enseignants et élèves, les conceptions que les enseignants apportent avec eux en 

classe – que ce soit au niveau social ou à celui des attentes qu’ils ont de leurs élèves – et enfin 

l’attitude institutionnelle de la bureaucratie scolaire envers l’éthique de la sollicitude et envers 

l’usure des enseignants dans leur dur travail. 

Toutefois, comme je l’ai dit plus haut, la pensée et le travail d’éducateurs du début du XXème 

siècle montrent que l’éthique de la sollicitude demeure profondément ancrée dans l’acte 

éducatif. S’agit-il de rares et chanceuses circonstances ou d’une impulsion première devant 

absolument être suivie d’un discernement, ne serait-ce que partiel, du contexte social, culturel 

et autres ? 



77 

 

Mon avis est que Makarenko, Korczak et Freinet agissaient selon un entendement du contexte de 

détresse et d’oppression des enfants et que ce contexte est lui-même ce qui les a poussés à 

pratiquer une éthique de la sollicitude amarrée à une réalité concrète. Sans compréhension du 

contexte et des relations oppressives que subissent les enfants en détresse, l’éthique de la 

sollicitude ne peut être pratiquée sur un long terme car elle perd sa capacité à faire face aux 

relations sociales de pouvoir . Pour ranimer la capacité des enseignants à éprouver de la 

sollicitude, il leur est impératif de comprendre le contexte dans lequel ils désirent pratiquer 

l’éthique de la sollicitude, ne serait-ce qu’intuitivement ou à un niveau élémentaire, et ceci en 

dépit de leurs conditions de détresse et d’impuissance au sein du système scolaire, du milieu 

social et familial, et de façon intuitivement consciente des modes d’influence de cette détresse 

sur le comportement des enfants et sur l’interaction avec eux.  

Une conscience animée par la sollicitude mais dépourvue d’une minimale compréhension du 

contexte met l’enseignant empathique dans l’impossibilité de maintenir sa sollicitude sur le long 

terme  car il lui manque la faculté d’interpréter les motivations qui ne sont pas les siennes. 

Rares sont les personnes capables de se charger de sollicitude envers leurs prochains de façon 

inconditionnelle et sans compréhension de leur contexte. Même si ces personnes existent, il est 

difficile de soutenir au niveau analytique une théorie basée sur le hasard et non sur des contextes 

et des motivations. 

Comme je le développerai dans l’analyse de la recherche biographique, nous verrons que le récit  

personnel et les motivations premières influencent eux aussi considérablement la résilience de 

l’enseignant et sa capacité à avoir de la sollicitude. Néanmoins, afin de permettre à la sollicitude 

de se renouveler quotidiennement, une conception antérieure, même partielle, du contexte de la 

détresse des enfants et de la nature de leur oppression est nécessaire.    

Ainsi nous apparaît l’importance du lien analytique et pratique entre l’éthique de la sollicitude et 

la pédagogie critique. 

Dans son livre « Education in Hope, Critical Pedagogies and the Ethic of Care », Monchinski 

(Monchinski, 2010) tente de lier ces deux écoles de pensée en avançant ce qu’il reconnait avec 

perspicacité comme la compréhension de Freire de l’importance d’une éthique alternative, 



78 

 

généralement identifiée chez lui comme une « éthique de l’amour dans le cadre de sa conception 

humaniste ». 

Freire était catégorique par rapport au potentiel des êtres humains et à son besoin d’amour 

pour pouvoir s’épanouir, lequel amour n’était autre pour lui que l’engagement envers autrui 

(...). Pour Paulo Freire, les êtres humains sont incomplets, continuellement capables de se 

développer et de devenir plus humains. Puisque tous les êtres humains sont capables de devenir 

plus humains et d’être conscients de leur potentiel de développement, Freire concevait 

l’humanisation comme la vocation historique de l’humanité. (Monchinski, 2010, page 106) 

(traduction libre).   

Comme le précise Freire lui-même : « Je ne suis pas pas si tu n’es pas, et par-dessus tout, je ne 

suis pas si je t’interdis d’être. » (Freire, 1993, page 95) (traduction libre). Dans cette formule, 

Freire résume une conception humaniste directement liée à l’éthique de la sollicitude et proche 

de la conception éthico-philosophique de Buber (Buber, 2013). 

Plus encore, Gadotti (Gadotti, 2001), élève et confrère de Freire, rapelle de manière explicite le 

lien éthique et humaniste entre Freire, Korczak, l’éducateur juif polonais et Freinet, l’éducateur 

français. De plus, Gadotti  compare la méthodologie pédagogique de Freire à celle de Freinet 

dans le domaine de la lecture vue comme outil libérateur, soit ce que Freire appelait « la 

méthodologie globale de l’alphabétisation » au « texte libre » de Freinet (Gadotti, 2001, page 

71). 

La méthode humaniste et libératrice de Korczak et Freinet suppose en premier lieu que d’un 

point de vue ontologique, le verbe exprime la voix des opprimés et leur permet de connaître 

leur propre histoire ainsi que leur capacité à l’écrire par eux-mêmes – contrairement à 

l’histoire des oppresseurs. 

Dans sa quatrième lettre aux enseignants de Sao Paulo intitulée “Les caractéristiques 

nécessaires à l’accomplissement du rôle d’enseignement progressif”, Freire, alors secrétaire 

de l’éducation municipale, écrivait: 

(...) C’est pour cela qu’il nous faut ajouter une caractéristique supplémentaire à l’humilité de 

l’enseignant dans son rapport à ses élèves. Cette caractéristique est l’amour et sans lui le 



79 

 

travail perd toute sa signification. Il s’agit d’amour non seulement envers les élèves mais 

aussi envers le processus de l’apprentissage (...). Il est cependant impératif que cet amour 

soit « paré » et en lutte pour le droit et le devoir de lutter, de dénoncer et de déclarer. C’est là 

une forme d’amour nécessaire à l’enseignant progressif. Nous avons le devoir de l’enseigner 

et d’en faire l’expérience. (Freire, 2002, pp. 62-63) (traduction libre).  

Pour Freire le dialogue donne aux enseignants la possibilité d’exprimer leur amour envers les 

élèves : 

Un dialogue basé sur l’amour des êtres humains, sur l’humilité et sur la confiance en 

l’humanité a le pouvoir de transformer et d’horizontaliser les relations. La confiance de l’un 

en l’autre en est le résultat évident. Cette confiance n’aurait pas lieu si le dialogue, comme 

acte d’amour, d’humilité et de confiance ne créait pas un climat de confiance réciproque 

entre les sujets. (Freire, 2002, page 102) (traduction libre).   

Noddings reconnait elle-même dans cette définition du dialogue de Freire une expression de 

l’éthique de la sollicitude : 

Le dialogue est le deuxième élément essentiel de l’éducation morale. Mon utilisation du terme 

de dialogue est similaire à celle de Paulo Freire. (...) Il ne s’agit pas uniquement d’une 

discussion ou d’une conversation – et certainement pas de la présentation orale d’un 

argument face auquel l’interlocuteur n’est autorisé qu’à poser d’occasionnelles questions. Le 

dialogue – le dialogue authentique – est ouvert et aucun de ses participants ne sait à l’avance 

où il aboutira. (Noddings, 2005, page 23) (traduction libre).  

Dans le processus éducatif selon la pédagogie critique, la notion d’amour équivaut de fait à 

celle de la sollicitude telle que l’éthique de la sollicitude la décrit. Comme le soutient Bell 

Hooks : 

L’amour est à mes yeux composé de sollicitude, d’engagement, de savoir, de responsabilité, 

de respect et de confiance. Tous ces facteurs fonctionnent de façon interdépendante. Lorsque 

ces principes de base essentiels à l’amour alimentent l’interaction entre l’enseignant et ses 

élèves, la recherche partagée du savoir crée les conditions de l’apprentissage optimal. 

(Hooks, 2010, page 159) (traduction libre). 



80 

 

Ces liens entre la pédagogie critique et l’éthique de la sollicitude nous apprennent que la 

pédagogie critique a, dans  une certaine mesure, englobé l’éthique de la sollicitude comme 

faisant partie de ses conceptions. Il ne fait néanmoins pas de doute que l’éthique de la 

sollicitude ait fait avancer la pensée théorique et ait éclairé la motivation première pouvant 

expliquer le comportement des enseignants comme agents de sollicitude. 

Il est malgré tout évident que l’échec prééminent de l’éthique de la sollicitude reste  l’absence 

de compréhension du contexte culturel, social et politique dans la formation de la sollicitude 

envers les opprimés et particulièrement envers les enfants en situation de précarité sociale et 

de marginalisation. La capacité de l’éthique de la sollicitude à servir d’outil critique pour la 

modification des relations de pouvoir sociales ne peut s’accomplir que si elle prend en compte  

les aspects culturels, sociaux et politiques de son contexte. Comme le formule Monchinski : 

Une éthique de la sollicitude doit être reconnue comme une valeur politique afin de pouvoir 

adopter une signification plus large et profonde de notre monde. Les pédagogies critiques 

remettant en question l’oppression encouragent une éthique de la sollicitude qui irait au-delà 

des limites morales séparant l’éthique du politique. (...) La reconnaissance de ce lien peut 

éclairer la nature radicale du défi que lance chacune de ces deux approches pédagogiques à 

l’ordre établi. Cette reconnaissance nous aide aussi à comprendre les enjeux des 

appréhensions normatives et dogmatiques qu’elles soutiennent. (Monchinski, 2010, p. 135) 

(traduction libre).  

La valeur de ces deux courants de pensée dépend de leur union. Lorsqu’ils sont mis en lien, ils 

contribuent clairement à la compréhension des processus de conscientisation des enseignants 

et de leurs motivations. L’association de la pédagogie critique et l’éthique de la sollicitude 

permet de surmonter les contradictions et les écueils de chacune des deux théories et ainsi de 

proposer une meilleure compréhension du domaine éducatif comme espace au sein duquel 

s’expriment des relations de pouvoir sociales.  

 



81 

 

5. Défense et critique de l’éthique de la sollicitude. 

De nombreux chercheurs actifs dans différents domaines soutiennent directement et 

indirectement la théorie de l’éthique de la sollicitude, tandis que d’autres la critiquent. Je parlerai 

ici de quelques-uns parmi eux dont l’objet de la recherche sont les relations enseignants-élèves. 

Dans leur analyse des conceptions d’étudiants avant leurs études d’enseignement, Mina Uitto et 

Leena Sirjälä notent que les étudiants donnent une importance primordiale à l’étape durant  

laquelle ils étaient eux-mêmes élèves, et à la relation qu’ils avaient eu avec leurs enseignants. 

Elles proposent une répartition des futurs étudiants d’enseignement en deux groupes, dans l’un 

elles classent ceux qui se souviennent avoir reçu la sollicitude de leurs enseignants et dans l’autre 

ceux qui n’ont pas ce vécu (Uitto et Sirjälä, 2008). 

L’intéressante recherche de Lisa Goldstein propose une analyse comparative entre l’éthique de la 

sollicitude et les théories Vygotskiennes (par exemple la théorie de la Zone Proximale de 

Développement, proposant un raccord entre le savoir que l’enfant acquiert et son développement 

psychologique-cognitif). Dans son article, Goldstein présente la théorie de Vygotsky tout en 

rapprochant les aspects cognitifs aux aspects émotionnels de la vie intellectuelle. Pour ce faire, 

elle utilise le terme d’éthique de la sollicitude, emprunté de manière générale au monde 

conceptuel féministe, et en particulier aux ouvrages de Nel Noddings. Le rapprochement de la 

psychologie vygotskienne et de la philosophie féministe peut paraître artificiel mais les deux 

approches  partagent des hypothèses en ce qui concerne les relations d’enseignant à élèves. On 

peut dire que l’approche de l’éthique de la sollicitude approfondit l’entendement des processus 

cognitifs de l’enseignement et de l’apprentissage par sa proposition d’outils au discours sur les 

émotions et la volonté dans la Zone Proximale de Développement (Goldstein, 1999, pp. 643-

673). 

A l’encontre des recherches en faveur de l’éthique de la sollicitude, certains chercheurs la 

critiquent, en voici quelques-uns :                                                              

La critique faite par Jennifer Hauvier James de l’éthique de la sollicitude porte sur les hypothèses 

sociologiques formant la base des narratifs de la prévenance et de l’empathie. Les recherches sur 

lesquelles Hauvier se fonde montrent que contrairement à la l’interprétation généralement 

similaire de certains comportements, comme par exemple de l’honnêteté, d’autres 



82 

 

comportements se voient reçus différemment selon différentes approches culturelles. Le contexte 

culturel de l’enseignant ne peut pas se détacher des relations avec les élèves. Au contraire, la 

relation prévenante entre enseignant et élèves dépend de sa réciprocité. Par exemple l’approche 

de l’éducation démocratique voit l’importance de la préoccupation par le développement d’autrui 

comme égale à celle de la préoccupation par le développement de soi de l’enseignant. Par 

ailleurs le développement de la relation dépend aussi de la prudence lors d’évaluations, ou 

d’expression du jugement, et de la reconnaissance des limites de nos capacités personnelles de 

compréhension. C’est un processus de réflexion et de débat continus sur la signification du 

dialogue, qui va sans cesse au-delà des limites du discours culturel dominant.  

La recherche féministe traite abondamment le lien entre le rôle maternel et l’enseignement ou 

l’éducation. Face à l’idée selon laquelle les femmes apportent leur rôle maternel à l’école – 

phénomène perçu comme positif dans l’éducation, certaines féministes éclairent dans leurs 

ouvrages la tension et la charge qui accompagnent le conflit interne entre les deux rôles. Selon 

elles , l’appréhension de l’éducation comme rôle maternel trouve sa source dans le patriarcat et 

serait l’origine de la dévalorisation de l’enseignement. Comme nous l’avons énoncé plus haut, le 

principe de la  réciprocité est la pièce maîtresse des relations enseignants-élèves. La reproduction 

des concepts culturels de l’enseignement avec leurs « enfants » non biologiques pose les 

enseignantes en juges supérieures  de leurs élèves et sur-responsables de l’éducation de ceux-ci à 

leur image.  

Le discours sur le rôle maternel est parfois accompagné d’un discours sur ce dont les élèves 

manquent, ou ne reçoivent pas de la part de leur mère biologique, ce qui met en relief les 

faiblesses des élèves et la « mauvaise » éducation qu’ils reçoivent à la maison. De fait, on peut 

dire que les discours sur le rôle maternel et sur ledit manque coexistent et se nourrissent l’un 

l’autre. Leur interaction empêche le développement des relations de vraie attention, où la 

réciprocité et la reconnaissance des besoins authentiques des élèves sont nécessaires (Hauvier 

James, 2012, pp. 165-173). 

Robert C. Pianta et Sonya S. Mayers nous présentent comme critique de l’éthique de la 

sollicitude l’influence des caractéristiques personnelles des élèves sur leurs relations avec les 

enseignants. Les croyances et les conceptions de l’enseignant à propos de l’élève ont une 

importance décisive sur la sollicitude que le premier aura envers le second. De fait, les attentes et 



83 

 

les à priori  à propos de la conduite des élèves (l’image de « l’élève idéal » et ses 

caractéristiques), ainsi que les premières impressions données peuvent être cruciales et avoir 

même plus d’influence sur l’enseignant que son expérience, son éducation ou son savoir 

pédagogique. Lorsqu’un élève entre pour la première fois dans la classe, l’enseignant s’attend à 

certaines conduites et attitudes révélant ses capacités à remplir les exigences intellectuelles et 

sociales, comme la volonté de suivre les instructions, de résoudre des problèmes, ou de montrer 

des aptitudes d’interaction. Pianta et Mayers mettent en lumière le fait que les enfants vus par 

leurs enseignants comme possédant les qualités adéquates bénéficient généralement d’une 

attention préférentielle et d’opportunités d’apprentissages plus nombreuses. Le caractère de la 

réaction négative chez l’enseignant dépend entre autres de sa conception de la finalité de 

l’activité pédagogique. Les enseignants tendent à voir leur rôle principal comme celui de 

pourvoyeur d’information, soit de facilitateurs de socialisation. Ainsi, leur interaction avec les 

élèves n’est pas égalitaire car elle dépend de leur perception de leur rôle principal. Les 

enseignants réagissent donc négativement aux élèves qu’ils conçoivent comme menaçants, 

agressifs ou désolidarisés de leur environnement (Meyers et Pianta, 2008). 

J’évoquerai enfin deux recherches révélant certains dilemmes liés non seulement à la sollicitude, 

mais aussi à la fonction contenante et à l’analyse des motivations des enseignants à activer leur 

sollicitude. Chacune de ses recherches a une grande importance dans le contexte de la présente 

thèse de doctorat. 

Newberry soutient dans sa recherche que l’élaboration des relations d’enseignant à élève 

demande un travail émotionnel, physique et mental épuisant. Les enseignants, de leur côté, se 

plaignent de ne bénéficier d’aucune direction et d’aucun soutien dans ce processus. La 

sensibilisation à l’importance de l’aspect émotionnel de cette communication directe fait partie 

de la mise en place de la relation. La réflexion est ici d’un grand soutien. Elle peut permettre à 

l’enseignant de canaliser ses émotions et d’optimiser son comportement (Newberry, 2010, pp. 

1695-1703). 

Philip Riley note que dans l’interaction au sein de la classe, l’enseignant et ses élèves ont des 

rôles doubles, de don et de réception réciproques. Cette situation crée une toile de relations 

complexes et ambivalentes. En effet, l’enseignant exprime sa sollicitude, mais si nous analysons 

la situation  plus en profondeur, nous découvrirons que c’est le contraire qui prend place. Selon 



84 

 

l’éthique de la sollicitude, l’identité de l’enfant est indépendante de l’enseignant, alors que 

l’identité de l’enseignant, elle, dépend de ses élèves. Nous découvrons dans la recherche de Riley 

qu’un certain nombre d’enseignants ont choisi leur profession suite à leur quête d’une expérience 

émotionnelle réparatrice. Il faut aussi rappeler que les enseignants plus expérimentés ont exprimé 

une plus grande confiance en soi en ce qui concerne la communication et la sollicitude. Les 

résultats de sa recherche confirment aussi l’hypothèse proposant que les enseignants à la 

recherche d’une expérience réparatrice à travers l’enseignement trouvent en effet cette 

expérience et développent grâce à elle une plus grande capacité de communication et de 

sollicitude que celle qui les caractérisait antérieurement (Riley, 2009, pp. 626-635). 

 

 

 

 

  



85 

 

C.  La recherche biographique 

 

D’après Delory-Momberger(Delory-Momberge,2009), l’individualisation et la socialisation sont 

deux aspects inséparables de l’action biographique. La recherche biographique analyse en 

particulier ces processus  exprimés consciemment et inconsciemment par des individus dans leur 

comportement et leurs discours au cours de leurs vies, comme un acte caractérisant leur 

existence en tant qu’êtres sociaux. 

La recherche biographique permet de sonder le vécu personnel d’individus dans un contexte 

socio-historique spécifique. Ainsi, la réflexion et les comportements des personnes deviennent 

inhérents aux processus historiques. Dans cette perspective dichotomique, l’Histoire « objective 

» et le cours de la vie des personnes vivant dans une époque et un contexte donnés, séparent et 

divisent la réalité. La vie des sujets devient un témoignage supplémentaire étayant la 

compréhension de processus historiques et psychologiques (Delory-Momberger, 2009, p. 33). 

L’une des particularités de la recherche biographique est qu’elle n’estompe pas l’importance de 

du sujet dans le contexte de processus sociaux, au contraire, elle donne à ce contexte la 

dimension vitale et holistique de la relation entre la société et l’individu. La recherche  

biographique se place ainsi à la pointe de la compréhension des sujets comme acteurs et 

sculpteurs de la réalité. 

Notons aussi que la recherche biographique est de façon évidente en dialogue avec la pensée de 

Paulo Freire, appréhendant le sujet comme moteur du processus de libération de l’oppression. Du 

point de vue de Freire, le monde est un monde d’êtres humains, de sujets. Chaque choix éthique 

diffère de celui-ci serait le choix du marché global, de la logique capitaliste. Pour lui, se détacher 

de l’histoire des êtres humains, des sujets, représente le plus grand mal (Freie, 1998, p. 122). 

Comme le soutient Delory-Momberger, l’apprentissage et la relation au savoir sont des processus 

à travers lesquels les êtres humains construisent leur biographie, d’où l’importance de la 

recherche biographique dans l’analyse de processus pédagogiques (Delory'Momberger, 2009).  

La recherche biographique permet au sujet de raconter son histoire depuis sa propre enfance, ce 

qui fait de lui, pour utiliser les mots de Paulo Freire, un “homme historique”. Sa capacité à 



86 

 

exprimer son histoire, comme individu et comme acteur dans un contexte est ce qui lui  permet 

d’être cet homme historique (Freire 2002). Ou, toujours d’après Delory-Momberger, l’individu 

ne raconte pas sa vie parce qu’il a une histoire mais a une histoire parce qu’il raconte sa vie. 

(Delory-Momberger, 2009). 

La recherche biographique n’est donc pas uniquement une méthodologie parmi d’autres. Elle 

permet de donner une voix à ceux qu’on a fait taire. Elle laisse vo ir au-delà de la voix des sujets 

agissant dans un contexte opprimé, la société et l’histoire de ce contexte. Elle constitue ainsi un 

processus empathique par excellence en donnant la possibilité au sujet de raconter sa vie sans 

être jugé, en réalisant un dialogue avec lui-même et avec ses interlocuteurs, un dialogue qui, 

fondamentalement, est infini (Roberts, 2002, p. 121). L’approche empathique de la recherche 

biographique rappelle celle de l’éthique de la sollicitude. Elles conçoivent toutes deux les 

relations empathiques reliant les sujets comme un acte d’importance majeure dans le domaine 

des relations humaines et plus particulièrement dans la construction de relations saines 

(Noddings, 2003). 

La découverte du soi dans le narratif biographique est une expérience forte pour les deux sujets à 

la fois : l’énonciateur et son interlocuteur. Le narratif biographique dévoile notre propre histoire 

ainsi que l’interprétation que nous donnons à celle-ci face aux autres. Nous nous découvrons 

nous révélons à autrui à travers l’histoire que nous racontons (Roberts, 2002, p. 128). 

C’est donc un processus herméneutique au cours duquel nous construisons une continuité 

biographique donnant une explication à notre vie et au cheminement de celle-ci. Chaque instant 

dans cette continuité devient une étape dans un passé et un futur spécifiques. De son côté, le 

chercheur remarque dans les biographies qu’il découvre les parties qui font écho à sa propre vie 

tandis que l’énonciateur de la biographie construit son histoire sur un axe temporel. L’auditeur 

de la biographie construit son interprétation en fonction l’histoire, de l’expérience et de l’axe 

temporel qui sont les siens. Cet acte nous montre à quel point le chercheur ou auditeur du narratif 

biographique prend part au processus herméneutique de la lecture. Bien qu’il ne s’agisse pas de 

sa propre vie, le chercheur/auditeur mêle donc l’interprétation de l’énonciateur à la sienne dans 

son appréhension de l’expérience provoquée dans un contexte spécifique (Delory-Momberger, 

2002). 



87 

 

Ainsi se forme entre le contexte social et le narratif biographique une interaction qui s’exprime 

surtout à travers la potentielle interaction entre l’énonciateur et le chercheur/audieur (Bornat et 

Wengraf ed., 2000, p. 323). Cette interaction crée aussi une méta-réflexion sur le contexte à 

propos duquel tous deux dialoguent. 

Malgré le caractère hiérarchique de la relation entre l’énonciateur narrant l’histoire de sa vie et le 

chercheur donnant une interprétation à celle-ci, le dialogue, comme acte de sollicitude et 

d’empathie, permet de créer une situation similaire à celle que Freire nomme « dialogue entre 

adultes ». Il s’agit d’un dialogue herméneutique dans lequel le texte du discours change en 

fonction des différentes interprétations et des différents discours impliqués. Comme le note 

Freema Elbaz-Luwisch, l’interaction entre l’énonciateur de la biographie et son auditeur au 

moment de l’écriture et de l’interprétation révèle à quel point les possibilités de nos histoires de 

vie sont multiples et dépendent du contexte duquel il est question (Elbaz-Luwisch, 2014, p. 87). 

Rappelons aussi Coffey et Delamont, d’après qui la recherche biographique a une importance 

notable dans la pédagogie et dans tout ce qui touche l’expression des enseignants : 

Soulignons ici la préservation et l’exploration de la voix des enseignants – et comment la voix 

des enseignants peut fournir un estimable aperçu de leurs expériences et carrières (Cortazzi 

1991, 1993). Le rassemblement et l’analyse des narratifs sont souvent faits dans le contexte 

d’une collection de données d’histoires de vies. L’analyse des narratifs est une stratégie de 

recherche particulière, elle centralise les « voix » des sujets de la recherche. La biographie et 

l’autobiographie ont été des principes capitaux dans cette approche (Atkinson et Silverman 

1997, Stanley 1992). L’histoire de vie et le narratif font tous deux partie de nouveaux genres de 

ce qu’Ivor Goodson (1995) appelle « le savoir personnel ». Nonobstant, malgré leur potentiel 

don de « voix », les histoires et les narratifs doivent être interrogés et analysés dans leur 

contexte social (Witherall et Noddings, 1991). (Coffey et Delamont, 2000, p. 126) (traduction 

libre). 

La recherche biographique révèle la volonté de nombreux chercheurs d’explorer les vies des 

enseignants telles que ceux-ci les perçoivent et non telles que les idéologies hégémoniques ou 

radicales tentent de les présenter. C’est une volonté de se mettre à la place de l’enseignant dans 

le défi qu’il relève quotidiennement face à ses élèves (Coffey et Delamont, 2000, p. 89). Dans ce 

sens, il semble que la recherche biographique nous laisse entrevoir les « vraies » vies des 



88 

 

personnes, au-delà des préconceptions et que le rôle du chercheur est d’analyser en profondeur 

l’interprétation faite par d’autres de la réalité, ainsi que leurs modes d’action au sein de celle-ci. 

Un tel apprentissage permet d’examiner des sujets dans leur état existentiel propre et de remettre 

en question les filtres conceptuels du travail présents déjà amont de la recherche. Il participe 

aussi aux processus de l’apprentissage de soi, non seulement celui des sujets de la recherche, 

mais aussi celui du chercheur lui-même, aidant ainsi à faire plus de lumière sur son « projet de 

vie », projet fondé sur  l’expérience et l’apprentissage à la fois du sujet de la recherche et du 

chercheur (Delory-Momberger, 2002). Ces relations dialectiques sont rendues possibles par la 

recherche en dialogue, par une rencontre entre des sujets reflétant les relations pédagogiques 

entre enseignant et élève, entre collègues à l’école, entre enfants et ainsi de suite.  

Pour finir, je noterai que la recherche biographique forme un pont méthodologique entre les 

différentes théories que j’ai analysées ici puisqu’elle restitue avec fidélité la pensée traitant des 

sujets agissant dans la réalité. Elle représente ainsi une méthodologie humaniste, observatrice des 

êtres humains et désireuse de leur donner une voix. 

 

  



89 

 

Chapitre II : Analyse des entretiens 
 

 

A. Contexte et choix des enquêtés 

L’une des problématiques qui m’ont préoccupé a été le choix des enseignants à questionner pour 

la présente recherche. Plusieurs questions se sont posées à moi. Premièrement, j’étais en ce 

temps-là le directeur pédagogique du programme HILA. L’ensemble des enseignants – 1 400 

environ – était sous ma responsabilité. La plupart d’entre eux ne me connaissaient pas 

personnellement mais savaient qui j’étais et que mon influence sur les objectifs pédagogiques 

était importante. Je craignais donc que mon autorité ne soit à l’origine d’une altération des 

entretiens. S’ajoutait à cela la question de la sélection. Comment faire son choix parmi tant 

d’enseignants, quels sont les critères, comment ne pas fausser la recherche par un choix 

d’enquêtés – consciemment ou inconsciemment – ciblé ?   

Le seul moyen d’adresser la première problématique, celle des relations de pouvoir et d’autorité, 

est de faire l’expérience de l’entretien et de s’éduquer à travers le processus lui-même, tout en 

gardant à l’esprit que cette expérience fournit en soi l’un des sujets à sonder lors de mon analyse 

des entretiens.  

J’ai approché la seconde problématique d’une façon qui m’a semblé, du moins alors, susceptible 

de réduire considérablement mon influence sur le choix. J’ai tout d’abord décidé que les 

enquêtés devaient représenter la diversité existante du corps enseignant : femmes et hommes, 

jeunes et âgés, Juifs et Arabes43, de toutes les régions du pays, religieux et laïques, juifs 

ashkénazes et mizrahim (voir chapitre 1). Les enquêtés apparaissant dans ce chapitre devaient 

refléter cette diversité. Pour cela, j’ai demandé à mes plus proches collègues, les conseillers 

pédagogiques, de choisir les enseignants qu’ils considéraient intéressants, c’est-à-dire ceux ayant 

des opinions développées, une voix à faire entendre, et qui pouvaient m’enseigner des choses. 

Les conseillers pédagogiques avaient pour seule information le sujet de ma recherche : la 

                                                
43 La juxtaposition des termes « Juifs et Arabes » se réfère aux Juifs et aux Arabes palestiniens citoyens israéliens. 
Pour une plus ample explication, voir le chapitre 1 et l’annexe traitant de l’éducation en Israël. 



90 

 

conscientisation des enseignants. Afin de leur permettre de faire un choix désintéressé au 

possible, j’ai délibérément évité de préciser la question sur la signification du terme de 

conscientisation des enseignants dans un  contexte de travail avec des élèves à haut risque. De 

même, l’une des conditions requises était que je ne connaisse pas personnellement les 

enseignants choisis, même s’ils savaient qui j’étais et quel était mon rôle. 

Comme nous le verrons par la suite, les conseillers pédagogiques ont fait un remarquable choix 

des enseignants à enquêter qui, malgré leur connaissance de ma position, étaient prêts à échanger 

et s’exposer à moi de façon impressionnante. Ils n’ont pas restreint leur critique par rapport à 

HILA ni par rapport au département du Parrainage de la jeunesse (voir annexe II), et désiraient 

clairement faire part de leur biographie personnelle. 

Au niveau de l’éthique, les règles de mise dans la recherche biographique ont été respectées : 

l’anonymat des participants, le droit de rectifier les entretiens après transcription (de fait, aucun 

des enquêtés n’a demandé une telle correction), l’utilisation des transcriptions uniquement pour 

les besoins de la recherche, etc. 

 

B. Structure et location des entretiens 

Tous les entretiens, sauf deux44, ont pris place sur le lieu de travail des enseignants, c’est-à-dire 

dans les centres d’apprentissage de HILA, et en dehors de leurs heures de travail. Les centres 

diffèrent significativement l’un de l’autre. Dans certains cas, il s’agit de bâtiments placés aux 

côtés des centres du Parrainage de la jeunesse, dans d’autres, le programme propose ses services 

aux adolescents dans des salles de classe – en général en école maternelle – libérées l’après-midi. 

Certains endroits, surtout parmi ceux affiliés à la Promotion de la jeunesse (voir annexe II), les 

espaces d’apprentissage se trouvent dans des lieux clos, derrière des barreaux. La plupart des 

entretiens ont duré environ deux heures. Tous les entretiens ont été menés sous forme de 

                                                
44 Le premier cas est celui de Rafik, pour qui l’entretien a été effectué dans les locaux municipaux d’Abou Basma, 
agglomération composée de nombreux villages bédouins disséminés dans le sud du pays. Il est très difficile 
d’accéder par voiture à certains d’entre eux, car il n’y a pas de route goudronnée. Le second cas est celui de Dalia, 
dont l’entretien a été fait à son domicile car elle enseigne dans une maison d’arrêt pour adolescents où il est interdit 
d’introduire un enregistreur. 

 



91 

 

dialogue libre débutant par quelques questions guides. La plupart de mes questions dans le cours 

de l’entretient visaient à préserver la continuité du dialogue ou à éclaircir certains points. Enfin, 

tous les entretiens ont été effectués d’une traite, sans coupure. 

 

C. L’entretien avec Rachel et son importance  

dans la modification des hypothèses premières de la recherche 

L’histoire de Rachel, ses idées sur la profession d’enseignant, ses motivations et  le contexte 

dans lequel elle a grandi ont ébranlé mes propres hypothèses concernant la recherche. Malgré le 

temps qui s’est écoulé depuis le jour de l’entretien, je ne peux m’empêcher de préciser que j’en 

suis sorti épuisé, avec un sentiment d’échec, d’inquiétude, et avec l’idée qu’il était possible que 

je n’aie pas « choisi » la bonne personne pour l’enquête. 

Comme le mentionnent de nombreux penseurs de la recherche biographique à propos de 

l’interaction entre enquêteur et enquêté à propos des processus réflectifs (Watt, 2009), j’avais le 

sentiment que l’entretien avait sur moi un effet d’« ouverture de la boîte de Pandore » et créait, 

une onde de choc émotionnelle influençant mes préconceptions, mon analyse et le 

développement de ma recherche, de la recherche biographique et son contexte, ainsi que les 

conclusions pouvant en être tirées. Lors de l’entretien, j’étais en conflit avec sa dynamique 

herméneutique (Delory-Momberger, 2009), mais je me suis rendu compte a posteriori qu’il 

m’avait fortement impressionné et m’avait démontré l’importance de cette même dynamique 

herméneutique. Du point de vue méthodologique, le dialogue effectué avait été presque à sens 

unique, mais, du point de vu de ses répercussions sur l’enquêteur, il était de fait à double sens. 

Autrement dit, il s’agit d’un processus dialectique au cours duquel, dans la partie non directive, 

l’enquêteur est passif relativement à l’enquêté, mais absorbe le discours de ce dernier et de fait 

réalise une réflexion lors même de son écoute. Cette réflexion change non seulement le 

cheminement de la discussion apparente, mais affecte profondément la conscience de 

l’enquêteur. La capacité de l’enquêteur à être empathique vis-à-vis de l’enquêté fait surface 

surtout lors de la situation réflective, où les paroles de l’enquêté résonnent fortement chez 

l’enquêteur. La ressemblance manifeste et latente entre l’enquêté et l’enquêteur permet à 

l’enquêteur de s’imaginer dans des situations semblables ou similaires (Roberts, 2002). 



92 

 

Rachel a annoncé au début de son entretien qu’elle venait « d’une famille sociale ». Son 

intention, à travers l’argot commun de l’univers de l’éducation et de la thérapie, était de dire 

qu’elle était issue d’une famille dysfonctionnelle.  

« J’ai grandi surtout dehors. J’avais une maison où rentrer, enfin, on ne m’a jamais chassée de la 

maison, je n’ai pas été dans des internats ou dans d’autres institutions, mais j’ai grandi dehors. 

C’est-à-dire, la maison n’était pas l’endroit, le coin chaleureux où je désirais rester, je préférais 

être dans la rue. » 

La déclaration de Rachel m’a frappé, car c’était une révélation importante et directe dès le début 

de l’entretien. L’une des premières questions que je me suis posé pendant l’entretien était de 

savoir si ce comportement était normal de la part d’un enquêté et si je devais m’y attendre. Plus 

encore, je me suis rendu compte pendant l’entretien que la biographie de Rachel et le lien qu’elle 

dessinait entre celui-ci et son choix professionnel éducatif étaient des éléments plus puissants 

que toute explication théorique ou méthodologique qui aurait pu me convaincre jusqu’alors. Le 

narratif de Rachel allait s’intensifiant45 et au fil de l’entretien il a développé une influence directe 

sur ma conception des processus de conscientisation des enseignants travaillant avec des enfants 

à risques. Rachel est plusieurs fois revenue (malgré mes tentatives d’obtenir d’elle des 

définitions différentes) sur le fait que sa motivation n’était autre que sa capacité à montrer de la 

sollicitude envers les enfants souffrant, comme elle dans le passé, de négligence, de violence, 

etc. Rachel appelait cela « la culture de la survie » (Littlewood, 1999 ; Jannukainen, 2001 ; 

Hogg, 2005 ). 

A propos de ses capacités d’enseignement, elle disait : « [Je pratique ce que j’ai appris – M.W.] 

en survivant dans mon enfance, autrement dit : y a-t-il une chose que je ne peux pas endurer ? 

Quoi ? Qu’est-ce qui pourrait me briser ? Y a-t-il quelque chose de tel ? J’ai une personnalité de 

bulldozer... » 

                                                
45 À un certain point de l’entretien, Rachel s’est mise à raconter une partie extrêmement dure de son histoire, 
décrivant la violence physique venant de son père : « Mon père me battait. Lui-même a enduré des brûlures de 
cigarettes, il a été battu avec des tuyaux et a dû travailler dès l’âge de dix ans. Que puis-je dire ? Cet homme a 
traversé l’enfer. Je n’ai pas vécu la moitié de ce qu’il a souffert... Mais maman a reçu des coups de ceinture [Rachel 
parlait d’elle-même comme si elle racontait à ses enfants – M.W.], des coups de chaise à la tête, il a cogné sa tête 
contre le mur, l’a frappée jusqu’à se fatiguer, a brisé du verre sur elle... » 

 



93 

 

Elle s’était désignée en tant que « survivante » et de même avait désigné ses élèves au fil des 

années comme « survivants ». Là, d’après ses dires, se trouvait la raison de son choix 

professionnel, et surtout de son choix de travailler auprès d’enfants à risques : 

C’est tout simplement ... tu sens que tu peux contenir et donner, alors tu y vas. C’est comme 

accéder au top de tes accomplissements, tu donnes et tu crées... Un ex-drogué sait comment 

venir en aide à un drogué. De la même façon, un enfant des rues sait comment venir en aide à un 

enfant des rues. Ou un enfant ayant suivi une thérapie pour ses problèmes de concentration et 

d’écoute saura venir en aide à un enfant souffrant des mêmes problèmes et n’ayant pas suivi de 

thérapie. C’est simplement un savoir-faire de vie, face à ces enfants, quoi.  

Autrement dit, des motivations personnelles et biographiques ont amené Rachel à tirer des 

conclusions très claires et ouvertement formulées quant au choix du métier d’enseignante et 

quant aux capacités requises pour ce rôle. De même, ces motivations ont forgé sa relation de 

sollicitude face aux enfants dont elle reconnaît l’histoire comme similaire à la sienne. 

Lors de l’entretien, j’ai compris par son explication que Rachel réalisait entre autres une 

projection : son combat pour la survie lors de son enfance lui a non seulement donné des outils 

pratiques pour l’éducation d’enfants à hauts risques, mais constitue en lui-même la raison de son 

choix professionnel. Plus tard, après plusieurs entretiens, j’ai pu assimiler le fait que cette 

projection, provenant du passé biographique et débouchant sur son présent d’enseignante, n’était 

autre que le résultat d’un désir psychologique de « guérir » les maux du passé à travers l’aide aux 

enfants se trouvant dans des situations similaires maintenant. Là se trouvait aussi la source de 

mon trouble. Rachel avait non seulement remis en question mes hypothèses premières à propos 

des résultats de la recherche auxquels je m’attendais, mais ses propos produisaient en moi un 

écho supplémentaire et important, et m’amenaient à questionner les raisons originales ayant 

influencé mon propre choix professionnel d’éducateur travaillant avec des enfants à risques. 

L’« objectivité » de la méthodologie pédagogique capable d’apporter la réussite scolaire aux 

enfants à risques s’est transformée à ma grande surprise en « subjectivité » du désir de guérir le 

passé par un travail éducatif maintenant. 

Les définitions de Rachel ont remis en question mes présuppositions quant aux processus de 

conscientisation des enseignants. Sa biographie m’a révélé une question qu’il me fallait 



94 

 

absolument poser : la question de la motivation première du choix professionnel. Je n’avais pas 

pris cette question en compte puisque l’hypothèse de base de ma recherche supposait que la 

motivation de l’enseignant n’avait pas d’importance, contrairement à la méthodologie qu’il avait 

apprise et assimilée et dont il faisait usage dans son travail. Autrement dit, selon mes hypothèses, 

la méthodologie était censée être la base sur laquelle je pouvais construire mes hypothèses par 

rapport au processus de conscientisation. Cependant, Rachel avait posé sa biographie et ses 

capacités de survie d’enfant des rues comme la motivation et l’explication de sa sollicitude 

envers les enfants qu’elle guidait vers la réussite scolaire. 

De plus, elle avait énoncé de façon très claire la base de la méthodologie de son travail avec les 

enfants en tant qu’enseignante, sans faire la plus lointaine allusion à la méthodologie enseignée 

dans le cadre académique ou dans le programme HILA. Le terme clé de sa méthodologie était le 

respect envers l’enseignant et envers l’élève. Ce respect est d’après elle ce qui permet d’ancrer 

l’assertivité de l’enseignant d’une part, et qui rend d’autre part l’accès à l’enfant possible, soit de 

reconnaître sa détresse et être présent à ses côtés. Voilà l’essence de l’enseignement selon 

Rachel. La discipline et la didactique sont des domaines techniques et faciles et n’ont en eux-

mêmes aucune signification. Elle précise que l’assertivité est l’autre tranchant de la sollicitude. 

La sollicitude détient la capacité de désamorcer une situation devenue tendue suite à une 

initiative assertive par l’humour, outil capable de renverser une situation. Nous pouvons 

discerner ici la même faculté intuitive décrite par Winnicott (Palgy-Haker, 2005) comme « la 

mère suffisamment bonne », que l’on pourrait comparer ici à « l’enseignante suffisamment 

bonne », qui sait se mettre en colère et poser des limites, mais embrasse et contient les enfants. 

Un élément important supplémentaire dans la déconstruction de l’assertivité d’une enseignante 

autoritaire est que les enfants ne reconnaissent pas uniquement la sollicitude et l’empathie de 

l’enseignante, mais aussi sa capacité à comprendre leurs codes. Selon les paroles de Rachel, les 

élèves se disent « elle est des nôtres », leur comportement ne lui est pas étranger. Elle décèle 

cela, ainsi que les codes associés aux situations spécifiques. Ainsi, par une interaction circulaire 

se construit l’idée partagée du fameux « respect » 46. 

                                                
46 En hébreu, le terme « respect », très commun dans l’argot des populations marginalisées, a deux sens. L’un 
signifie le code d’honneur définissant les interdits. L’autre se réfère au respect de la personne avec laquelle on 
interagit, à la considération de l’importance que tient son histoire personnelle, sa culture, son existence. Ce 
phénomène est comparable à celui décrit par Makarenko dans son Poème pédagogique (Makarenko, 1941). Il est 



95 

 

Prenons ce groupe de termes : respect, assertivité de l’enseignant, sollicitude envers l’élève, 

accès à l’enfant, renversement de situation (humour). Il est clair que nous parlons là d’une 

méthodologie cyclique développée par Rachel depuis une réflexion biographique, une expérience 

d’essais et d’erreurs, et son intuition.  

Ce processus cyclique la porte à tirer de très claires conclusions (des conclusions retrouvées dans 

d’autres entretiens, énoncées par d’autres enseignants avec leurs propres paroles) à propos du 

profil désiré de l’enseignant travaillant avec des enfants à risques. D’après Rachel :  

Un bon enseignant doit être doté d’une haute intelligence émotionnelle. C’est à mon avis la 

première qualité qu’il doit avoir. Parce que je peux te dire que lorsqu’un élève entre dans la 

classe – et même si ce sont trente élèves qui entrent dans la classe – je saurai de quelle humeur 

est chacun d’entre eux, dans quel état émotionnel il se trouve. Je vois ces élèves entrer dans la 

classe chaque jour... alors je détecte tout de suite si quelque chose ne va pas. Je ne parle pas des 

situations où il se passe quelque chose de dramatique en classe et où l’élève jette sa chaise à la 

tête de son camarade, je parle de ce qui vient longtemps avant, je le détecte. Comme ça, le 

moment où il jette sa chaise à la tête de son camarade ne vient pas. C’est-à-dire qu’il existe une 

certaine interaction entre l’élève et l’enseignant qui doit absolument précéder en importance le 

savoir, les connaissances et les notes...  

Comme la majeure partie des enseignants enquêtés, Rachel ne se considère pas en possession 

d’une capacité d’expression intellectuelle. Son savoir émane de son ressenti et de sa 

compréhension du fait que son approche fonctionne remarquablement dans l’interaction avec les 

élèves :  

Tu vois, je ne sais pas. Je pense que le savoir que j’ai aujourd’hui, ce « savoir de rue », les 

enfants d’ici (à HILA – M.W.) l’ont aussi. Nous parlons la même langue. Lorsqu’ils se rendent 

compte que je suis sensible à un certain élève, non pas forcément à eux mais à un élève précis 

dans une situation spécifique, sans le dire à haute voix, ils se disent « elle est des nôtres ». Tu 

                                                                                                                                                       

important de noter que les pensées eurocentriste et orientaliste ont longtemps vu dans l’utilisation et dans les 
suppositions faites à propos de ce terme de « respect-honneur » une expression de l’infériorité de la culture arabe et 
mizrahi. L’une des présuppositions de ces pensées à propos de ce terme et de ce qui en découle est qu’il manque de 
rationalité. 

   



96 

 

comprends de quoi je parle ? Cela signifie qu’il y a une certaine communication... Je ne sais pas 

comment l’expliquer, parce que cela se trouve vraiment à l’intérieur de toi, et ce n’est pas un 

diplôme, cela n’a pas de syllabus, de critères, il n’y a aucun paramètre précis que je peux 

nommer... Ça n’a pas de structure organisée. Mais c’est vraiment quelque chose qui forge une 

personnalité, un savoir, une intelligence de vie, de survie... 

Rachel fait ici référence au concept de la résilience personnelle. La théorie de la résilience 

(Fergus et Zimmerman, 2005 ; Kaplan, 2005) se fonde sur l’hypothèse selon laquelle dans des 

circonstances de survie les enfants développent une résilience formée de différentes habiletés : 

une haute capacité d’adaptation à des changements de situation extrêmes, de canalisation des 

émotions et de communication interpersonnelle. De même, dans la majeure partie des cas, on 

reconnaît la présence nécessaire d’autres significatifs capables de protéger l’enfant ou de lui 

expliquer comment affronter ces situations et comment chercher des alternatives.  

Plus tard dans l’entretien je lui ai demandé comment elle instruirait des futurs enseignants, et sa 

réponse fut :  

Je les instruirais tout d’abord à être humains face à l’élève, qu’il soit en CP ou en terminale. 

Tout d’abord soyez humains, n’attendez rien en retour tant que vous ne donnez pas de respect. 

On ne peut pas taper sur la table d’un élève et de la même façon il ne peut pas taper sur la nôtre. 

Le dialogue entre élèves et enseignants vient généralement du point de vue de l’enseignant, qui 

se dit :  « Je peux, et la cloche sonne pour moi », cette attitude du « moi oui mais toi non » est 

une forme de dialogue qui me hérisse. Il n’y a rien au monde que l’enseignant n’aie le droit de 

faire et pas l’élève. Je suis [aussi – M.W.] assertive. Oui, je suis assertive parce que j’exige 

d’être respectée, pourquoi pas ? Quoi, peux-tu ne pas me respecter ? Comment pourrais-tu ne 

pas me respecter ? De quel droit ? Une minute, est-ce que j’ai craché sur toi il y a un instant ? 

Est-ce que je t’ai humilié de quelque manière, pour que tu oses te comporter autrement ? D’où te 

vient la légitimité, enfin, qu’est-ce qui t’a induit en erreur ?... Ils comprennent... non pas parce 

que je leur ai prouvé ma force... pas du tout. Mais parce que si quelqu’un me coupe la parole je 

lui dis : « Pardon, tu n’as pas entendu parler de la culture de la parole ? Tu ne connais pas le 

terme ? » Je souris, je ris, en quelque sorte, et ils comprennent que j’exige le respect, c’est dans 

un tel espace que ça se passe. Il n’a pas de dynamique de « je suis l’enseignante, tu es l’élève, tu 

dois écouter et suivre les règles » [mon intention est – M.W.] « ne m’humilie pas de la sorte, ce 



97 

 

n’est pas bien, ce n’est pas gentil ». Je blague, en quelque sorte, je le laisse sortir et il doit 

revenir. Mais je ne l’autorise pas à couper la parole, même si ça arrive sans le vouloir. Je 

n’accepte pas cette dynamique. A partir de là ils se comportent avec respect, par désir du 

respect. Mais aussi, du coup, ils se décomposent  sous tes yeux [ils montrent leurs émotions – 

M.W.], et tu as le rôle de les contenir. Ils se le permettent parce qu’ils se sentent en lieu sûr [ils 

se disent – M.W.] : « Elle me reprendra. » Mais c’est parce qu’ils sentent qu’ils peuvent se 

décomposer en sécurité, parce qu’ils font confiance en ton pouvoir de les reprendre. Ce genre de 

chose arrive. Je pense qu’un enseignant doit être une personne capable de contenir ce type 

d’enfant... 

Dans une large mesure, le dernier paragraphe rappelle les termes de Freire (Freire et Shor, 1990) 

à propos du développement du dialogue avec ses élèves. L’éducateur ne doit pas mettre en place 

une hiérarchie rabaissant l’élève. Il doit comprendre que le respect envers l’histoire et le savoir 

de l’élève fait partie des règles de l’activité éducationnelle. Bien-sûr, il reste toutefois un 

important décalage avec la profonde compréhension des caractéristiques de l’interaction entre un 

enseignant adulte et des enfants : la nécessité de poser des limites fermes et précises, la nécessité 

de reconstruire des relations et une communication interpersonnelle, et enfin, avant toute théorie 

intellectuelle et académique, la nécessité de pouvoir comprendre l’esprit de l’enfant dans les 

processus de communication interpersonnelle. 

L’entretien avec Rachel a fortement influencé l’évolution de ma recherche. Il a modifié non 

seulement mon appréhension du sujet de cette dernière, mais aussi les paramètres de l’analyse du 

rationnel de la méthodologie intuitive à l’aide de laquelle Rachel a décrit son idée de l’essence de 

l’enseignement, des rôles de l’enseignant. Enfin, l’entretien a aussi percé une importante 

ouverture sur l’appréhension des priorités dans l’apprentissage des futurs enseignants. 

Comme je l’ai noté antérieurement, l’entretien avec Rachel m’a avant tout bouleversé à un 

niveau émotionnel et cognitif, car elle a remis en question presque toutes mes hypothèses à 

propos de la conscientisation des enseignants travaillant auprès d’enfants à risques. Ce 

bouleversement m’a néanmoins permis de reformuler les principaux  paradigmes du processus de 

la conscientisation : 



98 

 

● L’influence de la biographie personnelle et de la réflexion sur celle-ci dans le processus 

que suit l’individu dans son travail d’enseignement. Est-ce que l’entretien biographique 

essaie de justifier a posteriori les particularités de la personne travaillant comme 

enseignant avec des enfants à risques, ou explique-t-il plus amplement l’évolution des 

prises de conscience professionnelles ? 

● L’exposition personnelle de l’enquêté est-elle un paramètre constant dans les entretiens, 

ou est-ce que Rachel constitue une exception ? Que révèle l’exposition ? 

● La principale motivation de l’enseignant est-elle forcément  la guérison de son passé à 

travers le rétablissement du présent des enfants avec lesquels il travaille ? Y a-t-il 

d’autres motivations ? 

● Une méthodologie personnelle se met-elle en place uniquement sur la base d’une 

intuition provenant du contexte biographique ? L’apprentissage de différentes 

méthodologies ou conceptions pédagogiques a-t-il une influence quelconque sur ces 

enseignants ? 

● Quels sont les paradigmes perçus par les enquêtés comme essentiels au caractère 

professionnel de l’enseignant travaillant auprès d’enfants à risques ? 

● Comment s’articule le processus de conscientisation se produisant chez les enseignants ? 

Peuvent-ils le reconnaître, comme l’a fait Rachel à l’aide de sa propre biographie et à 

l’aide du concept de guérison ? 

 

D. La solitude de l’enseignant et son désir ou la nécessité de révéler sa 

biographie 

L’une des caractéristiques premières du pouvoir éducatif est la solitude de l’enseignant adulte 

face aux enfants (Mann, 1995 ; Sahin, 2007 ; Cankaya, 2011). Dès l’instant où la porte de la 

classe se ferme, l’enseignant raisonnable conseille, guide, il explique, interprète, pose des 

limites, donne des conseils, freine des éruptions, se met à l’écoute, etc., et tout cela seul face à 

son public. Il est rare que l’enseignant se donne à l’exercice réflectif face à d’autres que lui. Dans 

la majorité des systèmes éducatifs, les moments réellement utilisés pour l’évacuation du trop-

plein émotionnel, l’analyse de situations se produisant en classe, le traitement des émotions, des 

échecs et des réussites, sont très restreints, voire inexistants. L’enseignant solitaire, de par le 



99 

 

caractère de son travail, est censé se mesurer seul à l’ensemble des difficultés découlant de 

l’enseignement face aux élèves47. 

Les recherches sur l’épuisement professionnel mettent en relief la solitude de l’enseignant ainsi 

que la charge émotionnelle qu’il porte suite à la nécessité de réagir dans une situation d’écoute 

multiple de tous les élèves. De plus, il doit parallèlement se soumettre aux attentes du système, 

qui attend de lui efficacité et succès permanents (Chang, 2009). 

À mon avis, le sentiment de solitude engendre chez l’enseignant le besoin de se raconter à lui-

même sa biographie afin de s’expliquer les sources des capacités et des forces qui le guident dans 

son travail solitaire. Cette biographie se trouve souvent à l’arrière-plan de son travail et de sa 

réflexion, elle explique son ressenti dans l’enseignement et son auto-interprétation. 

Ainsi survient chez l’enseignant le besoin de raconter son vécu, son interprétation de celui-ci et 

sa façon de l’utiliser, dans le cas présent, face à l’enquêteur. Dans les entretiens que j’ai menés, 

absolument tous les enseignants m’ont donné le sentiment qu’ils font avec modestie et humilité 

un travail de grande importance, et qu’ils le font de la meilleure façon possible. Mais il leur était 

néanmoins important de raconter leur histoire personnelle. Selon mon sentiment, le désir de 

l’enquêté de partager son histoire personnelle avec l’enquêteur relève de sa solitude sociale. Son 

sentiment d’être tout à coup écouté transforme l’entretien en une sorte de réflexion à voix haute 

sur sa vie, ses choix et ses modes de travail. Ce sentiment est en quelque sorte une catharsis que 

la transcription ne peut pas restituer, bien que cela se sente dans l’hésitation initiale au début du 

récit. De fait, les enquêtés se posent inconsciemment la question à savoir à quel point il leur faut 

entrer profondément dans le sujet, et à quel point leur histoire est importante. Il y a aussi des 

enseignants qui montrent la volonté de raconter leur biographie dès le début de l’entretien et 

donnent le sentiment que c’est une opportunité qui ne leur avait jamais été donnée auparavant.  

A mon sentiment, l’entretien avec Rachel a été fondamental, car il m’a permis de réfléchir à ma 

propre biographie et à l’importance de celle-ci dans mon travail éducationnel au fil des années. 

                                                
47 Cet élément est remarquablement mis en lumière dans le film de Laurent Cantet Entre les murs (2008), où l’on 
ressent la pression omniprésente agissant sur l’enseignant dans son travail avec les enfants et l’impossibilité de 
réaliser un dialogue réflexif avec d’autre enseignants. 

  



100 

 

Ce processus cathartique de rupture du silence et de réflexion à voix haute est à mes yeux ce qui 

a rendu possibles l’ouverture et la disponibilité des enseignants, leur volonté de partager leurs 

émotions cachées et leurs biographies complexes et pénibles. 

Les exemples parmi les entretiens avec les enseignants sont nombreux. 

● Amnon a fait part de la mort de son jeune frère, du silence de ses parents autour du sujet 

et de sa première visite sur la tombe à l’âge de cinquante ans48. 

 

● Dalia a fait part, en larmes et en ajoutant qu’elle n’avait pas pensé que l’entretien se 

passerait de la sorte, de la signification à ses yeux d’être la fille de rescapés de 

l’Holocauste49, et comment le système éducatif a appréhendé sa maladie mentale et son 

hospitalisation50. 

● Meni a parlé de la discrimination et du mépris qu’il a vécus à l’école de par son identité 

mizrahi51. Il a de plus fait part de son service militaire en tant que soldat de combat 

                                                
48 Amnon lors de l’entretien : « Mon petit frère est mort quand j’avais trois ans et demi ou quatre, je m’en souviens 
comme de quelque chose de fort. Pour certaines raisons, mes parents ont essayé de le refouler et ne nous en ont pas 
parlé. Nous n’avons jamais vu sa tombe jusqu’à ce que j’arrive à l’âge de cinquante ans. » 

49 Lors de l’entretien avec Dalia : « Aujourd’hui, je comprends... que je suis la deuxième génération de la Shoah. 
Cela m’émeut lorsque je le dis et lorsque j’en parle. Mes deux parents se sont élevés eux-mêmes et nous ont élevés 
tous les quatre... Notre père nous a enseigné la valeur de la nourriture, nous n’avons jamais jeté de pain jusqu’à 
aujourd’hui. Nos parents ne parlaient pas [de la Shoah – M.W.], surtout ma mère. Ma mère ne s’est mise à parler 
que l’année dernière... Je ne savais pas qu’un tel entretien ... (Dalia pleure – M.W.). Ma mère s’est mise à parler 
l’année passée... Pendant des années elle hurlait la nuit et personne ne savait ce que cela signifiait. Mon père était un 
passionné de la vie, et son histoire aussi, bien qu’elle soit pénible, lorsqu’il raconte comment il a enterré ses frères 
de ses propres mains alors qu’il avait six ans... »  

50 Par la suite de l’entretien avec Dalia : « J’ai finalement découvert que je souffrais de dépression et que cette 
dépression ne me lâchait pas. Je sentais que je venais en classe sans pouvoir supporter leurs embrassades, je n’avais 
plus la patience que j’avais avant, je ne pouvais plus donner ce que je donnais. J’ai au bout du compte dû 
m’hospitaliser. Je suis longtemps restée hospitalisée. Je suis devenue une patiente choyée à l’hôpital et là-bas j’ai 
reçu des soins remarquables qui m’ont aidée à sortir et ne jamais retourner à cet endroit. Puis je me suis demandé ce 
que je faisais, parce qu’enseigner est ce que je sais le mieux faire... Je pense que cette période m’a appris une fois de 
plus qu’un environnement favorable est la clé de tout... C’est ce qui m’a donné la possibilité [de traiter mes maux 
M.W.]... J’ai décidé de ne pas avoir honte. C’est devenu le message de ma vie : ne pas avoir peur, même pas de la 
psychiatrie. Parce que le ministère de l’Éducation a eu très peur, leur décision a été de renoncer à moi. Je l’avais pris 
en compte... ». 

51 Citation de l’entretien avec Meni (à propos de la discrimination et du mépris envers les mizrahim – M.W.) : « Ça 
s’exprime dans les examens qu’on nous a fait passer, des examens d’entrée, du moins notre ressenti était que 
l’examen n’était pas vraiment fiable... « D’où sont tes parents ? » Pourquoi cela t’intéresse-t-il, de savoir d’où sont 
mes parents ? À chaque fois... j’avais un peu honte, tu n’es après tout qu’en 3e, les autres sont nés en Israël, ou ont 



101 

 

pendant la guerre d’octobre 1973, de la mort de ses camarades, de l’expérience très dure 

d’être fait prisonnier de guerre, du retour humiliant en Israël et des années pendant 

lesquelles il a exercé en tant que réserviste l’un des rôles les plus difficiles du point de 

vue émotionnel : celui d’officier chargé d’annoncer la mort des soldats à leurs familles52. 

 

●  Shoshana a parlé de sa famille et d’elle-même. Ses parents s’étaient séparés après une 

longue période d’errance suite à la faillite du commerce du père. Adolescente, elle était 

devenue « rockeuse », s’habillait en conséquence et portait  de nombreux piercings au 

visage, ce qui nourrissait un conflit permanent avec sa mère et son école. Elle s’est 

finalement vue chassée par sa mère et renvoyée de l’école53.  

                                                                                                                                                       

immigré de que sais-je, de pays européens, et moi je disais « mon père est turc, ma mère est indienne », et ça faisait 
fuser les blagues, tu vois les rires autour. Lorsque je disais Turquie, quelqu’un lançait [avec dédain – M.W.] : « Asie 
Mineure, des choses comme ça. Et tu peux voir que ces choses-là ne sont pas à leur place, qu’on te juge d’après tes 
origines, on te stigmatise tout de suite et tu dois faire tes preuves. » 

52 Par la suite de l’entretien avec Meni : « Il y a eu cette guerre de merde (la guerre d’octobre 1973 – M.W.) qui a 
été jusqu’à modifier nos plans de vie... Il y en a qui sont morts, comme Yoram Netser (un ami de l’unité de combat 
dont je connais personnellement la famille), et d’autres, et il y en a qui ont été faits prisonniers de guerre. J’ai été fait 
prisonnier en Egypte... nous sommes restés prisonniers quarante et quelques jours... et nous sommes rentrés... après 
de réelles tortures là-bas, des interrogatoires ici, qu’est-ce qu’on a raconté, qu’est-ce qu’on n’a pas raconté, mais 
qu’est-ce que tu pouvais raconter, de toute façon, en tant que soldat novice de dix-neuf ans qui n’a pas... qui est à 
peine sevré. Mais ça n’a pas d’importance, assez avec les interrogatoires, je veux dire, ce que nous avons vécu ici en 
Israël a été pour une partie d’entre nous plus difficile encore que ce que nous avons vécu là-bas, parce qu’ici, en fait, 
toute cette histoire d’accusations et de reproches... Du point de vue des institutions, il aurait été préférable que nous 
revenions dans des cercueils et de ne pas... Mais quoi qu’il en soit, avec le temps, plus ou moins, le temps adoucit un 
peu ça. Alors il y en a qui sont directement allés dans des hôpitaux psychiatriques et il y en a qui sont morts peu de 
temps après, il y en a qui ont été assassinés là-bas, en Egypte, et il y en a, comme moi, qui ont dit « il faut 
absolument que je rentre [que je survive – M.W]... ». C’est ainsi que je me suis retrouvé dans le corps représentant 
l’armée dans la ville de Tibériade. Je me suis petit à petit avancé, j’ai gravi les échelons et j’ai remplacé l’officier de 
nombreuses fois, puis celui de Qiryat Shemona, j’ai aussi fait de la réserve en remplacement là-bas, et je me suis 
retrouvé allant et annonçant les nouvelles à propos des victimes à leurs familles, des choses très difficiles à dire... 
Yoram était un ami, ça a été un choc, un grand choc... » 

 

53 Extrait de l’entretien avec Shoshana : « ... Elle [sa mère – M.W.] était en fureur à cause de ça. Elle m’a chassée, a 
changé les verrous de la porte et refusé ma présence à la maison. Il était plus ou moins deux heures du matin et elle a 
ajouté : « Tu devrais aller à la poubelle parce que toutes tes affaires y sont. » Je suis allée à la benne à ordures du 
quartier, toutes mes affaires... Je me souviens de beaucoup de gens autour, cherchant, « et ça, c’est à toi ? », essayant 
de m’aider et nous jugeant, ma mère et moi ... « oui, elle a toujours été une enfant à problèmes », je me souviens de 
ces voix autour de moi. Je pense que c’était l’un des moments décisifs de ma vie, l’un des moments qui ont eu le 
plus d’influence sur moi. On m’a renvoyée de l’école... on m’a dit que mes problèmes et mes complications n’y 
étaient pas à leur place. En plus, avec mes piercings, certains enseignants me refusaient en classe, le responsable de 
mon année me refusait l’entrée de l’école, ma mère refusait de venir me chercher, et moi qui ne voulait pas aller 



102 

 

 

● Rafik se mesure encore aujourd’hui avec deux événements durs. Le premier est survenu 

dans son enfance, lorsqu’un professeur d’anglais l’a giflé au visage parce qu’il n’avait 

pas fait ses devoirs. Cet événement l’a laissé avec une haine pour le professeur et une 

haine pour l’anglais, qu’il n’a jamais réussi à apprendre depuis. Le deuxième événement 

date des dernières années. Rafik s’est marié à une femme originaire de Russie qu’il a 

rencontrée alors qu’il faisait des études d’ingénieur en Russie. Son village n’a pas accepté 

sa femme et sa culture. Il a donc décidé, contrairement à la tradition villageoise arabe, de 

quitter le village – situé au nord du pays – et d’aller vivre dans une ville du sud, loin de la 

famille et du village54. 

                                                                                                                                                       

chez ma grand-mère, leur disant que ma mère refusait de venir... Est arrivé le jour où on m’a renvoyée de l’école. Il 
lui a dit (le directeur avait convoqué la grand-mère de Shoshana car elle logeait chez elle à ce moment-là – M.W.) 
quelque chose comme, je ne me souviens pas, quelque chose (à quoi la grand-mère a répondu – M.W.) : « Si c’est ce 
que vous [le directeur – M.W.] avez à dire et ne pouvez pas voir la détresse d’une enfant, il faudra me tuer avant que 
je n’accepte qu’elle soit scolarisée ici. Même si vous le vouliez, elle n’irait pas. » 

 

54 Extrait de l’entretien avec Rafik, à propos du professeur d’anglais : « J’étais bon en anglais jusqu’en 6e. J’avais un 
professeur d’anglais sympathique, j’étais parmi les élèves également excellents en anglais, je savais plus ou moins 
parler, mais pour le niveau de la classe c’était très bien. Un jour il nous a donné  une dizaine de mots à apprendre par 
cœur pour une interrogation le lendemain. Ce professeur n’était pas du village mais d’un autre village. Ce même 
jour, ma grand-mère était morte et le lendemain je ne suis pas allé à l’école, je suis allé le surlendemain. Et lui ne 
savait pas, c’est un village, ne savait pas qui c’est (il ne savait pas que sa grand-mère était décédée – M.W.). Il m’a 
dit : « Viens-là, que signifie ce mot ? » Je l’ai regardé, mes yeux étaient déjà rouges à cause de ma grand-mère et 
tout ça. Il m’a dit : « Quoi, tu ne l’a pas lu ? » Je lui ai répondu « non », simplement, comme ça. Alors jusqu’à 
aujourd’hui, et j’ai trente-huit ans, je ne l’oublie pas. Jusqu’à maintenant. Quand je vais au village, je le vois. Je ne 
sais pas si c’est réel ou si je l’imagine, mais je le hais. Il m’a giflé de ce côté (il me montre sa joue – M.W.)... Je 
déteste l’anglais. Je hais cette langue. On me demande pourquoi, je raconte, on me dit « mais c’était il y a 
longtemps », alors je dis que je ne sais pas, c’est toujours là. Ma haine pour cet enseignant est encore présente, et la 
langue aussi, je ne veux pas l’apprendre. Chaque enseignant est un personnage influent pour l’élève. S’il essaie... tu 
vois... il n’a pas essayé de me demander pourquoi je n’avais pas lu, il savait que je faisais toujours mes devoirs, mais 
il l’a fait, il m’a giflé. » Par la suite, Rafik raconte les événements qui l’ont amené à quitter le village : « Nous 
sommes rentrés (de Russie – M.W.) à Arabeh (le village où Rafik est né et a grandi) en juin 2000, ça a été un peu 
dur, même très dur. C’est étrange pour moi de dire que j’ai de la haine. Si je n’avais pas de parents à Arabeh, je n’y 
serais pas retourné du tout. Mais à cause de mes parents, de mes frères et sœurs... mais la periode de mon retour de 
l’étranger, ces sept mois à Arabeh, m’a fait haïr de ce village. Pas le village lui-même, c’est à mes yeux le plus beau 
des villages. Mais les gens – et je veux en fait dire toute la population arabe, pas toute la population, mais sa 
majorité, dans les villages en particulier –, les gens sont très durs. Ils s’immiscent dans ta vie. Si je me baladais dans 
les rues du village avec ma femme, la  main dans la main, ça faisait toute une histoire. Mais bon, c’est ma femme. 
Mais je trouvais ça très dur, peut-être parce que j’avais été à l’étranger neuf ans. Je suis parti alors que j’avais trente 
ans, un peu plus, et j’avais plus de trente ans à mon retour. C’est comme si j’avais été toute ma vie là-bas, avec la 
culture que j’ai vue là-bas, j’ai cru que quand je rentrerais au village je verrais la même chose. Alors ça m’a peut-
être fait quelque chose de désagréable, rentrer au village a été très dur. Je demande à mes parents sans arrêt, je leur 
dis : « Ecoutez, je vous aime beaucoup, vous êtes mes parents, vous êtes ma vie, ça va de soi. Mais écoutez, j’ai un 



103 

 

 

● Sarah, une survivante de l’Holocauste, n’avait pas encore trois ans lorsqu’elle a été 

déportée avec ses parents et ses sœurs vers une région campagnarde transformée en 

ghetto. La famille a survécu au camp de concentration et a essayé d’immigrer tous 

ensemble en Palestine/Terre d’Israël55 avant la création de l’Etat. Le bateau Maapilim56 

sur lequel ils s’étaient embarqués a été intercepté à Chypre. Sarah et sa famille ont vécu 

six mois dans un camp à Chypre, après quoi, suite à la décision de l’ONU de créer l’Etat 

d’Israël en novembre 1947, ils ont reçu l’autorisation d’entrer dans l’Etat d’Israël 

nouvellement déclaré. Selon Sarah, son histoire personnelle est mêlée à celle des Juifs au 

XXe siècle, en Europe et dans le nouvel Etat d’Israël. La famille a vécu dans les 

Maabaroth57. En tant que jeune fille issue d’une famille religieuse, son domaine 

professionnel de prédilection était l’enseignement. Sarah est devenue éducatrice peu 

après la création de l’Etat, alors que les classes étaient extrêmement surchargées et que 

les élèves, eux-mêmes également immigrés, ne connaissaient pas l’hébreu58.  

                                                                                                                                                       

frère qui a une voiture. Je lui envoie toutes les deux semaines 600 ou 700 shekels à travers une tierce personne pour 
qu’il puisse faire l’aller-retour à Beershev a (la ville où Rafik habite aujourd’hui – M.W.) et amener mes parents 
avec lui ici. Alors mon père demande : « Mais pourquoi tu ne viens pas toi-même ? » À ce moment-là, c’était il y a 
deux ans, je lui ai répondu : « Je veux vous voir, toi et maman, mais tu vois que je deviens quelqu’un d’autre dès que 
j’entre dans le village. Mon visage change complètement. Je deviens triste, c’est comme si la vie se termine. Quand 
vous venez à Beersheva, vous voyez quelle personne je suis ici. Je ris, je joue, je parle... » 

 

55 Le nom « Palestine/Terre d’Israël » est le nom donné pendant le mandat britannique à la région qui constitue 
aujourd’hui d’Etat d’Israël et les territoires occupés en 1967. 
56 Le terme Maapilim désigne les immigrants illégaux ayant fait route vers la Palestine/Terre d’Israël à l’époque où 
le mandat britannique interdisait l’immigration juive. Très peu d’entre eux ont débarqué avec succès.  
57 Les Maabaroth étaient des villes de tentes érigées lors de la création de l’Etat pour abriter les immigrants juifs. 
Plus tard, Maabara est devenu un terme par lequel le peuple (surtout les immigrants originaires du Maghreb et du 
Moyen-Orient, mais aussi des Juifs d’Europe) exprimait sa colère face à la politique d’assistance aux immigrants par 
la nouvelle élite israélienne. 

58 Extrait de l’entretien avec Sarah : « La longue histoire du peuple juif  au XXe siècle, je la porte sur le dos. Je suis 
née en Roumanie, dans la région de Bokovina, et j’ai grandi dans une famille traditionnelle,  bienveillante et 
sioniste, qui avait déjà le projet d’immigrer en Terre d’Israël... Mais nous n’avons pas eu le temps. On nous a 
emmenés dans des camps, en Transnistrie... C’était une région de petits bourgs dispersés, à partir de Mogilev et plus 
loin, entre le Boug et le Dniestr. Entre ces deux rivières était la Transnistrie, il y avait des camps, des bourgs, des 
villages, et dans la ville même de Moguilev il y avait des Juifs. Complètement abandonnés... On nous a laissés 
mourir d’une mort naturelle. Soixante-dix pour cent des personnes qui y sont allées sont mortes de froid, de faim, de 
maladie. Presque aucune munition n’a été gaspillée sur nous... Il y a eu une épidémie de typhus, mon frère, qu’il 
vive encore longtemps, est tombé malade, certains en sont morts, d’autres pas. C’était vraiment, sans distinction, on 



104 

 

 

On peut tirer de ces exemples quelques hypothèses concernant les caractéristiques des enquêtés 

et, au niveau paradigmatique, concernant certaines caractéristiques des enseignants travaillant 

avec des enfants et des adolescents à risques.  

La première de ces caractéristique est l’exposition immédiate par les enquêtés de leur biographie 

intime et leur volonté manifeste de se poser en sujets et de faire entendre une voix significative, 

par contraste avec la réalité quotidienne solitaire et épuisante de leur profession. Cette volonté 

est d’expliquer à l’enquêteur la signification de leur biographie personnelle dans la formation des 

caractéristiques de leur travail d’enseignement en milieux marginalisés ou en situation de 

précarité.  

Autrement dit, il est quasiment impossible pour l’enseignant de séparer le côté professionnel du 

côté exprimant sa subjectivité et sa biographie. Cette capacité de séparation, si elle est présente, 

s’exprime finalement dans l’acte éducatif. 

De ce point de vue, l’entretien avec Rachel annonçait les suivants.  L’enquête biographique est 

importante car elle permet de reformuler les paradigmes professionnels des enseignants à partir 

de l’hypothèse du sujet et de sa biographie, comme formateurs des paradigmes de la profession.  

                                                                                                                                                       

ne peut pas savoir comment les gens, chacun croit en quelque chose d’autre. Ma mère, soit sa mémoire bénie, a 
toujours dit que son père lui venait dans les rêves et c’est ce qui nous a permis de nous en sortir. Quelqu’un d’autre a 
dit que la génétique était bonne et c’est pourquoi, même dans la famine presque absolue, nous sommes restés en vie. 
On peut pas savoir. Mais en mai 44, les Russes sont arrivés, ils étaient déjà dans un mode de conquêtes, et nous 
sommes simplement allés comme dans les films, après les soldats russes. Je pense qu’après trois mois nous sommes 
retournés, à pied, en train, en chariot tiré par des chevaux... je ne m’en souviens pas, ce n’est que par les   photos... » 
Par la suite, Sarah parle de la période de détention britannique à Chypre : « A la fin de 1947, à travers la Bulgarie, le 
train de nouveau, encore... tout est dans ma mémoire, je me souviens de tout, à ce stade-là. Nous sommes arrivés par 
ces deux grands bateaux qui étaient venus, le Pan-York et le Pan-Crescent, ou « l’Indépendance » et « le 
Rassemblement des dispersions ». Evidemment, les Britanniques nous ont interceptés, ils nous ont découverts près 
de Haïfa et nous ont renvoyés à Chypre. Nous sommes restés six mois à Chypre, mais, après les camps (de 
concentration et les ghettos nazis – M.W.), Chypre a été une colonie de vacances, malgré la pluie. Personne ne nous 
menaçait, ne nous effrayait, il y avait de la nourriture de base, une distribution hebdomadaire de nourriture, nous 
n’étions ni affamés, ni sales, ni... ni terrorisés. » A propos de ses débuts en tant qu’enseignante elle raconte : « Deux 
mois avant mes dix-huit ans, j’ai commencé à enseigner. Je... c’était tout simplement au-delà de toute imagination. 
Je n’arrive pas à comprendre comment j’ai osé, comment on a osé, comment d’autres personnes ont osé m’envoyer 
enseigner, quelle responsabilité on m’a donnée alors que je ne savais pas du tout ce que je faisais. J’avais de 
l’intuition, de la bonne volonté, mais je suis sortie au zoo avec une classe de CE1 comptant quarante-deux élèves, en 
transports en commun, sans accompagnateur. Tous sont rentrés sains et saufs. Je suis sortie avec eux au port faire un 
tour en bateau, avec ces quarante-deux élèves de CE1 qui à Hanoukka (fête survenant en novembre ou décembre – 
M.W.) avaient déjà été abandonnés par cinq enseignantes qui n’avaient pas tenu le cap. » 



105 

 

Si l’on suit ce raisonnement se pose la question suivante. La majorité des enquêtés dans cette 

recherche ont choisi de se représenter à travers des parties complexes, douloureuses et 

traumatiques de leurs vies. Ce choix montre-t-il une tendance générale des enseignants 

travaillant avec des populations à risques ou est-ce une coïncidence ? 

Une réponse possible est que l’enseignant trouve dans l’histoire de sa vie les sujets traumatiques 

à travers lesquels il peut s’identifier avec les enfants à risques, cela découle d’une réflexion sur 

sa vie. Nous parlons donc ici d’un processus psychologique d’identification avec l’opprimé, la 

victime chargée de douleur et de volonté de surmonter son état. Cette intuition de l’enseignant 

est en fait un processus sollicitude intégrant des capacités émotionnelles et cognitives 

(Hargreaves, 1998) 59. L’enseignant reconnaît la souffrance, l’impuissance et la faiblesse, et, 

puisqu’il se voit comme ayant surmonté ces obstacles, il se voit capable d’aider l’enfant en 

question à trouver sa voie et sa façon de surmonter sa souffrance et son oppression. 

Ainsi, les entretiens reflètent un une variété de biographies d’enseignants montrant une 

continuité reliant deux extrémités. L’une est ce que j’appellerai « la volonté de guérir et de 

réparer» (voir le terme Tikkoun plus bas) et l’autre est ce que j’appellerai « la volonté du don » 

 

E.  La relation guérison-don 

 

Le terme Tikkoun (signifiant en hébreu « gérison, réparation ») est très ancien dans le judaïsme et 

se réfère au terme Tikkoun Olam 60. Dans la chrétienté et l’islam, ce terme apparaît aussi. C’est 

                                                
59 Hargreaves propose une description des mécanismes psychologiques motivant les enseignants qui le mène à 
définir l’enseignement comme une profession émotionnelle dans laquelle l’enseignant s’engage à  s’investir 
émotionnellement dans le but de communiquer avec ses élèves. Plus encore, cela peut souligner d’avantage 
l’importance de la biographie personnelle de l’enseignant dans l’analyse des mécanismes guidant l’acte éducatif de 
ce dernier. 

60 Le concept  de Tikkoun Olam (« guérison / réparation du monde »), dans le judaïsme, apparaît dans les livres du 
Talmud (recueils de lois énoncées par des sages et des rabbins pendant de nombreuses générations et interprétant la 
Torah), et désigne une réparation ou une guérison réalisée  par une personne dans le monde tel qu’il est, là où une 
telle guérison n’est pas mentionnée dans les lois de la Torah (les cinq premiers livres de la Bible, dans lesquels 
apparaît l’origine des lois du judaïsme et dont la rédaction, elle, est attribuée à la main divine). 

 



106 

 

un acte de bienfaisance dans le monde tel qu’il est, dans le but d’améliorer des destins avec 

humilité et modestie, avec pour moteur principal la volonté du don inconditionnel. Mais nous 

retrouverons aussi ce terme dans moult interprétations d’approches philosophiques et politiques 

du XXe siècle61. 

Du point de vue de la conscience politique et éducative, le Tikkoun est la volonté de donner 

inconditionnellement. Ainsi, la réparation et le don restent toujours intimement liés. C’est d’une 

part la volonté de guérir les injustices du monde et de l’autre la volonté d’agir et de créer un 

changement basé sur le don. Ces concepts sont en correspondance avec la pensée de Paulo Freire 

(Freire, 1993) et celle de Noddings (Noddings, 2003), et nous pouvons les reconnaître déjà dans 

la pensée et l’activité éducative de Janusz Korczak. Par sa vie et ses actes, Korczak représente le 

don ultimatif. Son travail de longue haleine et continu avec des orphelins pauvres à Varsovie l’a 

finalement mené à la décision, à la fin de sa vie, d’accompagner les enfants dans les chambres à 

                                                                                                                                                       

Plus tard, dans la pensée hassidique (courant ùystique du judaïsme de l’Europe de l’Est fondé au XVIIIe siècle), on 
peut distinguer trois principes du Tikkoun Olam : la bonne action, soit agir pour le profit d’autrui, sans conditions et 
sans attente de gain ; l’aumône, donnée aux pauvres, aux veuves et aux enfants ; la réparation des valeurs, soit 
l’aspiration à s’améliorer soi-même, par la modestie, l’humilité, la générosité, etc. La réparation des valeurs apparaît 
dans les sources du judaïsme sous la formule « Les mœurs viennent avant la Torah ». Autrement dit, avant même de 
remplir ses responsabilités morales envers Dieu, chaque personne doit accomplir celles-ci envers son prochain. C’est 
la raison pour laquelle le jour de Yom Kippour, le jour le plus sacré du calendrier juif, jour de pardon pour les 
péchés et les offenses commises au long de l’année, la loi religieuse dit que Dieu ne pardonne pas les péchés 
commis entre une personne et son prochain, et que pour ce type de péché chacun doit demander pardon à ceux 
envers qui il a mal agi. 

61 L’un des personnages éminents du XXe siècle à exprimer la volonté de guérir, de réparer et de donner et qui est 
devenu un modèle d’imitation mystifié dans les représentations d’opprimés du monde entier fut Ernesto Che 
Guevara, le révolutionnaire argentin qui a lutté à Cuba, au Congo et en Bolivie. Le Che devint par son écriture, son 
activité politique et par son comportement individuel un personnage de grande importance dans l’imaginaire 
populaire. Dans ses écrits (Guevara, 1965) il a imaginé  un « homme nouveau » censé se constituer suite à la 
révolution, à l’image de son activité quotidienne à Cuba et par le sacrifice de soi. Un être post-révolutionnaire 
modeste, sans arrogance ni prétentions individualistes. Ce n’est pas un hasard si à Cuba il est vu comme une sorte de 
Messie des temps modernes (Weksler, 2006a ; Weksler, 2006b). L’un des gardes du corps du Che m’a raconté lors 
d’un entretien : « Il a été difficile d’être garde du corps du Che. Il travaillait très dur, parfois vingt ou vingt-deux 
heures par jour. La journée commençait par la récolte de la canne à sucre, où il travaillait comme les autres 
récolteurs, mais en bénévole. Il finissait le soir et allait au bureau gouvernemental, où il s’occupait des affaires du 
ministère (de l’Industrie – M.W.). Un jour, l’un des bureaucrates du ministère est arrivé en voiture gouvernementale 
dans les champs de canne à sucre avec une pile de papiers à signer. Le Che l’a réprimandé, arguant que sa journée 
de travail au bureau commençait à 20 heures et qu’il le recevrait à l’heure et à l’endroit adéquats. Un autre jour, sa 
femme lui a demandé la voiture ministérielle pour aller faire les courses. Il lui a répondu que même si elle était 
l’épouse d’un ministre, elle devait prendre le bus comme le reste du peuple. Lorsqu’il avait de sérieuses crises 
d’asthme, causées par la poudre résultant de la récolte de la canne à sucre, bien qu’il respirât à peine, il continuait 
son travail. C’était un homme modeste et humble. Il avait beau commander et donner des ordres, il nous traitait avec 
beaucoup de respect et de façon égalitaire. » 



107 

 

gaz d’Auschwitz62. Dans l’une de ses fameuses citations, il exprime sa vision du don dans le 

contexte éducatif : 

« Quand on sème le blé, on investit pour des jours. Quand on plante des arbres, on investit pour 

des années. Quand on éduque des êtres humains, on investit pour des générations » (phrase citée 

par les proches de Janusz Korczak dans les années 1930) (traduction libre).  

Paulo Freire exprime la même conception de la guérison et du don dans ses écrits 

autobiographiques63 et théoriques : 

Je voudrais clarifier ce point : les caractéristiques dont je parlerai et qui me semblent 

nécessaires aux éducateurs avancés sont des caractéristiques qui se développent avec la 

pratique. Je commencerai avec la modestie... La modestie nous permet d’accepter la phrase 

suivante : nul ne peut tout savoir, personne n’est insignifiant, nous savons tous quelque chose, 

nous tous ne savons pas certaines choses. Sans modestie, nous ne pourrons pas écouter une 

personne qui selon nous n’a pas d’autorité... Cependant, pour que cette modestie ne tourne pas 

en orgueil, nous devons ajouter à ses côtés l’amour, sans lequel le travail d’enseignement perd 

sa signification. Non seulement l’amour envers les élèves, mais aussi l’amour envers le 

processus de l’apprentissage... Cet amour doit être équipé, cet amour appartient aux personnes 

engagées face à leur droit à la lutte, à la mise en garde, à l’expression de leurs vision […]. 

L’amour dont je parle, le rêve pour lequel je lutte et me prépare à chaque instant, m’oblige à 

développer en moi une caractéristique de plus : le courage de lutter et d’aimer... Une autre 

caractéristique est la tolérance. Sans elle, il est impossible de réaliser un travail pédagogique 

sérieux. La tolérance nous permet de vivre avec l’autre, apprendre de lui, le respecter [...]. Je 

voudrais ajouter la détermination, la confiance en soi, l’équilibre entre la patience et 

                                                
62 La résistance polonaise et juive lui avait préparé des faux papiers pour lui permettre le passage dans la partie 
aryenne de Varsovie avec la déportation des Juifs survivants du ghetto de Varsovie vers les camps d’extermination. 
Korczak avait refusé de recevoir ces papiers, pour finalement se voir déporter avec les derniers enfants de 
l’orphelinat. 
63 Freire parle de son enfance et de son adolescence dans la pauvreté et de l’omniprésence de la faim durant cette 
période, alors que son père était mort et les revenus de la famille avaient dramatiquement baissé (Freire 1996). Plus 
tard, sa famille étant catholique religieuse, Freire se rapproche d’une association de jeunes chrétiens affiliés à ce qui 
serait plus tard connu sous le nom de « l’Eglise de la Libération ». Ainsi, sa pensée s’enracine dans son vécu 
d’adolescent pauvre et dans ses croyances catholiques, voyant dans les actes de Jésus un don inconditionnel envers 
les pauvres (Freire, 1974). 



108 

 

l’impatience et la joie de vivre, comme caractéristiques que nous devons cultiver en tant 

qu’éducateurs progressistes (Freire, 1994, pp. 62-66) (traduction libre). 

Dans  les entretiens, la relation guérison-don s’exprime de façon très claire. 

Par exemple, Rafiah parle dans son entretien d’une part de sa volonté de réparer et  ensuite 

comment cette volonté s’exprime par le don envers ses élèves : 

Je n’aimais pas les enseignants. Du tout. Je n’aimais pas le cadre, je ne me suis jamais vue 

travailler dans ce contexte. Je ne voulais tout simplement pas y être, et jusqu’à aujourd’hui je 

déteste l’école. Je me souviens qu’à chaque étape c’était un lieu auquel je souhaitais ne pas 

avoir à revenir, et cependant aujourd’hui j’enseigne dans l’école où j’ai moi-même passé ma 

scolarité. J’ai toujours pensé que je ne voulais pas y être, ma vraie école était ma maison64. Je 

me considère comme responsable et non pas comme enseignante. Quand je m’adresse à un élève 

qui est le seul à subvenir aux besoins de sa famille, qui arrive après son travail, fatigué, 

déconcentré, qui a beaucoup de mal mais veut quand même apprendre, je ne suis pas neutre. Je 

ne peux pas finir la journée en disant, ça y est, j’ai fait mon travail et je rentre chez moi. Je ne le 

fais pas. Je le renforce, je travaille tout le temps, c’est-à-dire, je m’adresse à la personne face à 

moi, pas à l’élève. Je ne le vois pas comme élève, je le vois comme un être humain... C’est à ce 

moment-là que je réalise ce en quoi j’ai foi, renforcer l’être faible, celui qui a besoin de moi, je 

le renforce.  

L’injustice qui lui a été faite à l’école par le passé s’est transformée en source de motivation pour 

prendre soin et donner. Ce modèle de conscience se retrouve dans tous les entretiens, sous 

différentes facettes mais toujours clairement reconnaissable. 

Shoshana, dont l’adolescence a été très dure et a connu entre autres la négligence physique et 

émotionnelle, parle du moment où elle a décidé de devenir enseignante : 

                                                
64 Dans son entretien, Rafia parle de sa maison familiale : une famille pauvre, un père orphelin travaillant dans la 
construction et n’ayant eu que huit ans de scolarité. Amateur de livres, son père était  d’avis qu’il avait manqué sa 
chance d’étudier. Il avait une conscience politique aiguë et était militant du Parti communiste. Il s’installait avec ses 
huit enfants et ensemble ils lisaient Marx, Lénine et la littérature. La mère de Rafia, analphabète, exigeait que les 
enfants fassent leurs devoirs à leur retour de l’école avant d’aller jouer. 



109 

 

Je peux dire qu’à l’école où je travaillais (dans un quartier pauvre de Hadera, au début des 

années 2000 – M.W.) c’est là où j’ai décidé que je serais enseignante, après avoir eu une 

querelle avec la directrice alors que je travaillais comme gardienne65, j’avais vu qu’elle parlait 

avec un élève, elle lui disait qu’il était un menteur, que sa mère était une menteuse et qu’on ne 

pouvait pas compter sur eux et que c’était comme ça dans ce quartier. J’ai été furieuse contre 

elle.  

Par la suite, elle raconte :  

Je suis alors passée par l’école maternelle... J’ai pris beaucoup de plaisir dans le lieu 

merveilleux de l’école maternelle. Il y avait une maîtresse formidable, qui ne cherchait qu’à 

guérir ces enfants qui venaient d’un quartier si dur, d’un endroit... A l’école maternelle aussi il y 

avait des Ethiopiens. Laura, c’était le nom de la maîtresse, avait une cinquantaine d’années, 

était du genre hyperactif, à toucher à tout, elle enseignait aux enfants de nouveaux termes. Je me 

souviens que quand j’étais avec elle à la maternelle j’ai appris énormément. Comment parler 

aux enfants, ils étaient tellement petits, je ne savais même pas comment m’adresser à de si petits. 

J’ai découvert à quel point ils pensent, à quel point ils comprennent les choses.  

L’entretien avec Shoshana révèle le lien entre son passé et sa capacité à donner en tant 

qu’enseignante :  

Je pense qu’apprendre en faisant, en partageant, en regardant comment on fait cela ensemble, 

ça me parle le plus. Être avec, éduquer parmi les élèves, les voir, être sensible à eux, faire 

attention. Je me souviens que nous avons appris à propos de lui (de Rousseau – M.W.) qu’au 

début il est entré et a appris d’eux, il les a laissés lui apprendre, ce qui est très important. 

J’essaie de toujours apprendre de l’enfant quelque chose. De trouver quelque chose qui me fasse 

dire : oh, tu m’as  appris ça, pour qu’il puisse lui aussi apprendre quelque chose de moi. Il faut 

être humaine, vulnérable, montrer quand je me fâche pour de vrai et aussi, parfois, pouvoir 

dire : « je ne suis pas vraiment fâchée, mais ce que tu as fait est simplement vilain, ce n’est pas 

quelque chose que je peux accepter de toi, tu auras une punition. » Le dire même avec le sourire, 

pas un sourire de moquerie. 

                                                
65 Le rôle de gardien est un poste existant dans toutes les écoles publiques. Il n’est pas éducatif mais sécuritaire, et 
consiste à veiller à ce qu’il n’y ait pas d’intrusion à l’école.  



110 

 

Lorsque je la questionne sur le travail avec des enfants à risques, elle explique : 

Je veux dire que c’est ce qui m’est le plus facile, c’est-à-dire, c’est ce qui m’est le plus naturel. 

C’est essentiellement là que je vois ma réussite. Je vois comme j’arrive à être en lien avec moi-

même, parce que je connais un peu le langage, j’ai aussi un peu grandi à Olga D (quartier 

pauvre de Hadera, grande ville au centre d’Israël – M.W.), cette « attitude racaille »66, je l’ai un 

peu en moi. Mais je décide de ne pas l’utiliser, c’est donner l’exemple. Lorsque je suis arrivée 

chez Tami67 pour le premier entretien, je lui ai dit que je serais la recruteuse, que je trouverais 

les « outsiders », que je serais là à toutes les récréations, tous les cours, que je saurais tout sur 

eux, que je trouverais la façon de travailler avec eux, et que je peux enseigner n’importe quelle 

matière... parce que là il y a des adolescents qui ont réellement dépassé les limites, et certains 

d’entre eux ont fait des choses horribles à mes yeux68. Mais je les regarde quand même un par 

un et je vois l’enfant perdu, avec le... je vois des âmes perdues. Je ne les prends pas en pitié du 

tout, mais je pense qu’il doit y avoir quelque chose qui peut faire la différence... Mais quelque 

chose en eux doit dire : «  Maintenant, c’est à moi, je ne suis pas ce qui m’est arrivé, ça ne tient 

qu’à moi, et comment est-ce que je peux le faire le mieux possible... » Oui, c’est évidemment lié à 

l’histoire de ma vie. Mon père ne m’a pas battue et ma mère n’a pas violé ma sœur, mais je 

pense avoir vécu un peu et je peux apprendre beaucoup de choses de mon vécu. Je n’ai pas 

besoin de le leur enseigner, mais leur dire qu’ils peuvent apprendre de leur propre vécu, qu’ils 

peuvent se regarder dans le miroir et s’instruire eux-mêmes.  

 Shoshana exprime son amour envers les enfants et sa foi dans leur potentiel. La foi en la 

capacité d’un autre sujet initie un « effet Pygmalion » . Cette foi réapparaît dans les entretiens de 

façon constante. Il ne se base pas sur l’indulgence ou la condescendance envers les enfants, mais 

sur la conviction que même ceux qui ont dérivé de la normativité peuvent reconstruire leur vie, 

                                                
66 Concept connu dans l’argot hébreu et désignant la culture pauvre et criminelle des quartiers difficiles. Une 
« racaille » (en hébreu « ars ») est un terme utilisé péjorativement pour désigner des hommes d’origine mizrahi.  
67 Conseillère et superviseur au programme HILA. 

 

68 Shoshana travaille dans un centre éducatif fermé du Parrainage de la Jeunesse où résident des adolescents 
criminels qui ont été jugés. Son travail se déroule dans la partie verrouillée de l’établissement, c’est-à-dire dans les 
cellules des jeunes, après leur journée scolaire. Le passage de la partie verrouillée à la partie ouverte se fait suivant 
l’avis des conseillers, des conseillers sociaux et des enseignants. 



111 

 

une autre vie. L’éthique de la sollicitude (Noddings, 2003) décrit clairement ce processus en 

caractérisant la sollicitude comme un don inconditionnel. C’est un processus mental et 

émotionnel de relation entre l’autre significatif et le sujet en besoin de soutien. Ainsi, Shoshana 

définit précisément ce processus lorsqu’elle met l’accent sur le besoin de l’enfant de se 

responsabiliser, mais en même temps elle voit au-delà de l’acte criminel l’enfant qui existe 

toujours à l’intérieur. 

Dans l’aspiration à la guérison et au don se trouve une recherche inhérente de sens. L’enseignant 

recherche la signification de son travail difficile et complexe et donne une valeur positive au 

succès des enfants. Sans succès, même partiel, la signification du don permanent se perd.  Plus 

encore, le sentiment subjectif de guérison du passé ne peut pas avoir lieu. Le processus de la 

guérison et du don requiert donc un succès relatif des élèves dans leur scolarité. Suite à 

l’expérience de la réussite, il y a l’attente d’un changement comportemental. Ce processus 

téléologique que réalise l’enseignant face aux élèves forme la base de la foi. C’est, parallèlement, 

la voie par laquelle l’enseignant reçoit un retour positif de son travail. C’est à mes yeux la raison 

pour laquelle le profil de chaque enseignant associe  autorité et fonction contenante, association 

que nous analyserons par la suite. 

Tina, ayant émigré de Russie vers Israël avec sa famille, suite à la montée des violences 

antisémites dans les années 1990,  m’a confié son point de vue : 

Tout d’abord, quoi que l’on fasse, il y a quelque chose, je ne veux pas dire une mission, mais il y 

a vraiment le sentiment que tu fais quelque chose de bien. Surtout s’il y a des résultats. Ça donne 

un bon sentiment... Ou bien, nous cherchons la raison... Mais  on sent que l’on fait quelque 

chose. Tout d’abord faire le travail comme il faut, surtout parce que quand on le fait on peut ne 

pas croire qu’il peut y avoir (des résultats – M.W.). Mais si tu travailles et tout à coup tu vois le 

résultat, tu dis toi-même : «  Waouh ! Je n’aurais jamais cru que cela pouvait arriver .» Ça 

n’arrive pas tous les jours, mais ça arrive. Ce sentiment de voir la réussite pour la première fois. 

La deuxième fois, on le vit, et on sent vraiment que c’est pour cela qu’on travaille, qu’on fait... Il 

faut goûter au sentiment de quelque réussite dans la vie (de ces enfants – M.W.) [...]. C’est 

pourquoi je pense réellement que si un enfant ne veut pas apprendre, je pense que la société, ses 

parents surtout, et nous aussi, devons l’éduquer, le guider vers la réussite, même s’il ne veut 

pas.. 



112 

 

La détermination dans le travail, avec des enfants à risques de surcroît, s’exprime par la foi 

absolue dans le potentiel des enseignants à initier un changement significatif à travers la réussite 

scolaire, vers un changement comportemental. A la suite de la réussite scolaire de l’élève, 

l’enseignant reçoit la preuve que sa voie était la bonne. C’est en somme un processus circulaire 

de don, de retour positif, et de don de nouveau. 

Se pose la question à savoir si l’aspiration à la guérison et au don est un élément que l’on 

apprend et acquiert, ou si c’est un élément intuitif, et quelle est la signification de cette intuition.   

 

F. L’intuition dans l’enseignement, ses sources et sa complexité  

La recherche sur les conceptions et les croyances des enseignants dans l’apprentissage de 

l’enseignement a suggéré de nombreuses similitudes de caractérisation dans les conceptions 

intuitives chez les enseignants et chez les élèves [...]. Il est supposé que les croyances et les 

conceptions des enseignants affectent leur cognition et leur comportement ; en particulier, il a 

été suggéré que les croyances et les théories implicites sur l’apprentissage, la motivation, 

l’instruction (par les enseignants), influencent leur comportement instructif dans la classe. De 

plus, ces croyances sont supposées implicites ou tacites, car les enseignants peuvent ne pas être 

conscients de la façon dont ils influencent leur comportement » (Torff, 2000, p. 118) (traduction 

libre).  

Se basant sur les théories développées par le professeur Kahneman,  Oberman (Oberman, 2011) 

avance que notre cerveau fonctionne avec deux systèmes parallèles. L’un rapide et l’autre lent et 

sur un plus long terme. Le premier système est intuitif, utilise des catégories et des hypothèses 

apprises depuis la petite enfance, il fonctionne très rapidement pour nous permettre d’analyser 

des situations sociales, des moments de communication interpersonnelle et réagir en fonction. 

Les intuitions sont parfois utilisées inconsciemment et parfois consciemment. Elles sont de fait 

elles-mêmes la prise de décision rapide dans de nombreuses situations. Par contre, le processus 

de longue durée qu’est l’analyse de ces situations est complexe et requiert une réflexion 

personnelle ainsi qu’une réflexion partagée avec des collègues. En règle générale, l’enseignant 

met en marche son intuition pour gérer des situations se produisant en classe. Pour accorder son 

comportement, il se base sur son expérience, sur sa capacité à lire les expressions du visage, à 



113 

 

comprendre le langage, la voix, le comportement physique des enfants. Souvent, après avoir mis 

en place un comportement découlant de son intuition, il initie une réflexion  qui confirme ou 

contredit sa réaction intuitive. Torff remarque que ces intuitions s’appuient sur des croyances à 

propos des modes d’apprentissage, de motivation et d’enseignement. Il avance en somme qu’il y 

a des croyances préexistantes qui soutiennent l’intuition. Mon avis est qu’en effet cela explique 

du moins partiellement le comportement intuitif de l’enseignant. Cependant, il y a au moins un 

élément important et significatif dans la mise en action de l’intuition, et cet élément est la 

biographie personnelle. 

La biographie personnelle devient l’outil avec lequel l’enseignant analyse la communication 

interpersonnelle entre l’enseignant et l’élève, celle-ci lui rappelant des choses qu’il a vues ou 

entendues, faces auxquelles il a dû se mesurer, ou qu’il a ressenties par le passé. C’est-à-dire que 

la conscience de l’enseignant n’est pas uniquement une somme de croyances intériorisées au fil 

de ses années de travail, mais elle contient aussi des conceptions développées sur le long terme, 

avec l’expérience, avec les souvenirs de sa biographie personnelle et avec la résonnance que 

celle-ci produit au niveau affectif. Tout cela est le mécanisme intuitif mis en branle. 

Shlomo donne un exemple remarquable pour illustrer la relation entre ses convictions et sa 

biographie. Adolescent, il a été affecté par le tracking69 du système éducatif, phénomène dont les 

enfants mizrahi souffrent très couramment, et aujourd’hui il est enseignant et doctorant. Au 

début de l’entretien, Shlomo décrit un discours interne qui s’est formé en lui à travers 

l’observation critique de la réalité :  

Tu sais, ce genre de pensée sur le tracking du système éducatif, aujourd’hui, quand j’y pense, ça 

me semble être la chose la plus improbable du monde, instruire des collégiens et des lycéens, les 

former à devenir la génération future, vraiment... le mot « tracking » est bien faible pour décrire 

ce qui s’est passé alors. Ça me rend curieux, je suis curieux de savoir qui est arrivé où [...]. 

Dans les études de philosophie et autres secteurs de ce type, tu ne vois pas un mizrahi autour de 

toi. Tu vois une hégémonie totale (ashkénaze – M.W.), tu ne comprends pas la différence (entre 

                                                
69 Terme définissant le mécanisme de distinction entre les élèves pendant le collège et le lycée. Certains d’entre eux 
évoluent vers les classes littéraires/théoriques/sciences humaines, et d’autres (plus ou moins les deux tiers) 
intégreront des classes avec lesquelles ils n’arriveront pas au Baccalauréat, passeront des diplômes professionnels, 
comme ça a été le cas pour Shlomo. Pour une explication plus détaillée, voir annexe I. 



114 

 

ashkénazes et mizrahis – M.W.). De toute ma vie on ne m’a jamais dit que j’irais forcément à 

l’université. Du moins à mon époque. Je pense que les gens qui m’entourent sont tous des gens 

qui ont toujours su qu’à un moment ou à un autre ils iraient à l’université. Chez moi ce n’était 

pas comme ça. C’est-à-dire que c’était une chose, tu sais, une chose que je faisais, je n’y 

accordais pas tant d’importance, mais autour de moi la famille était ébahie, waaah, l’université, 

tout ça. Je ne comprenais pas les écarts, je veux dire, du point de vue de la conscience, tu sais, 

dans toute cette affaire des études supérieures... Je sais que là-bas (à HILA – M.W.) c’est les 

marginaux parmi les marginaux, et je suis très lié au discours social israélien. Je sais qui sont 

les mizrahim, je sais ce qu’est l’exclusion et je sais quels sont les groupes marginalisés. Je suis 

un géographe critique, un géographe social critique. Je connais ce terrain, alors je me suis dit : 

j’y vais (travailler à HILA – M.W.), je pourrai (accentuer – M.W.) le discours social. Vraiment, 

le travail à HILA est un travail pour l’esprit aussi. Tu sens que quelque chose se remplit, là d’où 

tu viens pour de vrai...  

Par la suite, il parle des mécanismes intuitifs à l’aide desquels il apprend le comportement 

correspondant à la communication avec les enfants : 

J’ai été à Kfir70. Ecoute, là-bas, c’est une tout autre expérience. Je ne m’imaginais pas que ce 

niveau de marginalisation puisse exister à Tel-Aviv. L’équilibre entre l’enseignement et la 

thérapie... Aujourd’hui, je me surnomme « enseignant thérapeute ». Quand on me demande ce 

que je fais, je réponds que je suis enseignant thérapeutique, je ne suis pas juste un enseignant. Je 

suis enseignant dans les écoles externes (des écoles formelles qui préparent au Baccalauréat – 

M.W.). J’arrive, je fais mon show, je les enthousiasme, les transporte, leur donne un sentiment 

de confiance, leur explique ce qu’est le Baccalauréat, les y accompagne pas à pas, tout va pour 

le mieux. Mais là-bas, tu dois donner une expérience différente... et je ne m’étais jamais imaginé 

dans cette position de thérapeute. Je traverse moi-même aussi quelque chose, dans cette histoire, 

je veux dire dans mon for intérieur. J’apprends des choses. Tu sais, j’étais... comme je suis 

maintenant face aux élèves, c’est différent. Je cultive ces capacités, j’essaie de les apprendre... 

j’y travaille simultanément. J’apprends à m’adoucir, j’essaie de donner, de m’ouvrir moi-même, 

tu sais, ça exige vraiment de l’ouverture. Partager ton expérience, ton ressenti personnel, 

donner de toi-même, de tes couleurs individuelles... C’est ça l’expérience du don, ça vient pas 
                                                
70 Un quartier très pauvre et d’exclusion au sud de Tel-Aviv. 



115 

 

forcément du savoir. Puiser dans l’expérience de la vie et donner quelque chose à quelqu’un 

d’autre, essayer de lui sonner un sentiment d’autonomisation, de réussite, de confiance... C’est 

là que c’est dur, très dur, même. Avec le temps, je comprends ce qu’ils disent (les enseignants de 

HILA à propos des élèves – M.W.), que rien que le fait d’être présent est déjà une réussite. Et je 

ne peux pas dire qu’ils arrivent régulièrement, mais je sais qu’ils m’aiment, les enfants. 

Lorsqu’ils viennent, j’arrive à accéder à eux et ils ont envers moi une certaine estime. Alors, ils 

sèchent une fois, mais lorsqu’ils viendront, ils viendront entièrement et seront présents avec toi. 

Même lorsqu’ils font leur cinéma, ils le font pour toi, parce qu’ils savent que tu es là. Alors 

j’apprends de ces situations et sur moi-même, j’essaie aussi d’évoluer dans cette histoire. C’est 

intéressant, c’est fascinant, ça ouvre les yeux, ça développe... ça me fait du bien. Mais je sais que 

ça a un prix. Jusqu’à il y a deux ou trois semaines on m’appelait là-bas « prof ». « Prof, prof, 

prof... », et maintenant ils m’ont demandé : « Alors, est-ce qu’on peut t’appeler Shlomo ? »71. On 

peut m’appeler Shlomo, qu’est-ce que ça peut faire ? Là-bas aussi, je traverse des expériences 

avec eux, avec ce groupe. Ils jouent aussi à dépasser les limites. A quel point est-ce que tu 

t’ouvres, à quel point tu poses des limites, dans quelle mesure tu te positionne de chaque côté de 

cette limite...Ça te fait éprouver des choses intéressantes, fascinantes, et je pense que j’aime ces 

adolescents. Tu sais, il faut trouver le juste milieu, mais disons que le travail à HILA m’affecte, 

me remplit. 

De fait, Shlomo suit un processus qui touche tous les enseignants, surtout ceux travaillant auprès 

d’enfants et d’adolescents à risques. Au cours de la conscientisation se développe l’intuition. Il 

connaît des hauts et des bas, des difficultés comme des joies, et n’est pas linéaire. Les 

enseignants font des erreurs puis s’améliorent, et ce sont l’amélioration et l’effort fourni qui 

renforcent l’intuition ou la capacité à réagir rapidement à de nombreuses situations. Shlomo 

éprouve une certaine difficulté, car il comprend que pour être entièrement engagé dans l’ici et le 

maintenant de l’enseignement et de l’apprentissage il lui faut être au plus proche de lui-même. 

Le « prix » qu’il doit payer est celui d’un don inconditionnel qui dépend de sa capacité à 

                                                
71 Dans la communication quotidienne en hébreu, on utilise uniquement le tutoiement. Il en va de même pour les 
élèves et les enseignants ou pour les étudiants et les professeurs. Il peut y avoir des situations dans lesquelles les 
élèves appellent l’enseignant par le nom de son rôle : « professeur », mais même dans ce cas la phrase reste à la 
deuxième personne du singulier. 
 



116 

 

s’exposer, ne serait-ce que partiellement. Il ne s’agit pas d’exposer sa vie, mais ses émotions face 

aux difficultés des enfants se trouvant au plus bas de l’échelle de la discrimination. 

L’intuition n’est donc pas innée, elle est sous-tendue par les événements de nos biographies et 

par nos conceptions du monde. Elle se développe constamment sur la base de nos expériences et 

de notre apprentissage. 

L’intuition chez les enseignants est un processus dynamique qui se perpétue. En tant 

qu’éducateurs, nous nous adressons aux enfants dans l’ici et maintenant de l’interaction avec 

eux. Parallèlement, nous sommes en dialogue avec nous-mêmes, avec notre passé, avec les 

similarités que notre biographie nous propose. Ces événements se font écho sans forcément être 

semblables. Le processus associatif qu’effectue l’enseignant est ce qui lui permet de sentir ces 

échos résonner dans des expériences proches, voire semblables.  

C’est là que l’intuition peut servir d’outil de travail principal dans le processus éducatif. 

Autrement dit, les mêmes discriminations, risques et impuissances ressentis par les élèves sont 

forcément aussi une expérience personnelle de l’enseignant. L’histoire que les élèves racontent à 

travers leur comportement émotionnel est codée et l’enseignant peut s’identifier à ces codes. 

Ainsi, la sollicitude se met en marche. Nous éprouvons de la sollicitude car nous pouvons 

intuitivement reconnaître en nous-mêmes des sentiments d’identification et de compassion 

envers la façon qu’ont les enfants de nous communiquer leurs messages. C’est-à-dire 

qu’inconsciemment et intuitivement les enfants eux aussi cherchent la relation à l’autre 

significatif, à l’enseignant. Lorsqu’ils sentent que l’enseignant peut décoder leur comportement 

et leur donner la sollicitude dont ils ont besoin, la relation enseignant/élève se met à changer. 

Rachel, elle, affirme avec conviction que les enseignants capables d’accomplir l’enseignement 

auprès d’enfants à risques sont ceux dont le passé est similaire et rappelle la biographie des 

enfants. Lorsque je lui ai demandé ce qui motivait sa capacité à contenir les enfants, elle a 

répondu :  

Ça vient de l’effort de survie de mon enfance. Je veux dire, il n’y a rien que je ne sois pas 

capable de prendre (de contenir – M.W.), il n’y a rien qui puisse me briser.  



117 

 

Selon elle, son enfance passée prouve sa capacité à contenir et guider ses élèves à risques vers la 

réussite scolaire. 

J’ai souvent entendu cet argument au fil des années lors de discussions sur qui serait l’éducateur 

le plus adéquat pour les enfants à risques. Les différentes conceptions sont des hypothèses 

intuitives plutôt qu’issues de quelque recherche empirique. Selon la première, le ressenti de 

l’enseignant doit absolument être le plus proche possible de celui de ses élèves. Soit, s’il est 

question d’un milieu marginalisé, discriminé et à risques, il y aura des caractéristiques similaires 

aux points de vue ethnique, national et social. Les chances qu’a l’éducateur de « lire la réalité » 

(Freire, 2002a, p. 165) dépendent des correspondances entre son passé et la réalité de ses élèves. 

Cette opinion, très marquée au sein de la pédagogie critique (voir chapitre I), est une tentative 

d’expliquer le phénomène de l’identification par l’appartenance à un même groupe social, 

ethnique, national, etc.  

Cependant, comme le démontrent les biographies proposées ici, les correspondances entre les 

biographies personnelles des éducateurs et celles de leurs élèves ne sont pas forcément d’ordre 

ethnique, social ou national, mais relèvent plutôt de la connivence de leurs interprétations et 

d’une analyse rétroactive que fait l’enseignant de sa propre conscientisation. Cette dernière, 

initiée par un processus réflexif et associatif, permet à l’enseignant de se reconnaître en tant 

qu’être biographique dans les biographies en devenir des enfants. 

Examinons le terme d’« être historique » de Freire (Freire, 2002a, p. 118). Il est en son pouvoir 

de changer son ressenti, de changer le cours de sa vie. Mon opinion est que la sollicitude – ainsi 

que la capacité de contenir et l’empathie qui en découlent – permet de mettre en mouvement un 

processus simultané d’identification aux enfants et d’analyse de certaines parties de sa 

biographie. Cette simultanéité se retrouve surtout dans l’identification liée à la souffrance 

existentielle causée par les graves moments de crise de la biographie. La souffrance et la lutte 

face aux difficultés biographiques se reflètent dans la capacité de s’identifier avec les enfants. 

De ce point de vue, il n’y a pas de modèle biographique, mais une multitude de possibilités dans 

lesquelles le processus réflexif et intuitif guide l’enseignant vers la conscientisation. 

 



118 

 

G. L’enseignant comme individu politisé 

Une partie des enseignants enquêtés ont mis en avant des opinions politiques en rapport non 

seulement avec leur analyse critique du système éducatif formel ou de la réalité dans laquelle se 

perpétue l’échec des enfants à risques, mais aussi dans une optique plus large, en rapport avec 

des questions économiques, sociales et politiques nationales. 

Toutefois, ceux d’entre eux à avoir exprimé ce genre d’opinion ne sont pas arrivés à l’acte 

éducatif par le biais d’un certain canon politique. Au contraire, la compréhension des liens entre 

leur activité éducative et leurs positions politiques leur est arrivée rétroactivement. 

Se pose toujours la question essentielle, à savoir ce que signifie le terme d’« enseignant 

conscientisé ». S’évalue-t-il par sa praxis, par ses convictions idéologiques préexistantes à son 

travail ? Développe-t-il sa conscience politique suite à son travail éducatif ? Comment définir la 

conscience politique de l’enseignant travaillant avec des enfants à risques ? 

La définition est difficile, entre autres par l’impossibilité de synthétiser avec précision toutes les 

possibilités existantes de dialogue éducatif entre l’enseignant et l’élève. Comme le note Jay dans 

sa critique de la pédagogie critique (Jay et Graff, 1995, pp. 201-213) : 

Finalement, la pédagogie critique travaille avec l’enseignant déjà engagé dans l’idée d’une 

transformation sociale telle qu’elle est appréhendée par la pédagogie critique. Le manque de 

volonté de réellement et ouvertement dialoguer avec des opinions différentes limite de façon 

significative les possibilités qu’a la pédagogie critique, et il s’agit d’un frein consécutif, que ce 

soit dans le domaine stratégique ou dans celui de l’éthique (traduction libre). 

Par la suite, Jay et Graff remettent en question le dialogue même comme outil de communication 

politique et comme expression pratique de la conscientisation : 

[...] Freire avance que l’éducation libératrice doit absolument se fonder sur un dialogue entre 

élève et enseignant à propos du vécu des opprimés. [...] Un réel dialogue peut-il avoir lieu 

lorsque l’éducateur connaît d’avance « la volonté authentique » du peuple ou ce qu’elle est 

censée être ? Freire peut appuyer l’importance par la présentation de problèmes et non par la 

proposition d’idées préconçues, le but de l’enseignement restant de faire évoluer l’élève vers une 

perception critique du monde. Cette perception critique requiert, selon lui, la correcte méthode 



119 

 

d’approche à la réalité. Cela signifie que l’éducateur dirige un dialogue dont les résultats sont 

décidés en amont. [...] Que se passe-t-il si ledit dialogue n’aboutit pas aux conclusions désirées 

et si l’élève ne rejoint pas l’avis de l’éducateur ? Freire parle du phénomène où l’opprimé 

ressent une forte attraction envers l’oppresseur et son style de vie, et désire s’en rapprocher le 

plus possible et à tout prix. Même en acceptant la véracité de cette description, il reste un 

problème qui débute lorsque l’éducateur explique chaque cas de désaccord avec ses opinions 

comme résultant d’une identité inauthentique causée par l’oppression intériorisée. Cette 

hypothèse bien que pouvant s’avérer juste, rend un réel dialogue impossible puisque le dialogue 

prenant place se fait avec une bonne foi trompeuse et des participants inégaux (traduction libre).  

Nous avons donc deux domaines problématiques. Le premier est la définition de l’enseignant 

radical ou politique, de ses moyens et de ses outils dans l’enseignement. Le second est l’avantage 

du dialogue comme méthode principale. Mon hypothèse dans ce cas est que l’interaction entre 

l’enseignant et ses élèves est ce qui définit le contexte politique de l’enseignant. Dès lors, la 

définition du « politique » s’adresse plus au processus de conscientisation vécu par l’enseignant 

face à ses élèves au cours de la praxis éducative qu’à son idéologie ou ses opinions politiques – 

qui peuvent encore souvent être imprécises. Le dialogue, quant à lui, est dans ce cas pour 

l’enseignant un outil parmi d’autres. 

Cette question semble s’éclaircir à la lumière du discours des enseignants eux-mêmes et révéler 

des indices quant au développement et aux limites de leur conscience politique. 

Dans son entretien, Rafia parle de sa maison familiale : une famille pauvre, un père orphelin 

travaillant dans la construction et n’ayant eu que huit ans de scolarité et une mère analphabète. 

Malgré tout, le père était autodidacte, lisait sans cesse, était militant au Parti communiste et avait 

introduit chez ses enfants le désir d’apprendre. Rafia était militante dans le mouvement de la 

Jeunesse communiste et y connut les enfants qui sont restés ses seuls amis tout au long de sa 

scolarité, car c’était avec eux qu’elle avait des choses en commun. A l’adolescence, elle s’était 

rebellée contre l’école et ne s’identifiait pas aux enseignants, les critiquait au niveau idéologique. 

Aujourd’hui, elle se voit toujours comme marxiste. De ce point de vue, Rafia est un exemple de 

conscience politique cohérente et solide. Cependant, c’est sa relation à l’enseignement en tant 

qu’enseignante qui a modifié dans sa conscience la perception de l’emplacement à partir duquel 

elle peut exercer son influence : 



120 

 

J’ai senti qu’à HILA, en tant qu’enseignante, je pouvais mener un changement, que je pouvais 

réaliser mon credo et toucher à quelque chose que je pensais ne jamais pouvoir atteindre. Dans 

ma première année de travail à HILA, je n’ai presque pas dormi. Mes élèves étaient des 

adolescentes, je rentrais chez moi avec leurs histoires, avec les harcèlements qu’elles 

subissaient, leurs difficultés... Et je suis quelqu’un qui prend beaucoup sur soi, alors je pensais à 

ces filles tout le temps et il était évident pour moi que là était ma place. J’ai eu beaucoup de 

réussites, j’en ai toujours, et on m’a très bien soutenue. Alors, tout ce qu’on n’avait pas 

remarqué en moi à l’école, je l’ai réalisé à HILA. A HILA, on m’a perçue comme quelqu’un qui 

a du succès, qui est capable de donner, qui peut tout simplement y arriver, c’est quelque chose 

que je n’ai pas connu à l’école. J’ai aimé ce sentiment, il a eu beaucoup d’influence sur moi, 

m’a donné de l’assurance que je n’avais pas avant. 

Autrement dit, malgré les outils politiques, Rafia a découvert que son influence pouvait être 

exercée dans la praxis éducative avec des enfants à risques. Cette conscientisation chez Rafia 

met en relief une question importante quant à l’importance de la conscience politique dans le 

contexte de la pédagogie critique. Une conscience politique critique cohérente et solide est-elle 

suffisante pour que l’enseignant puisse exprimer ses convictions morales dans son travail ? Ou 

est-ce que, lorsqu’il s’agit de travailler avec des enfants à risques, la praxis éducative est ce qui 

permet de donner à ces convictions leur signification ?  

Un exemple supplémentaire de passage d’une conscience politique stable et établie à une praxis 

de changement est l’exemple de Shlomo, comme nous l’avons décrit antérieurement. Partant 

d’emblée d’une conscience politique liée à la situation des mizrahim dans l’académie, au 

tracking, à l’influence qu’a eu le tracking sur sa propre évolution, Shlomo ne tire des 

conclusions critiques fortes que suite à sa rencontre avec les enfants victimes au présent de ce 

tracking. Leur précarité, leur besoin permanent de soutien émotionnel, la discrimination, etc., 

tous ces éléments donnent une signification tangible à la conscience politique.  

Le discours de Shlomo renforce l’hypothèse selon laquelle le mécanisme de la conscience 

demande à faire l’expérience des hypothèses et des conceptions de l’enseignant. Même s’il a déjà 

une conscience politique, il aura besoin d’une expérience pratique. 



121 

 

C’est dans une large mesure un processus similaire à celui que j’ai traversé lors de mes débuts 

dans l’enseignement formel. C’est un processus au cours duquel font surface des prises de 

consciences découlant de la praxis éducative, des dilemmes qu’elle produit, des difficultés à 

traduire la théorie en pratique et une profonde compréhension du fait que l’acte éducatif ne peut 

en aucun cas se calquer sur des opinions politiques, mais doit émaner d’un examen perpétuel de 

ces opinions. C’est un processus dialectique qui, de fait, ne s’achève jamais. 

Si le paradigme de la pédagogie critique appréhende l’enseignant radical comme un enseignant 

conscientisé en amont de sa pratique, la recherche montre que les situations peuvent varier. Mais 

finalement, ce qui définit  la capacité de l’enseignant à initier un changement significatif chez les 

enfants eux-mêmes – à l’aide de sa sollicitude envers eux et de la profonde compréhension que 

leur échec ne peut être en aucun cas justifié par une raison qui leur soit inhérente – est sa 

capacité personnelle à mener un changement concret et pratique. 

Les enseignants évoluent avec leur expérience. Certains d’entre eux développent des opinions 

socio-politiques progressives et incluant d’autres domaines que celui de l’éducation.  Certains 

comprennent le contexte social qui crée le phénomène du risque, de l’échec et de la 

discrimination. C’est la capacité à comprendre le contexte qui permet d’entretenir la praxis de 

l’enseignement. Ces enfants ne sont pas responsables de leur état, ils ne peuvent pas répondre de 

la dégradation de leur niveau scolaire, de leur comportement non normatif ou de leur présence 

irrégulière en classe. La compréhension profonde de ces faits construit chez les enseignants la 

foi, ancrée dans la sollicitude et dans l’intuition, que chaque enfant peut réussir. 

La signification de l’expression « chaque enfant peut réussir » est, dans un contexte 

d’oppression,  fondamentalement politique. Elle brise la conception éducative hégémonique soi-

disant évidente, voyant chez les élèves opprimés un échec certain et annoncé par leur contexte 

social. Cette conception accuse les enfants marginalisés de leur échec, au lieu d’envisager une 

prise de responsabilité systématique sur ce dernier. Elle multiplie les échecs et reproduit les 

méthodes avec lesquelles les enfants de la génération précédente avaient eux aussi été mis en 

échec. Elle les stigmatise et consolide le cercle vicieux de l’échec scolaire. A la lumière de la 

devise féministe déclarant que le personnel est politique, l’activité personnelle de ces enseignants 

est pleinement politique.  



122 

 

Se pose évidemment la question de savoir s’il est possible de se conscientiser au-delà du 

contexte social immédiat de ces mêmes enfants. L’enseignant est-il capable de franchir ce cap 

par lui-même ? Cette question est en quelque sorte provocatrice envers les enseignants en tant 

que groupe subissant une certaine oppression dans le contexte israélien. Les enseignants, en tant 

que groupe affaibli, ne peuvent se conscientiser au-delà du contexte social immédiat que s’ils 

reçoivent un retour leur permettant une réflexion avec leurs collègues à propos d’un contexte 

plus large. Mais, dans le quotidien scolaire, ce type de situation n’existe pas. Les formations 

continues ou les cercles de parole d’enseignants sont très restreints et sporadiques. La 

conscientisation des enseignants dans un contexte plus large sera le résultat de mouvements 

politiques et sociaux étendus et non individuels. Les contextes les plus larges apparaissent dans 

les luttes généralisées. Le travail quotidien de l’enseignant est sisyphesque, complexe, 

hétérogène, etc. Sa capacité à « faire de la place » pour un processus politique réflexif est réduite 

et dépend de l’existence et du soutien d’un groupe de pairs. 

Le deuxième axe caractérisant la majorité des enseignants interviewés va de la pratique à la 

théorie. Mais les compréhensions et les conclusions théoriques y sont plus intuitives et 

fragmenté. 

Ainsi, chez Sarah, enseignante retraitée mais toujours active à mi-temps, expérimentée, rescapée 

de l’Holocauste, la conscience de la culture mizrahi est intuitive et provient de ses années de 

pratique. Néanmoins, les conclusions pratiques qu’elle tire de la question de l’enseignement ou 

de l’éducation en général sont très enracinées et expriment son appréhension de la culture des 

enfants d’origine mizrahi. 

Pendant l’entretien, Sarah se rappelle du début de son parcours d’enseignante et décrit un 

événement révélateur du genre de relations qu’elle construit avec ses élèves. Ensuite, elle nomme 

ses convictions pédagogiques par rapport aux mêmes élèves : 

Je travaillais au Castel72. C’est là qu’a commencé pour moi le poème pédagogique73, car il y 

avait des élèves du Maroc et du Kurdistan, c’est le mélange le plus explosif qui puisse être74. 

                                                
72Quartier de Jérusalem, très  pauvre pendant les années 1950 et 1960. 

73 Sarah fait ici référence au Poème pédagogique de Makarenko. 



123 

 

J’étais alors enceinte de ma fille... Mais là-bas, au Castel, ces jeunes titans, je savais déjà quoi 

faire. Avraham, un grand garçon, beau comme Alain Delon, se tenait là, je croyais qu’il allait 

exploser parce qu’il se querellait avec un autre élève et je m’étais interposée entre eux (avec 

mon gros ventre, M.W). Il m’a dit : « Professeur, ce n’est que pour toi que je ne le tue pas, ce 

n’est que pour toi que je ne le démolis pas... » Il a continué à dire toutes sortes de choses, et je 

restais là entre eux. Je savais déjà ce que je faisais... Je le raconte aux élèves pour leur montrer 

à quel point le langage est important. On dit que l’habit fait la personne (l’expression existe 

dans l’hébreu moderne, M.W.) et je dis toujours que le langage, les mots que l’on fait sortir de 

notre bouche, la façon de s’exprimer, c’est ce qui te représente. Je travaille dur à les convaincre 

que ce qu’ils ont su jusqu’à aujourd’hui, même s’ils se font comprendre au bar ou au garage, ça 

ne suffit pas. [...] (L’enseignant – M.W.) doit respecter chaque personne. Respecter les élèves, 

quel que soit leur niveau. Parce que je pense – et ce ne sont pas que de belles paroles – qu’il y a 

des intelligences qui me dépassent. Tout le monde peut apprendre quelque chose du plus petit 

enfant. C’est un miracle qu’ils sachent ce qu’ils savent. Prends l’exemple d’un enfant qui n’est 

plus à l’école depuis le CE2, comment se fait-il qu’il sache quand même lire et écrire ? C’est du 

génie ! Je veux vraiment dire qu’ils sont dignes de respect. [...] (Par exemple – M.W.), je veux 

donner un exemple de métaphore, et par chance j’en ai trouvé une dans une chanson d’Eyal 

Golan 75 où il dit « ta beauté caresse ma vie », ce qui est une double métaphore dans une 

chanson d’Eyal Golan. J’étais heureuse d’avoir trouvé ça chez lui et non pas chez Bialik ou chez 

Alterman76. 

La capacité de Sarah d’appréhender sa connexion au savoir, à l’esprit et à la culture mizrahi 

comme faisant partie de son travail d’enseignante auprès d’enfants d’origine mizrahi, est un acte 

politique subversif allant à contre-courant du canon hégémonique. Malgré cela, son activité ne 

provient pas d’une analyse socio-politique traduite vers un acte éducatif. Elle ne vient pas d’un 

tel contexte. Elle agit en fonction de ce qui la rapproche de ces enfants. Intuitivement, elle est 
                                                                                                                                                       
74Pendant les années 1950, des conflits entre les deux communautés se sont déclarés à Jérusalem, surtout suite aux 
répartitions immobiliaires dans la périphérie de la ville. 

75 Célèbre chanteur mizrahi contemporain, considéré comme l’un des plus grands chanteurs mizrahi israéliens. 
Malgré sa renommée dans le mainstream populaire, il est encore assimilé à la catégorie de la chanson mizrahi, 
catégorie perçue comme inférieure par la culture hégémonique. 

76 Haim Nachman Bialik et Nathan Alterman sont des poètes israéliens reconnus comme formant le canon culturel 
hébraïque. 



124 

 

convaincue qu’une partie du lien avec ces enfants doit se faire par l’écoute de leurs capacités, par 

le respect envers eux et envers leur culture. 

Autrement dit, Sarah réalise une pratique éducative similaire à celle que ferait tout enseignant 

politiquement conscientisé. 

Cet exemple révèle à quel point l’analyse de la conscientisation des enseignants selon la 

pédagogie critique est problématique. Certains enseignants aboutissent à des conclusions 

évidentes77 suite à une conscientisation politique, alors que d’autres les rejoindront via leur 

pratique éducative. Comme je l’ai expliqué à propos du paradigme reliant la guérison et le don, 

nous retrouvons ici aussi une suite de possibilités allant de la conscience pleinement politisée à 

l’intuition éducative menant à une conscientisation non basée sur des définitions univoques.  

C’est l’une des raisons pour lesquelles j’ai utilisé l’exemple de Sarah. Du point de vue de la 

stéréotypisation des personnages, Sarah représente les premiers immigrants européens arrivés en 

Israël après la Seconde Guerre mondiale. Porteuse du capital culturel européen et rescapée de la 

Shoah, elle est automatiquement associée à l’élite ashkénaze en devenir. Son choix de travailler 

dans l’éducation lors des années difficiles de l’immigration massive de Juifs mizrahi venus 

essentiellement de pays arabes et sa volonté de relever le défi provient de son identification 

émotionnelle avec les enfants et de sa sollicitude envers eux. Ces émotions l’ont guidée dans le 

choix de sa façon de nouer des liens avec ces enfants, même sans analyser en profondeur le 

processus de conscientisation qu’elle a réalisé face aux enfants mizrahi. 

Il ne fait aucun doute que l’éthique de la sollicitude met bien mieux en lumière l’aspect politique 

de la conscientisation de la plupart des enseignants. Comme l’indique Noddings  (Noddings, 

2003), le processus intuitif de la sollicitude développe une capacité de reconnaître le sujet 

récepteur de la sollicitude comme un être entier, porteur d’un savoir, d’un capital culturel et de 

besoins qui lui sont propres. Cette capacité est ce qui nous permet de changer notre appréhension 

de ce sujet. Si nous ne le percevons pas comme un être entier, comme un sujet digne de notre 

sollicitude, nous n’atteindrons vraisemblablement pas notre objectif. 

                                                
77 Parmi eux, certains n’arriveront pas même à une pratique éducative à laquelle ils s’étaient préparés, à cause de 
leur incapacité à s’y mesurer. L’interaction entre leur conscience et le contexte éducatif étant infinie, les possibilités 
de prises de conscience restent ouvertes et multiples. 



125 

 

Sarah explique ce processus comme une tentative de voir dans chaque enfant son unicité, ses 

capacités – même reconnaître le fait qu’il sache lire et écrire sans avoir été à l’école après le CE2 

comme un miracle. Comme l’a souvent fait Paulo Freire (Freire, 2002b), elle souligne le désir 

d’apprendre des autre et non seulement celui de les instruire non pas comme une expression 

dépendante d’une idéologie, mais comme un acte de compréhension du sujet face auquel elle se 

trouve. 

La plupart des enseignants se situent quelque part entre les opinions politiques préconçues et la 

culture intuitive d’une conception du monde tel qu’il se manifeste dans le contexte de la praxis. 

Aussi, nous pouvons constater à quel point la pratique éducative est importante pour la 

conscientisation, et pourquoi un discours théorique dénué de tout acte éducatif ne forme pas 

forcément une base solide pour le jeune enseignant. 

Encore mieux, il semble que la majorité des enseignants ont une opinion arrêtée à ce sujet, d’une 

part parce qu’ils oublient la plupart de leurs études théoriques, et d’autre part parce qu’ils sentent 

que les sujets qu’ils ont étudiés ne sont pas les plus importants. 

 

H. Selon les enquêtés, qu’est-ce qu’un apprentissage conscientisant  

pour les enseignants ? 

 

Les enseignants enquêtés dans cette recherche tendent dans la plupart des cas à se positionner par 

rapport à la didactique, la théorie, et la caractérisation du bon enseignant. Ce phénomène n’est 

pas surprenant puisqu’il révèle justement leur besoin d’exprimer leur ressenti tel qu’il est vécu 

dans la pratique éducative, et non pas tel qu’il serait théorisé dans une analyse de caractère 

méthodologique et académique. 

1. Les théories  

La grande majorité des enseignants enquêtés ici ne se souviennent pas de noms, de penseurs ou 

d’idées principales des différentes approches pédagogiques. Il y a évidemment des hésitations 

face au rappel de tel ou tel penseur, mais il semble en général inadapté au discours sur l’essence 

de l’enseignement. Comme précisé dans le chapitre traitant des théories, les enseignants enquêtés 



126 

 

rappellent les paroles de Janusz Korczak et d’Anton Makarenko (Makarenko, 1941 ; Korczak, 

1996). En fin de compte, ils doivent chercher par eux-mêmes, dans une dynamique d’essais et 

d’erreurs, l’approche qui leur convient le mieux. 

Par exemple, Sarah confie :  

Il y avait tellement de théories, je ne m’en souviens plus. C’est-à-dire, de ce point de vue, je... les 

techniques de travail je m’en souviens... mais les théories je ne m’en souviens pas, je ne les ai 

pas sauvegardées quand je les ai apprises. 

Dans son entretien, Rafiq relève l’une des difficultés récurrentes dans la connexion de la théorie 

à la pratique :   

Elles (les études d’éducation dans les facultés d’enseignement – M.W.) proposent toutes sortes 

de théories, toutes sortes de, tu sais... beaucoup de théories qu’on me donne et dont je ne me sers 

pas. Peut-être que ce que je fais, ce dont je me sers, ce sont leurs théories, oui, mais je l’ai fait 

par moi-même. Les théories ne m’ont pas aidé du tout. Et pour tout dire je ne parle pas que de 

moi, tous les enseignants disent : écoute, les études d’enseignement, avec tout le respect, ce n’est 

qu’un diplôme. L’enseignement que tu apprends concrètement, c’est à l’école, dans la classe, 

avec ce que tu es. Ton expérience se fait là-bas.  

Lorsque je demande à Shoshana, lors de son entretien, si elle se souvient d’une théorie 

quelconque de ses études, elle me demande de lui donner un exemple et je lui donne celui de la 

pédagogie critique Elle me répond :   

Oui, il y avait ça aussi au séminaire (le séminaire des enseignants – M.W.), il y avait quelque 

chose comme ça. La pédagogie critique ? Je sais que c’est... Je vois ça comme une éducation 

avec les yeux ouverts, je crois que c’est proche de ce que j’essaie de faire, de rester tout le temps 

critique face à l’éducation, je crois que c’est ça. Je ne l’ai pas connu de très près, je peux 

comprendre ce que c’est, pourquoi ça existe. J’ai beaucoup de critique envers l’éducation en 

général, sur ce que je fais aussi. J’espère que c’est plus de la réflexion que de la critique de tout 

ce qu’il y a autour. Je pense aussi que ça a à voir avec l’engagement émotionnel, je pense au 

terme « critique » dans la pédagogie et j’essaie de comprendre, ce n’est pas par le savoir, parce 

que je ne sais pas ce que c’est. 



127 

 

Shoshana essaie d’interpréter de façon associative l’essence de la pédagogie critique, sans avoir 

le souvenir de ce qu’elle est. C’est encore une forme de relation à la théorie : comment la théorie 

– ne serait-ce que par son nom – influence l’apprentissage de l’enseignant et l’expérience 

professionnelle de la pratique éducative. 

L’absence de théories pédagogiques dans les explication données par les éducateurs de leurs 

choix pratiques est une question maîtresse de l’analyse du travail des enseignants et du lien entre 

celui-ci et les études qu’ils ont faites dans les facultés d’enseignement. En Israël il n’y a pas eu 

de recherche approfondie sur la dissociation entre la théorie et la pratique vécue par les futurs 

enseignants, malgré un phénomène affligeant de séparation entre la théorie et la pratique révélé 

par le biais de conversations non formelles avec des dizaines d’étudiants en éducation ayant fini 

leurs études. La plupart d’entre eux ressentent que ce n’est que lorsqu’ils commencent leur 

travail à l’école qu’ils commencent à apprendre les difficultés et les ficelles du métier. L’excès 

de théories abstraites détachées de la pratique concrète créent un malaise qui pèse sur les futurs 

enseignants et les convainc qu’ils peuvent facilement se passer des études théoriques. 

J’adresserai ces questions dans les conclusions de la présente recherche. 

 

2. Les compétences requises du bon enseignant travaillant auprès d’enfants à risques 

L’une des questions posées aux enquêtés lors de l’entretien concernait les compétences 

nécessaires selon eux à un bon enseignant travaillant auprès d’enfants à risques. 

La question du lien interpersonnel revient toujours, parfois de pair avec la question des limites 

entre enseignant et élève. 

Dalia partage : 

Je me suis demandée ce qui au fond m’intéressait et j’ai écrit. D’où vient l’enfant ? Il m’est 

toujours important de définir des objectifs : où est-ce que je veux aller, où est-ce que l’enfant 

veut aller ? Les valeurs, les liens émotionnels qui peuvent mener à tous les résultats que nous 

désirons : le savoir, des acquis. J’ai écrit tout ça, très intuitivement, sans le travailler. Tout le 

domaine du savoir-vivre – l’amitié, l’émotion, le lien entre moi et la personne face à moi, en fait 



128 

 

le modèle de tout groupe d’apprentissage, ou de tout groupe de référence où se développe une 

atmosphère positive –, tout ça peut être une aide mutuelle pour tout. C’est-à-dire que si un 

enfant a du mal à apprendre, l’enseignant ne doit pas forcément en faire l’activité centrale de la 

classe, mais un élève peut le remarquer et l’aider. Je dis ça et ça m’émeut, j’y crois, je le vois. Je 

pense vraiment que c’est l’essentiel primordial de l’image de soi, de la valeur de soi. Lors de ma 

première année, en 1981, j’enseignais en quatrième et troisième. J’avais un élève qui, quand il 

rédigeait ses devoirs à rendre, écrivait son nom, Eyal quelque chose, et l’effaçait. Je l’ai connu 

comme ça. Je me souviens que j’étais choquée, je n’étais pas du tout intéressée par ce qui était 

écrit dans le devoir. Ça me caractérise peut-être, que ce qui m’intéresse c’est l’âme, l’émotion, 

les discussions personnelles. Mes collègues me demandaient : « Comment ça se fait que chez toi 

ils font tous leurs devoirs ? Comment est-ce possible qu’ils ne soient pas insolents ? »... Tu sais, 

maintenant que nous en parlons, je crois que j’ai une volonté intarissable de connaître les gens. 

Peut-être que ça laisse, que ça crée chez l’enfant une volonté en retour... une volonté de savoir 

ce que je peux y déposer, ce que je peux donner. [...] J’ai toujours senti que j’avais une autorité, 

je ne me suis pas effacée, j’ai compris mon rôle et il était clair pour moi que si je ne montrais 

pas le chemin, cela créerait un trouble, il y aurais du chaos, du manque de confiance. [...] Je 

crois que je savais quand abandonner le dialogue et quand mettre des points d’exclamation et 

poser des faits. « C’est comme ça ! » 

Dalia décrit là un mécanisme de connexion entre la compréhension de l’enfant quel que soit son 

état, du contexte dans lequel il vit, et la capacité de l’enseignant de déchiffrer ce contexte d’un 

point de vue social, politique, culturel et personnel. C’est la compréhension que souvent le 

fonctionnement scolaire de l’élève dépend de son état émotionnel et non de ses capacités 

cognitives. En ce qui concerne les limites et l’autorité, le message de Dalia est clair. Le chaos 

présent dans les vies de ces enfants oblige l’enseignant non seulement à se servir de son autorité, 

mais aussi à savoir quand celle-ci est nécessaire à la mise en ordre du processus de 

l’apprentissage et de la communication interpersonnelle.  

Pedro donne un exemple intéressant de mode de communication interpersonnelle permettant à 

son avis d’accéder à un aspect indispensable des relations d’enseignant à élèves. 

Il y a à l’école beaucoup d’enseignants dont je n’aimerais pas que mon fils soit l’élève, pas du 

tout. [...] Tout d’abord, la matière, si je dois la classer, c’est ce qui importe le moins. En ce qui 



129 

 

concerne la matière, pour tout dire, l’enseignant peut voir une heure avant le cours ce qu’il veut 

expliquer. Avec tout le respect, ce n’est pas ce qui est important pour enseigner. Je vais te 

donner un exemple, le meilleur qui soit. Un élève arrive en classe en retard. Tu es dans la classe, 

tu es l’enseignant, l’élève s’excuse : « Pardon, je suis en retard, j’avais rendez-vous chez 

l’assistante. » Tu as deux possibilités. Tu peux lui dire : « C’est bon, Yossi, assieds-toi » et 

vérifier plus tard avec l’assistante. Et tu peux lui dire : « Va m’apporter un mot de l’assistante. » 

Je pense que ta relation avec l’enfant commence et se résume là. Je vois beaucoup d’enseignants 

qui le font, ça me rend fou. On ne lui donne pas l’occasion de montrer qu’il est honnête. Quand 

tu lui dis d’aller apporter un mot, qu’est-ce que tu lui dis ? Tu lui dis d’aller raconter ses salades 

à quelqu’un d’autre. C’est la relation qui s’installe à l’école et ça m’enrage. [...] Les enfants se 

mettent instantanément sur la défensive parce qu’ils savent que la réaction des autres 

enseignants est tout de suite : « Où étais-tu ? » alors que moi je leur dis : « Ça va, c’est bon. » 

(L’enfant me dit – M.W.) « Quoi, tu me crois ? » et je dis : « Oui, pourquoi est-ce que je ne te 

croirais pas ? [...] (Construire – M.W.) la confiance avec l’enfant, ça vient en premier, 

beaucoup de confiance. En deuxième, bon je mettrais ce que j’ai appris de mon commandant à 

l’armée. Faire attention à mon langage, donner l’exemple. Ça veut dire arriver à l’heure en 

classe, mais donner une chance au retardataire, [...] noter son retard, lui donner une deuxième 

chance et à la troisième lui dire : « Écoute, j’ai essayé, je t’ai donné une chance, mais tu dois 

prendre cette chose en main », ou je ne sais pas, qu’il y ait un échange, sinon, tout sonne comme 

si on le jette dehors. Alors je pense qu’il faut vraiment faire attention à ce genre de chose. Tout 

d’abord la confiance, et puis je crois qu’avoir beaucoup d’empathie envers l’enfant est aussi 

important. L’écouter, qu’il dise, qu’il raconte. Il faut initier la conversation, demander comment 

s’est passé le week-end, ce qu’ils ont fait samedi, comment ça s’est passé... Souvent, les enfants 

demandent pourquoi je pose la question. Comme si ça les effrayait. « Comme ça, je voulais 

savoir. » Ils n’ont pas du tout l’habitude que quelqu’un s’intéresse à ce qu’ils ont fait, c’est 

lamentable. J’aimerais que d’autres enseignants fassent aussi ce genre de chose. Qu’ils donnent 

à l’enfant le sentiment qu’il est important et non pas... Qu’ils donnent ce sentiment, et après, si 

c’est sincère, c’est encore mieux, mais même si ça ne l’est pas, ce n’est pas grave, parce que 

c’est un processus. Au début, c’est peut-être artificiel, mais si on le fait régulièrement, je suis sûr 

qu’on développe une relation et qu’on y prend goût. Alors je pense que je veillerais à ce qu’il y 

ait beaucoup d’ateliers à ce sujet dans les facultés (d’enseignement – M.W.). 



130 

 

Pedro décrit ici le genre de dialogue qu’il cultive avec l’élève et le définit comme l’élément 

essentiel du discours éducatif. Il prend pour point de départ la perte de confiance des élèves 

envers leurs enseignants suite au comportement de ces derniers. La méfiance s’installe des deux 

côtés, ce qui annule toute possibilité de dialogue empathique. C’est pourquoi sa proposition pour 

les études des futurs enseignants fait sens : apprendre à construire un dialogue empathique et 

comprenant avec les enfants. 

Pour sa part, Wafa met en avant un lien entre son activité et sa conception du monde. Elle 

appréhende l’éducation d’un regard holistique, liant les enseignants, le contexte social, les élèves 

et les parents. A propos des enseignants, elle développe : 

 

Je côtoie des enseignants, je les vois enseigner, je vois le système faire la sourde oreille à ce 

sujet, fermer les yeux, ne pas vouloir savoir. Je connais des enseignants [...] qui ont des 

spécialités et des diplômes et qui n’enseignent pas réellement. [...] Ils viennent, font le minimum 

et s’en vont, comme si c’était normal. Et ceux qui veulent donner davantage sont freinés par le 

système. Vraiment, voilà mon problème. [...] La spécialisation est une bonne chose ; si tu 

enseignes les mathématiques, il faut absolument être spécialisé [...], mais il faut aussi avoir une 

approche de l’éducation, je veux dire savoir ce que l’on veut faire. Est-ce que tu viens faire tes 

heures pour repartir le plus vite possible ? Il faudrait sentir que l’on fait partie de quelque 

chose, d’une certaine chaîne, non pas de la chaîne bureaucratique, mais de la chaîne du futur de 

ces enfants. Tu es un maillon qui construit leur futur. Si tu ne sens pas que tu as un rôle 

important, tu ne peux rien faire, rien créer et rien changer chez ces élèves. Tout d’abord, tu dois 

toi-même être convaincu que tu peux, dans une certaine mesure, être significatif pour eux. Si tu 

es convaincu, tu le prends sous ta responsabilité, c’est une grande responsabilité. Tout ce que tu 

dis, chaque mot est reçu différemment par les élèves. [...] L’enseignant doit absolument écouter 

les élèves, et les parents aussi. Il y a des gens qui n’écoutent pas les parents. Surtout chez nous à 

Ramleh78, la ville elle-même souffre d’un trouble de déficit de l’attention79. Personne ne 

                                                
78 Ville mixte – de population juive et arabe – au centre d’Israël. 
79 Wafa fait ici une remarque sarcastique en faisant du déficit de l’attention une caractéristique attribuée à 
l’ensemble de la ville. 



131 

 

s’écoute, personne ne fait attention. J’ai le sentiment que les parents ont besoin d’être écoutés, je 

compte beaucoup sur la communication avec les parents. J’essaie justement de créer avec les 

parents des liens forts pour les engager dans le processus, pour qu’ils s’investissent dans le 

processus de leurs enfants. Parce que, vraiment, ce n’est pas facile, économiquement, 

socialement, tout. Certains d’entre eux n’ont pas leur bac, une grande partie sont analphabètes 

et ne peuvent pas aider leurs enfants à faire leurs devoirs. Il y a aussi des problèmes sociaux, 

évidemment, beaucoup de divorces, de violence, toutes sortes de problèmes. J’essaie d’écouter 

les parents parce que je me dis que si nous étions liés ils pourraient mieux l’aider, ils se 

sentiraient plus proches de moi [...] parce que beaucoup de parents voient l’école comme 

quelque chose de négatif, comme une ennemie, qui les représente sous un mauvais jour. Il y a 

des parents qui ressentent ça et luttent contre l’école. Qui s’énervent et crient au moindre petit 

problème. Ils sont mécontents en permanence parce qu’ils sont convaincus que l’école n’agit pas 

pour le bien de leurs enfants. Et je crois que si j’arrive à créer un lien avec eux, s’ils sentent que 

je m’identifie à eux, que le les comprends, ils peuvent s’investir vers quelque chose de meilleur. 

Parce qu’en tant que parent, si tu sens que l’école est une ennemie hostile, tu ne peux pas 

supporter ton enfant, l’aider, l’écouter. Alors à mon avis il s’agit plus d’écouter. Un bon 

enseignant, surtout dans la population avec laquelle je travaille, doit surtout écouter. [...] (A 

HILA – M.W.), tu dois simplement t’adresser à eux sur un pied d’égalité, parler leur langage. 

Ça ne veut pas dire qu’ils parlent différemment de nous, mais qu’il faut réellement essayer de se 

lier aux choses qui les intéressent, et à partir de là travailler au changement. C’est-à-dire ne pas 

être dès le début en situation d’adversaire. [...] Je pense que, tout d’abord, un bon enseignant 

doit absorber, doit savoir absorber et écouter. Savoir laisser l’élève parler sans l’assommer. S’il 

veut parler il parlera, sinon, non. [...] (Le plus important – M.W.), c’est de leur donner des 

outils qui leur serviront dans la vie, comment trouver un emploi, comment parler avec son 

directeur de travail, comment réagir à un salaire impayé, en somme des choses de base. Parce 

que ce sont des jeunes de quinze-seize ans, ils ne savent pas encore grand-chose de la réalité qui 

les entoure. Le travail n’est pas le seul sujet, il y a aujourd’hui beaucoup de dangers et les élèves 

qui décrochent ne sont pas forcément les élèves problématiques. Ce sont justement les élèves les 

plus fragiles et émotionnels qui décrochent de l’école. C’est absurde de rencontrer des élèves ici 

(à HILA – M.W.), je me dis : « Oh, mon Dieu, quels enfants, comment se fait-il qu’ils ne sont 

pas à l’école, comment ont-ils décroché ? Pourquoi ? Ils sont si mignons, je ne sais pas, ce sont 



132 

 

les plus fragiles et tendres qui se détachent parce qu’ils ne sont pas écoutés. Et ils ne sont pas 

écoutés parce qu’ils ne savent pas mettre en avant leurs propos, ils ne disent rien, n’ont pas de 

voix, alors ils se tournent tout seuls vers leurs besoins, vers d’autres choses, vers une autre 

appréhension de l’école. Et là, au lieu d’en prendre soin, le système les rejette ou bien leur dit de 

venir une fois par semaine, pour pouvoir être inscrits à l’école, et c’est tout. [...] Je pense que si 

l’on écoute l’enfant et si l’enfant se lie à nous, sent qu’on le comprend, qu’on s’identifie à lui et 

qu’on veut son bien, alors bien sûr qu’on peut l’engager vers sa réussite scolaire, bien sûr. Je 

rencontre un élève, il commence à s’ouvrir, à sortir de son cocon, de sa résistance, parce qu’il 

sent qu’on le traite en égal, qu’on le respecte et qu’on ne s’adresse pas à lui comme dans 

l’enseignement frontal. Dans l’enseignement frontal, c’est clair, on a beau être un bon 

enseignant, la stratégie, la forme elle-même de l’enseignement est oppressive. Il n’y a rien à 

faire. Mais là (à HILA – M.W.), il ne se sent pas contraint ou oppressé, personne ne veut le 

forcer. Il y a une négociation continue entre l’élève et son éducateur sur ce qu’il va apprendre, 

ce qu’il veut apprendre, ce qu’il veut être, comment l’éducateur peut l’aider, ce que l’éducateur 

reçoit en échange : « En tant qu’enseignante, je veux écouter ce que tu as à me dire aussi, ce que 

tu peux me montrer en tant qu’élève. » A mes yeux, les deux vont ensemble parce que si l’élève 

se sent plus à l’ais, il se donne plus dans son apprentissage. A l’école, il n’investissait pas dans 

son apprentissage parce qu’il sentait qu’il n’y avait pas sa place, que personne ne s’intéressait à 

lui ou l’écoutait. Alors pourquoi faire des efforts, avec quelle motivation ? D’où lui viendrait 

cette motivation ? Je crois que le côté social et émotionnel du travail avec l’enfant peut l’ouvrir 

et le motiver à apprendre.  

 

I. Conclusion 

Le modèle de Wafa est le dialogue avec les parents et avec les enfants comme approche critique 

du système oppressif. Il est intéressant de noter que sans connaître la pédagogie critique,elle le 

met très clairement en pratique. Elle conçoit par elle-même que le dialogue, l’écoute et la 

sollicitude envers les enfants et leurs parents sont la clé de la réussite scolaire. Elle touche le 

fond du problème et agit avec en permanence un regard critique envers ses collègues et envers un 

système scolaire qui non seulement échoue à être en contact avec les élèves à risques et avec les 

milieux marginalisés et en situation de précarité, mais de plus les transforme en ennemis. Ses 



133 

 

définitions reflètent celles de la sollicitude en contexte éducatif (Noddings, 2003 ; Noddings, 

2005) et mettent en lumière les principes de la pédagogie critique en ce qui concerne les enfants 

à risques. Les conceptions de Wafa sont représentatives de celles de beaucoup d’enseignants à 

HILA. Elle s’exprime clairement et intuitivement, ses propos sont d’un côté l’écho de sa 

biographie personnelle et de l’autre ils rejoignent les principes d’une théorie pédagogique. 

Nous y retrouvons premièrement l’importance du dialogue avec les enfants et avec d’autres 

significatifs – par exemple les parents. Il s’agit d’un dialogue qui permet à l’enseignant de 

comprendre en profondeur la signification de l’oppression et ses effets sur le comportement 

personnel. Le point de départ du travail de l’enseignant est que le dialogue égalitaire ne rend pas 

des élèves égaux à l’enseignant, mais permet à ce dernier de comprendre l’enfant en prenant en 

compte son état existentiel, l’ampleur du dommage qui lui a été fait, ainsi que son image de soi 

blessée par le décrochage et l’échec scolaires et par son contexte social. Ainsi, une appréhension 

holistique de l’enfant rend son entourage, sa famille, son langage, etc., inhérents à l’image que 

l’enseignant se fait de son état. 

Deuxièmement, l’enseignant doit obligatoirement engager une communication sollicitante avec 

l’enfant. Le rôle de l’enseignant est ici d’initier un changement dans le type de communication 

entretenu jusque-là entre l’enfant et le système scolaire, dans le but de permettre un autre type de 

relation.  

En troisième lieu, la communication interpersonnelle et le genre de messages que l’enseignant 

fait passer tiennent un rôle de grande importance. Comme le précise Pedro, le dialogue est un art 

qui peut être non violent, respectueux et basé sur la confiance de l’enseignant en son élève.  

Quatrièmement, nous retrouvons une méthode du dialogue ancrée dans les principes de l’autorité 

contenante et dans certains modèles de didactique comportementale 80. Ces approches 

                                                
80  L’autorité contenante et la didactique comportementale sont des termes utilisés par certains éducateurs – dont je 
fais partie – et ils sont utilisé ici pour désigner des phénomènes décrits lors d’entretiens avec les enseignants. 
L’autorité contenante s’adresse à la construction de relations entre l’enseignant et les élèves dans lesquelles, d’un 
côté, l’autorité claire de l’enseignant définit les limites et mène les processus, et de l’autre elle reste contenante dans 
le sens où elle sait se mettre à l’écoute de la situation de l’enfant, de sa détresse, et lui permet de faire des erreurs. 
Etre contenant avec l’enfant ne contredit pas l’autorité. L’autorité pose clairement le contour des relations de 
pouvoir entre l’élève et l’enseignant. Un dialogue franc se construira donc aussi sur la compréhension de la distance 
entre les deux côtés. La didactique comportementale s’adresse aux différents types de messages, leur expression et 
la façon dont l’enseignant pose des question et donne des réponses à travers son dialogue avec les élèves. Le sujet a 



134 

 

soutiennent que face aux enfants à risques et marginalisés ou en situation de précarité, issus de 

communautés marginalisées ou en situation de précarité, la première chose à faire est de « faire 

place nette », c’est-à-dire se mettre à l’écoute de la détresse révélée par le comportement des 

élèves avec une confiance entière. Pour cela, l’enseignant doit être sensible dans le sens où son 

écoute doit être active. C’est-à-dire que des décisions doivent être prises au fur et à mesure, à 

propos de ce qui devrait se faire avec l’enfant, par quels moyens et avec quelles étapes.  

Bien que les enseignants le fassent intuitivement et individuellement, les témoignages des 

enseignants sont fortement similaires dans les expressions et les moyens d’agir choisis. Ce 

phénomène est important puisqu’il est révélateur du fait que même sans forcément utiliser des 

termes explicites tous les enseignants enquêtés ont réussi, avec l’expérience, à comprendre le 

contexte socio-éducatif de leurs élèves. Ils ont saisi l’injustice grave faite à ces élèves par le 

système éducatif et ils les considèrent comme des victimes, dépossédées de leur normativité par 

un appareil oppressif81. Libérer l’enfant de la culpabilité qu’il ressent envers son état et 

comprendre le contexte responsable de la marginalisation de cet enfant sont les clés de 

l’enseignant dans la quête de sa capacité à mener un changement.  

Autrement dit, les aptitudes qu’un enseignant devrait avoir, au-delà de ce qui a été énoncé 

antérieurement, seraient une écoute approfondie – que je conçois comme faisant partie des 

caractéristiques de la sollicitude – portée non seulement sur l’enfant, mais aussi sur soi-même, 

sur sa volonté d’être un personnage significatif pour l’enfant et sa volonté de donner de soi et de 

                                                                                                                                                       

été étudié par Lisa Delpit (Delpit, 1997 ; Delpit, 2006) dans le contexte de l’enseignement auprès d’enfants afro-
américains, dans le but de comprendre quels types de messages désirés peuvent ou non être compris par l’enfant. 
Les définitions de Delpit soulignent les besoins de l’enfant dans un contexte oppressif et discriminant. Souvent, 
selon elle, l’enseignant porte atteinte au potentiel de son dialogue avec les enfants s’il ne pose pas de claires limites 
et s’il n’exprime pas son autorité de façon à ce que les élèves puissent la comprendre correctement. L’un des 
premiers pédagogues ayant écrit à propos de la didactique comportementale – bien qu’il ne l’ait pas appelée ainsi – 
est Janusz Korczak (voir chapitre I).  

81 Le mot « oppression » lui-même n’apparaît que dans l’entretien avec Wafa et ne se retrouve pas chez les autres 
enquêtés. Ils expriment une colère envers l’indifférence du système et le critiquent, mais utilisent en général des 
termes relevant de l’émotion. L’idée de l’« oppression » désigne et explique ici le lien entre la pédagogie critique  et 
l’analyse du système éducatif. Je dois néanmoins noter que même lorsqu’un enseignant ne qualifie pas 
d’« oppressive » la situation au sein du système éducatif formel, lorsqu’il exprime sa colère contre lui par ses 
émotions, il parle de la même chose avec moins de formulation. D’après mon expérience avec les enseignants, la 
reconnaissance des injustices perpétrées par le système éducatif fait surface de façon intuitive à un stade initial sous 
forme de colère envers l’injustice faite aux enfants, alors que les termes relevant d’une analyse rationnelle, s’ils 
apparaissent, ne le font qu’à un stade plus tardif. 



135 

 

permettre une guérison, une réparation. Cette écoute semble devoir se faire à partir du sentiment 

que bien qu’elle soit individuelle, elle mène à une compréhension partagée de la réalité vécue par 

les enfants. 

Malgré leur importance, ce ne sont pas les différents caractères des enseignants qui ont menés 

ceux-ci à la conscientisation, mais leur sollicitude envers la population avec laquelle ils 

travaillent. Dans ce sens, on notera qu’il s’agit d’un groupe particulier d’enseignants, puisqu’ils 

sont disposés à se donner au-delà du cadre formel de leur travail afin de permettre aux élèves à 

risques d’accéder à la réussite scolaire, sachant que c’est peut-être la dernière chance de ces 

enfants. Le sentiment de responsabilité qui emplit ces enseignants, avec la joie résultant de leur 

capacité à mener un changement concret, sont finalement ce qui les conscientise et ce qui 

renforce les mécanismes qui les motivent. 

Il reste à savoir s’il est possible de reconnaître les enseignants susceptibles de pouvoir fournir un 

tel travail, de le faire avec succès et de traverser un processus de conscientisation. A ma 

connaissance il n’existe pas d’évaluation de ce genre, et si elle existait, mon avis est qu’elle ne 

serait pas efficace à l’identification de ces potentiels éducateurs. Plus encore, je dirais que tout 

enseignant devrait répondre à ces caractérisation ne serait-ce que partiellement, pour pouvoir 

réaliser son travail correctement avec tous les types d’enfants et non pas uniquement avec les 

enfants à risques. 

La question de la conscientisation en termes de guérison et de don est très présente dans la 

théorie de la pédagogie critique (Noddings, 2003 ; Noddings, 2005). Nous pouvons en partie le 

voir chez Paulo Freire, surtout dans sa description des principes du travail de l’enseignant 

(Freire, 2002b). Il est tout aussi évident que le dialogue est aussi une composante centrale dans le 

processus de la conscientisation selon la pédagogie critique. Toutefois, en dépit de la vision de la 

pédagogie critique, nous découvrons qu’il s’agit d’un processus d’écoute et d’apprentissage 

auprès des élèves où l’enseignant apprend le contexte de l’oppression et ses modes d’expression. 

Ce n’est donc pas un dialogue entre égaux, et le sujet de ce dialogue n’est pas la matière 

enseignée, mais bien la lecture de la réalité et son interprétation par l’enfant et par l’enseignant. 

Ce processus est différent de celui décrit par la pédagogie critique et exprime les relations de 

pouvoir existant entre adultes et enfants. Le contexte de l’éducation, à chaque étape de l’enfance 

puis de l’adolescence, ne permet pas de réaliser le même dialogue qu’entre adultes. Le but du 



136 

 

dialogue est l’analyse et l’interprétation que fait l’enseignant de l’élève, ainsi que 

l’accompagnement de celui-ci sur la voie du changement. Mais c’est aussi le moyen par lequel 

l’enseignant se conscientise. Le point de départ n’est donc pas le questionnement socio-politique 

du système éducatif, mais il découvre plutôt celui-ci à travers son travail avec les enfants. Ainsi, 

sa motivation se développe à partir de sa sollicitude et non pas d’une lecture intellectuellement 

politique de la réalité. L’intuition de l’enseignant devient donc l’instrument à l’aide duquel il 

sonde les profondeurs du microcosme de sa rencontre avec ses élèves. Il commence à 

comprendre le contexte lorsqu’il réalise que malgré leurs différences de tempérament les enfants 

sont relativement semblables dans leur comportement et dans leur attitude face à l’apprentissage. 

La déduction de Wafa est que ces comportements reflètent le fait que leur voix n’est pas 

entendue. Il en va de même pour Shlomo lorsqu’il parle de la différence entre son savoir 

académique sur l’oppression des mizrahim et sa découverte de la marginalité bien tangible de ses 

élèves. C’est un processus de découverte douloureux de la souffrance humaine de ces enfants 

innocents. 

C’est évidemment aussi la raison pour laquelle les entretiens sont tant empreints d’empathie 

envers les enfants. Il ne s’agit pas d’une analyse froide et technique de la réalité, mais de la vie 

elle-même et des injustices qui s’y manifestent.  

  



137 

 

Chapitre III - Conclusions  
 

Ce chapitre suivra les différentes théories discutées plus haut et leur interaction avec la recherche 

biographique. J’analyserai premièrement la pédagogie critique dans le prisme des entretiens 

effectués. Je ferai de même par la suite avec l’éthique de la sollicitude. Enfin, je noterai les 

conclusions générales découlant de la recherche. 

 

A. Le contexte 

Le contexte détermine les caractéristiques de l’apprentissage réciproque des enseignants et des 

élèves dans une dynamique dialectique.  

Un discours de solutions pédagogique universelles est donc une absurdité aux yeux de la 

pédagogie critique. L’appréhension du contexte est primordiale, paradigmatique et indispensable 

à la pensée pédagogique. Ce sont les modes d’interprétation du contexte et de l’oppression qu’il 

contient qui déterminent les résultats de l’apprentissage et non pas les modèles concrets du 

travail pédagogique (Freire, 1990 ; Freire 2002a).  

Par la suite j’analyserai le besoin de pragmatisme chez les enseignants dans le but de comprendre 

le contexte dans lequel ils vivent et travaillent. Nous devrons toutefois rappeler que, comme nous 

l’avons remarqué dans les entretiens, le contexte définit la structure du discours entre enseignants 

et élèves. Dans la situation de l’entretien biographique, deux contextes se rencontrent. Le 

premier est celui de la biographie personnelle de l’enseignant, tandis que le second est celui de 

l’activité éducative avec les enfants à risques. La dialectique de la rencontre de ces deux 

contextes est ce qui nous permet de comprendre les motivations, les conceptions et les modes de 

travail adoptés envers ce groupe d’élèves. 

Il est évident que le contexte spécifique de l’éducation auprès d’enfants à risques n’est pas 

forcément exemplaire des démarches adoptées par l’ensemble des enseignants. Malgré cela, 

certaines similitudes font surface dans les entretiens à propos des expériences de l’école 

formelle. Malgré l’hétérogénéité des élèves, l’approche générale de ces mêmes enseignants – 

leurs motivations et leurs visions du monde – restent les mêmes au sein de l’école formelle. 



138 

 

Ainsi, bien que le contexte du travail éducatif auprès d’enfants à risques soit pour les enseignants 

un domaine de pratique particulier, il les accompagne et leur sert de fil rouge dans les autres 

cadres de leur activité. 

Autrement dit, cette recherche montre que la capacité des enseignants à comprendre 

profondément le contexte de tous les enfants et non seulement celui de ceux dits « à risques » 

découle de la grande similitude de leur approche de ces différents contextes. 

La présente recherche m’a montré que mon écoute des enseignants (Weksler, 1012), de leur 

expérience de l’activité éducative et de leur expérience du lien dialectique prenant place entre 

leur biographie personnelle et leur travail éducatif est un acte qui a une grande influence sur la 

possibilité de la conscientisation des enseignants. Evidemment se pose encore la question de 

savoir si l’expérience pratique auprès d’enfants à risques concourt à la compréhension de 

contextes éducatifs différents. 

Cette question appelle par elle-même une ou plusieurs recherches supplémentaires.  

En règle générale, l’un des principaux legs de la pédagogie critique est que la conscientisation 

doit être appréhendée dans un contexte spécifique. Dans notre cas, le contexte est l’oppression 

des enfants. Parallèlement, la recherche biographique est une méthodologie permettant de sonder 

le processus de la conscientisation des enseignants dans un contexte précis, interprété et traduit 

dans le discours du sujet lui-même, grâce à sa capacité à appréhender son passé avec un regard 

critique d’un côté et empathique de l’autre. 

Il transparaît clairement des entretiens que le contexte des élèves est bien connu des enseignants. 

La compréhension de ce contexte se fait souvent intuitivement, avec une certaine sollicitude 

provenant de l’appréhension des élèves comme victimes dont la situation a été provoquée par le 

contexte socio-éducatif. Cette sollicitude des enseignants provient entre autres de leur biographie 

personnelle et de leur capacité à être en sollicitude envers eux-mêmes. Leur compréhension 

approfondie de leur contexte personnel est ce qui leur permet de comprendre le contexte d’autres 

sujets. 

Il y a donc une connivence entre la pédagogie critique d’une part et la conscience des 

enseignants et leur praxis de l’autre. Cette corrélation leur permet de s’expliquer l’essence de 



139 

 

leur travail ainsi que ses sujets particulièrement importants. Ce n’est pas un hasard si selon eux 

les outils de base de tout enseignant sont la capacité interpersonnelle à déchiffrer et analyser le 

comportement des élèves, à se mettre à leur écoute, et la capacité à contenir et être 

simultanément autoritaire. Ce n’est pas non plus un hasard si l’importance du savoir académique-

cognitif diminue dans le monde éducatif. Ce savoir a une importance évidente, mais il représente 

précisément ce « savoir universel » qui n’est pas l’essence du travail éducatif. 

 

B – Le paradigme de l’enseignant libérateur  
Le sujet se trouvant au centre du processus de l’appréhension, de l’analyse et du changement du 

contexte est toujours l’apprenant. L’enseignant lui sert de guide, d’agent, mais ne peut réaliser le 

travail de l’apprenant (Freire, 1986 ; Freire, 1986b ; Freire, 1989 ; Freire, 2002b). 

Plus encore, la lecture du monde doit en partie émaner du point de vue de l’oppressé lui-même, 

de ses narratifs et de sa biographie, afin d’appréhender à travers eux la lettre écrite et le texte 

hégémonique. 

A la recherche d’une interprétation à son histoire, la personne opprimée découvre, construit et 

intériorise son langage (ibid.). 

L’une des premières questions qui font surface suite à cette proposition concerne le rôle de 

l’enseignant. Représente-t-il les oppresseurs ? Fait-il partie des opprimés ? Tient-il un double 

rôle ? 

Les éducateurs, en tant qu’intellectuels, sont responsables de la conduction du processus de la 

conscientisation des élèves opprimés. Mais peut-on faire confiance à un changement s’il est 

guidé par les détenteurs du capital culturel hégémonique ? Dans un processus de changement, 

comment faire la différence entre opprimés et oppresseurs lorsque de fait ce sont des oppresseurs 

qui guident le changement ? 

Pour compléter son argument selon lequel les oppresseurs n’ont pas de rôle à tenir dans le 

processus de libération mis à part leur « suicide de classe » (Freire, 2000, p. 25) et leur adhésion 

à la lutte des oppressés, Freire utilise la formule marxiste stipulant que les opprimés ont le 



140 

 

pouvoir de libérer l’humanité entière, puisque leur statut leur donne une perspective visionnaire 

pertinente de l’ensemble de la société. 

Comme je l’ai précisé antérieurement, cette question révèle les incohérences de la pédagogie 

critique et caractérise l’approche de la pédagogie critique envers les éducateurs.  

Au-delà des biographies personnelles – qui démontrent clairement que la majorité des 

enseignants interrogés ont été opprimés dans leur passé ou bien ont survécu au cours de leurs 

vies à de très grandes difficultés –, les entretiens reflètent une critique tranchante de la pédagogie 

critique. Cette critique est évidemment sous-jacente, car les enseignants ne connaissent pas ce 

courant éducatif.  

Qualifier les enseignants adhérant à l’approche de la pédagogie critique de «  libérateurs » (Shor 

et Freire, 1986) est un acte qui a pour effet immédiat de définir le reste des enseignants comme 

« collaborateurs de l’éducation bancaire » (ibid.). Se pose alors la question de savoir : qu’est-ce 

qu’un enseignant libérateur ? Si cette définition inclut la sollicitude envers l’élève opprimé, la 

confiance en ses capacités et la compréhension du contexte qui l’a mené à sa situation présente, 

alors nous somme clairement dans le domaine de l’« enseignant libérateur ». Mais si la 

pédagogie critique requiert de connaître toutes les complexités du contexte socio-politique des 

opprimés, le fonctionnement du système oppressif ainsi que ses correspondances avec des 

contextes plus larges, il est évident que les enseignants interrogés ne répondent pas aux critères. 

Mais la pédagogie critique exige-t-elle réellement tout cela des « enseignants libérateurs » ? Le 

seul moyen de le savoir est l’examen du domaine de ladite « libération ».  

Si la libération prend place dans le microcosme de la salle de classe, avec les élèves spécifiques 

de l’enseignant en question, il ne s’agit que d’une libération partielle. Ce n’est pas une libération 

culturelle, mais une libération de la capacité de ces élèves à changer leur image d’eux-mêmes, de 

passer d’un état de transparence et d’échec à celui de personnes confiantes en elles-mêmes, 

fortes d’espoir et de perspectives. Si la libération signifie la lecture et la compréhension de la 

nécessité d’un changement de l’ensemble du contexte social, politique et culturel, les élèves et 

les enseignants en sont assurément éloignés. Mais existe-t-il une possibilité différente ? 

L’analyse de la relation entre le contexte scolaire et celui, plus large, de la société, représente en 

lui-même une conscientisation de la part des enseignants. Pour en arriver là, d’autres processus 



141 

 

complexes doivent être mis en marche, des processus qui ne font pas forcément partie de 

l’interaction au sein du contexte éducatif. 

Autrement dit, l’enseignant, de même que ses élèves, ne se conscientise pas absolument vis-à-vis 

du contexte social large, sauf s’il change son appréhension des domaines s’étendant au-delà de la 

salle de classe. Selon la pédagogie critique, la conscientisation se fait dans la praxis, or la praxis 

de l’enseignant se trouve dans la salle de classe. C’est peut-être la raison pour laquelle Freire 

soutient qu’être enseignant auprès des opprimés est insuffisant et que pour se conscientiser il est 

impératif d’agir et de militer en dehors des murs de l’école (Freire, 1996). Mais si l’on suit cette 

approche, il n’y aurait pas nécessairement de corrélation entre la vie de la classe et celle 

extérieure à la classe. Il s’agirait de deux mondes séparés pouvant ou non  potentiellement se 

rencontrer. Ainsi, le paradigme de l’enseignant libérateur perdrait tout son sens et sa logique. Je 

suppose que c’est une tentative de Freire de surmonter l’incohérence de la dichotomie qu’il a 

créée entre l’enseignant « bancaire » et l’enseignant « libérateur ». A mon avis et d’après les 

entretiens, il serait plus juste de dire qu’il y a une grande diversité d’états ou de positions entre 

ces deux extrêmes, variant selon la biographie, l’interaction avec les élèves et l’influence de 

différents domaines et contextes. Cela explique les ressemblances et les différences entre les 

enseignants interrogés. Leurs histoires diffèrent, leurs conscience diffèrent donc également et 

créent la diversité. 

La conscientisation de chaque enseignant dans son microcosme est libératrice, mais il reste 

cependant oppressé, oppresseur, et conducteur des relations dialectiques. Ainsi, la conception 

marxiste selon laquelle ceux appartenant aux classes sociales véhiculant l’oppression doivent 

exécuter un « suicide de classe » afin de pouvoir s’unir aux opprimés est une conception qui 

divise la réalité de l’éducation de façon dichotomique82. 

 

                                                
82 Cette approche dichotomique se retrouve dans l’idée qu’il est impossible de créer un changement au sein du 
microcosme de la salle de classe tant que les « conditions objectives » – soit les directives éducatives – restent 
inchangées. Cette idée impose aux enseignants une acceptation déterministe de la réalité oppressive. L’impuissance 
de l’enseignant face à l’oppression du système éducatif le prive de sa possibilité de représenter un autre significatif 
pour ses élèves et d’avoir foi en leurs capacités. Saisir les limitations de l’influence sur l’ensemble système sans 
pour autant renoncer à influencer les élèves fait ainsi partie de l’art de l’éducation. 



142 

 

C. Le paradigme du dialogue.  

La question du dialogue – aux niveaux théorique comme pratique –  contient une tension 

omniprésente dans l’écriture de Freire et celle de ses collègues. D’un côté, il est clair que la 

nécessité du dialogue entre l’enseignant et ses élèves découle de l’importance de l’écoute, de la 

compréhension et de l’interprétation du narratif des élèves. De l’autre, la question de l’autorité de 

l’enseignant et les limites du discours font toujours partie du questionnement à propos du 

dialogue par peur que la communication ne soit interprétée comme chaotique et dénué de limites.  

Freire utilise parfois l’expression « le sérieux du discours » (Shor et Freirem, 1986) pour 

souligner que le respect n’est pas porté uniquement à l’élève mais aussi à la matière enseignée, et 

que si l’apprentissage est impossible à réaliser par manque de sérieux, il est nécessaire d’en 

prendre conscience. 

Cette approche remet néanmoins en question l’autorité de l’enseignant, surtout en ce qui 

concerne la relation entre un enseignant et de jeunes élèves. Les écrits de Freire ne contiennent 

pas d’autre référence au sujet. S’il est question de limites, de dialogue ou de l’autorité de 

l’enseignant, il s’agit toujours d’un contexte où les élèves sont adultes (étudiants ou ouvriers). 

Selon Freire ainsi que d’autres auteurs, la tension entre le dialogue et l’autorité s’exprime dans la 

méthode de l’apprentissage. Étant donné que l’apprentissage est un processus collectif, au cours 

duquel le dialogue herméneutique prend place entre l’enseignant et ses élèves, et une expérience 

nouvelle qui se crée dans un contexte donné, l’autorité de l’enseignant – comme source du savoir 

– se perd. Le contexte des enfants et des adolescents révèle la difficulté concrète de 

l’apprentissage de sujets nouveaux. Cette difficulté est d’autant plus importante avec les enfants 

et adolescents à risques, qui refusent d’apprendre non seulement parce que les sujets les 

indiffèrent, mais surtout à cause de l’image détériorée d’eux-mêmes et leur continuelle perte 

d’aptitude à l’apprentissage autonome. 

Dans ce sens, on peut noter que cette recherche montre que l’importance du dialogue comme 

outil de communication interpersonnel se retrouve chez tous les enseignants interrogés. Selon 

eux, l’essence du dialogue se trouve dans la compréhension de l’état de l’élève, l’écoute de sa 

détresse, l’attention à ses humeurs et ses comportements – qui sont souvent non normatifs. Ainsi, 

le point de départ du dialogue serait en réalité bien plus proche de la réalité du contexte de ces 

enfants à risques que ce que la pédagogie critique propose. La question qui se pose est bien plus 



143 

 

basique que dans le discours sur l’autorité, les limites, le sérieux, etc. chez Freire ou chez 

d’autres auteurs, et demanderait à savoir quelle est la capacité des enfants à s’expliquer, à 

exprimer leurs émotions. Le dialogue se forme sur une relation de pouvoir social évidente entre 

l’enseignant et ses élèves. L’enseignant est le mentor d’un processus de conscientisation et de 

guérison personnelle. Il ne réalise pas de dialogue égalitaire car il ne peut se positionner comme 

égal aux élèves, mais il lui faut se rendre disponible à l’élève. Cependant, nous remarquons que 

chez tous les enseignants ayant pris part aux entretiens la définition de l’autorité et 

l’emplacement des limites sont très clairs. Ils n’ont pas de dilemme à ce sujet. L’autorité et les 

limites leurs permettent de contenir l’empathie et la sollicitude. Contrairement à la pédagogie 

critique, le sujet du dialogue égalitaire ne fait pas même surface tout au long des entretiens, car il 

ne représente qu’un effet secondaire influencé par la présence ou l’absence de sollicitude. 

Autrement dit, la présente recherche montre qu’avec les enfants les plus opprimés la mise en 

place de limites est un geste de sollicitude et une fonction contenante liés d’abord au contexte 

social dans lequel les enseignants travaillent et non à la qualité du dialogue obtenu. Comme nous 

l’avons noté dans le chapitre I, c’est justement avec les élèves issus de milieux opprimés que la 

mise en place de limites est essentielle (Delpit, 1997 ; Delpit, 2006). 

Le dialogue comme paradigme central est pour ainsi dire perçu par les enseignants que nous 

avons rencontrés comme une conséquence de la fonction contenante et de la sollicitude envers 

les enfants. Ces dernières ne contredisent pas leur autorité, bien au contraire, elles font 

obligatoirement partie de celle-ci, et notons que les dilemmes préoccupant Freire autour du 

dialogue n’apparaissent pas dans leurs discours.  

 

D. La praxis des enseignants et les processus de conscientisation. 

C’est dans la praxis des enseignants ayant participé aux entretiens que nous trouverons la clé de 

la compréhension de leur conscientisation vis-à-vis d’eux-mêmes et de leurs élèves. Malgré 

l’évidence du paradigme de la praxis dans la pédagogie critique, le courant suppose le 

déroulement d’un processus antérieur à la praxis, celui de l’assimilation intellectuelle de la vision 

du monde qui est la sienne. La qualification à l’avance des enfants comme opprimés pousserait 

les futurs enseignants à développer des approches éducatives radicales. 



144 

 

A priori, l’approche de la conscientisation des enseignants selon la pédagogie critique est 

contradictoire avec les définitions des relations dialectiques reliant la théorie à la pratique, et 

inversement. La boucle dialectique de la pédagogie critique, où la pratique et la théorie créent 

réciproquement une réflexion l’une sur l’autre, se défait lorsque nous parlons d’une approche a 

priori. Par contre, les entretiens avec les enseignants montrent que la pratique du terrain est celle 

qui guide leur conscientisation. Le cadre de la conscientisation se forme à partir des relations 

empathiques avec les élèves et de la volonté de répondre à leurs besoins en fonction de leur 

contexte. La conscience a priori des enseignants se trouve dans leur biographie et dans leur 

capacité à reconnaître puis à comprendre intuitivement l’oppression et la marginalité, et non pas 

dans une approche préconçue et déterminée. Il y a même des cas où des enseignants qui avaient 

des positions socio-politiques déterminées ont vécu un changement suite à leur rencontre avec 

les élèves dans la praxis. 

En quoi cette approche diffère-t-elle  de celle de Freire ? Selon Masi (Masi, 2008) : 

Comme le soutient Freire, la praxis quotidienne vise le développement de l’autonomie dans le 

cas d’une déshumanisation et d’une suppression de la dignité de l’existence par l’oppression, 

son intériorisation, l’identification à celle-ci et à la personne opprimée. L’autonomie de la 

conscience s’exprime dans la reconnaissance de soi en tant que sujet fort de droits. [...] La 

praxis est la traduction de l’utopie depuis une approche transformative vers l’approche 

révolutionnaire de Paulo Freire (traduction libre). 

Au premier abord, il semble n’y avoir aucune contradiction entre l’approche Freirienne et celle 

des enseignants telle qu’elle s’exprime dans les entretiens. Cependant, on notera que Freire, suivi 

par Masi, fait référence aux sujets apprenants  et non aux éducateurs, aux enseignants. 

L’approche dichotomique de la conscientisation des apprenants et de celle des enseignants, 

comme s’ils appartenaient à des réalités différentes, empêche la compréhension du changement 

survenant chez ces derniers et résultant de la praxis. C’est la raison pour laquelle la pédagogie 

critique est souvent perçue par les enseignants, lorsqu’ils la découvrent lors de formations, 

comme une théorie dénuée de tout contexte concret. De plus, il est clair qu’une partie des 

enseignants, de par leur caractère professionnel, portent un regard critique sur les pratiques et les 

théories, celle de la pédagogie critique inclue.  



145 

 

La conscientisation ne peut être appréhendée séparément de la praxis. La pédagogie critique et 

les entretiens avec les enseignants dans la présente recherche sont unanimes sur ce point. Mais 

cette conscientisation est celle des enseignants et des élèves, et non celle de ces derniers 

uniquement.  

On en déduit ainsi que le paradigme de la praxis dans la pédagogie critique est erroné et doit 

intégrer les enseignants et leur rôle dans les processus dialectiques de la conscientisation. Bien 

que différemment, la praxis agit sur les enseignants comme sur les élèves.  Et le changement des 

deux côtés est obligatoire pour que le processus puisse de développer de façon dialectique.  

Bien que Freire se soit adressé à la logique de la conscientisation des enseignants suite à leur 

apprentissage sur le terrain auprès de leurs élèves, il n’a jamais porté la question jusqu’au bout 

de sa logique. Si le processus inclut un apprentissage de la part de l’enseignant et non seulement 

de la part de l’élève, la conscientisation est évidemment partagée. Cependant, Freire soutient que 

la conscience de l’enseignant libérateur doit se former antérieurement à la praxis, ce qui 

constitue une erreur essentielle dans le paradigme de la conscientisation. Le contexte de 

l’oppression des élèves, là où l’enseignant les rencontre, définit la capacité de ce dernier à faire 

évoluer sa perception d’eux.  

La question se pose évidemment de savoir si le contexte est le seul élément conscientisant, ou 

s’il y a un autre facteur, ignoré par la pédagogie critique, qui influe sur ce changement. 

La théorie répondant à cette question est l’éthique de la sollicitude. 

 

E. Le paradigme de l’éducation politique83  

Lorsque nous annonçons que l’éducation est un domaine forcément politique et ne peut être 

neutre, nous devons définir ce que signifie éducation politique. 

                                                
83  Nous utiliserons ici le terme d’éducation politique non pas dans le sens partisan du terme, mais dans le sens 
d’une éducation prenant en compte et s’adressant aux relations sociales de pouvoir, aux contextes sociaux, 
économiques et politiques des personnes y prenant part (ndt). 



146 

 

Si l’éducation politique vise à libérer les élèves (dans notre cas, des enfants et des adolescents) 

de l’oppression qu’ils subissent, il ne fait pas de doute qu’il faille tout d’abord définir le contexte 

oppressif des élèves et délimiter le champ d’action de l’enseignant. 

Ainsi, et conformément au paradigme du contexte de la pédagogie critique, le contexte des 

enseignants ayant pris part aux entretiens est formé du contexte de leur terrain de travail et du 

contexte de leurs élèves. Ce contexte est oppressif envers des enfants exclus, dépourvus de 

motivation et de confiance en eux-mêmes comme envers les adultes, c’est-à-dire envers des 

enfants ayant fait l’expérience pénible du tracking du système éducatif sous toutes ses formes. 

Ce qui les différencie des adulte est leur incapacité, du moins au début du processus, à exprimer 

verbalement leur détresse. Leurs moyens d’expression sont la colère et le comportement non 

normatif. La capacité  des enseignants à réaliser un discours éducatif avec leurs élèves dans cette 

situation dépend de leur capacité à être en sollicitude envers eux à partir de la compréhension de 

leur détresse et de la conviction qu’ils peuvent changer. Le processus de rétablissement de ces 

mêmes élèves sera la preuve de la réussite de leurs enseignants, et la foi dans la possibilité du 

changement est l’élément qui guidera ce processus. 

Il nous faut nous demander à présent si là est la définition de l’enseignement politique. La 

pédagogie critique souligne l’ensemble du contexte socio-éducatif dans son analyse de ces 

phénomènes d’impuissance des élèves telle qu’elle apparaît dans le concept d’« éducation 

bancaire » (Freire, 2002a). Mais y a-t-il de la part de l’enseignant une nécessité pour lui de 

comprendre et d’analyser l’ensemble du contexte socio-éducatif afin de pouvoir agir 

convenablement ? Dans les entretiens avec les enseignants, on s’aperçoit que seulement une 

partie d’entre eux détiennent la clairvoyance résultant d’une analyse du contexte socio-politique 

des élèves. La plupart d’entre eux agissent par sollicitude et empathie envers les élèves. D’après 

la pédagogie critique, contrairement à la conscience libératrice, la conscientisation de ces 

enseignants ne serait pas développée mais instrumentale. Or, de fait, ils utilisent dans leur travail 

leur foi en l’autre oppressé. Ainsi, la définition de la pédagogie critique de la conscience 

libératrice et de la conscientisation est pour le moins incomplète. La dimension « politique » peut 

s’exprimer de façon diverse et variée. Dans le microcosme de la classe et dans le contexte 

spécifique du processus éducatif, la « dimension politique » s’exprime dans la possibilité de 

travailler avec des enfants qui ont perdu confiance dans le système qui les a rejetés. La 



147 

 

conscientisation des enseignants se forme donc à partir leur sollicitude envers les enfants, de leur 

foi dans la possibilité de changement ainsi que de leur conviction qu’une guérison de la situation 

existentielle de l’oppression est possible, et cela dans – et depuis – le contexte de leur rencontre 

avec ces mêmes enfants. 

Dans une telle perspective, le changement n’est pas une utopie mais un travail bien concret qui 

se creuse au cœur de l’oppression, de la souffrance et de l’impuissance. Ce n’est pas un hasard si 

les émotions sont très présentes dans le discours des enseignants à ce propos, dans leur 

description du travail qu’ils font et dans celle de leurs relations avec les élèves. La 

conscientisation qui s’y exprime n’est pas uniquement une affaire d’autorité rationnelle, mais 

une praxis dans des conditions très difficiles. Cette praxis exige des efforts conséquents, 

sisyphesques, et ne peut généralement pas se quantifier en heures de travail puisqu’elle appelle 

un grand investissement émotionnel et spirituel. Mais est-ce là un engagement « politique » ? Si 

l’on revient à la célèbre formule de la théorie féministe « le personnel est politique », la réponse 

est oui. 

Par conséquent, la différence entre la pédagogie critique et le contenu des entretiens avec les 

enseignants dans la présente recherche ne se trouve pas dans la question de l’éducation comme 

acte politique, mais dans la description de l’espace dans lequel prend place cet acte politique. Ce 

qui permet finalement à l’enseignant de se conscientiser, comme décrit antérieurement, est sa 

possibilité de créer un changement au sein du microcosme de la classe, et non dans l’espace 

public – où devraient se faire les changements éducatifs selon la pédagogie critique –, et cela à 

l’aide d’une praxis de changement. La politique éducative est donc composée de deux éléments 

se nourrissant réciproquement l’un l’autre : la politique éducative de l’hégémonie au pouvoir et 

l’atteinte qu’elle porte aux enfants défavorisés d’un côté, et de l’autre la vie de la classe. Dans la 

classe, l’enseignant a la possibilité de modifier les relations sociales de pouvoir à l’avantage des 

élèves. S’il ne pouvait le faire, l’ensemble de son travail serait vain et ne ferait que servir 

l’hégémonie. 

 



148 

 

F. Le paradigme de l’éducation formelle. 
La conscientisation des enseignants ayant participé aux entretiens a pris place à la suite de leur 

exposition aux élèves défavorisés et exclus. Parmi ces enseignants, certains ont compris grâce à 

leur expérience personnelle que l’école formelle ne permettait pas un tel changement, puisque le 

contrôle de la conduite et des contenus y était plus pesant et oppressif. Ils ont choisi de travailler 

dans un cadre plus intime, où les élèves se caractérisent par leur conduite non normative, leur 

manque de motivation et de confiance en leur capacité d’apprendre. 

Cependant, malgré leurs différences, les buts de ces deux cadres éducatif restent formels. Alors 

que la pédagogie critique souligne la remise en question des contenus enseignés comme 

représentant l’hégémonie, le programme HILA enseigne des contenus menant à la même réussite 

que la scolarité formelle.  

Nous tenons sans doute là l’épicentre de l’incohérence entre la pédagogie critique et la 

conscientisation des enseignants et des élèves. La possibilité des élèves de se conscientiser sur la 

base de contenus formels provient de la reconnaissance de ces domaines d’apprentissage comme 

déterminant l’échec des élèves pendant leurs années de scolarité avant leur arrivée à HILA. Pour 

cette raison, s’il y a un désir de changement, c’est dans ce domaine qu’il doit prendre place. Le 

décalage entre la pédagogie critique et les processus vécus par les enseignants et les élèves 

accuse un échec essentiel. Tout d’abord, l’expérience de la pédagogie critique provient dans une 

grande mesure de l’expérience du travail auprès d’adultes, où il est plus aisé de modifier les 

contenus, surtout s’il est question de programmes non formels. Elle a donc très peu d’expérience 

avec les jeunes élèves et dans les cadres formels. Mais, de plus, nous trouvons dans la pédagogie 

critique comme un refus de reconnaître la possibilité des enseignants de modifier les contenus. 

La difficulté des enseignants pour modifier les contenus résulte d’une part de l’oppression 

exercée sur eux et d’autre part de la difficulté de réaliser une telle démarche de façon autonome. 

Le point de vue de la pédagogie critique serait évidemment d’accuser les enseignants, leur 

manque de sensibilisation et leur acceptation de l’approche hégémonique. Mais cette incapacité à 

réécrire l’histoire avec ses propres mots n’est-elle pas l’une des caractéristiques des opprimés ? 

Nous sommes donc de nouveau face au dilemme : les enseignants sont-ils oppresseurs ou 

oppressés ? Si nous les définissons comme oppresseurs, leur conservation des contenus de 

l’apprentissage signifie leur acceptation de ceux-ci. Si nous les définissons comme opprimés, 



149 

 

nous mettons sous un jour nouveau leur inhérente impossibilité de contrôler les contenus qu’ils 

enseignent. 

Comme annoncé antérieurement, j’identifie les enseignants comme faisant partie des opprimés, 

de par leur statut social et de par leur profession. Mais les entretiens révèlent cependant un 

tableau bien plus intéressant et complexe. Tous les enseignants, sans exception, ont, durant leurs 

années de praxis, développé une opinion selon laquelle l’élément le plus important dans 

l’initiation d’un changement auprès des élèves n’est pas l’information enseignée, mais bien la foi 

de l’enseignant dans ses élèves et sa sollicitude envers eux. Le « carburant » principal du 

changement se trouve dans les relations interpersonnelles, dans leur possibilité de se démarquer 

de l’autoritarisme et de l’oppression, à travers un dialogue continu, dans la confiance et la 

reconnaissance des besoins des élèves. La critique exprimée par les enseignants ayant pris part 

aux entretiens est une critique intuitive. Ils valorisent le lien et le respect entre les enseignants et 

leurs élèves et définissent ces éléments comme les plus importants de la praxis éducative. La 

façon d’apprendre est pour eux bien plus importante que la matière apprise. Ils remettent ainsi en 

question la structure hégémonique de l’apprentissage, structure au sein de laquelle les enfants ne 

sont pas écoutés et où leur ressenti et leur conduite ne sont pas pris en compte. Les relations 

alternatives et intuitives proposées par les enseignants dans la présente recherche représentent de 

fait une remise en cause des relations telles qu’elles existent dans le système formel, du tracking 

et de la catégorisation des élèves opprimés par le système éducatif. 

Autrement dit, si l’on observe le système scolaire formel, c’est le tracking qui se trouve ébranlé, 

ce qui constitue le stade principal du changement des enseignants ainsi que celui des élèves. 

Lorsque la structure orienteuse du système éducatif formel se déstabilise, c’est une atteinte aux 

assises d’une ségrégation scolaire fondée sur la nationalité, l’ethnicité, le genre et la classe. 

Lorsque les enfants se rendent compte que les relations qui se forment ne sont pas définies par 

les stéréotypes qui les ont accompagnés jusqu’alors et ont toujours fait partie de l’oppression 

qu’ils subissaient dans leur scolarité, le processus du changement se met en marche. De leur côté, 

les enseignants se rendent compte que c’est un modèle de travail porteur de réussite auprès des 

enfants puisqu’il permet à ceux-ci de se rétablir et accroît la confiance des enseignants en leur 

propre capacité à être les agents du changement. 



150 

 

Un autre aspect de l’apprentissage de contenus formels s’exprime toutefois à travers le contexte 

des opprimés (les enfants, les parents et la communauté). Il existe une attente pour que la réussite 

se fasse dans les domaines et les matières de l’éducation formelle. La rupture vécue dans la 

conscience et l’image de soi des enfants marginalisés se nourrit avant tout de leur échec dans la 

scolarité formelle. Le rétablissement de la motivation doit donc forcément passer par 

l’apprentissage des contenus officiels et des acquis exigés de chaque enfant. 

Dans cette optique, l’utilisation de l’apprentissage des contenus hégémoniques, dans le but de 

pouvoir être évalué selon les impératifs du ministère de l’Education, est un processus nécessaire 

à la conscientisation. Il ne s’agit pas d’un compromis entre une approche radicale et une autre 

adaptative, mais d’une nécessité énoncée par la réalité du contexte oppressif. Les enseignants 

ayant pris part aux entretiens n’ont pas même placé le sujet de l’acquisition des connaissances 

formelles comme sujet à remettre en cause ou appelant un débat. C’était pour eux plutôt une 

évidence. En revanche, leur priorité était de réaliser des relations de foi et de sollicitude avec 

leurs élèves. 

 

G. L’éthique de la sollicitude 

L’éthique de la sollicitude s’adresse avec plus de précision aux motivations de la 

conscientisation des enseignants et pose les sujets au sein du contexte éducatif comme les 

principaux acteurs de la conscientisation. 

De plus, elle met en relief la perspective selon laquelle la subjectivité s’exprimant dans la 

biographie des enseignants permet de comprendre les valeurs éthiques motivant les processus 

éducatifs. 

Selon l’éthique de la sollicitude, représenter un autre significatif pour les élèves exige des 

enseignants de se mettre dans un état d’écoute, d’empathie et de fonction contenante. Ces 

situations occasionnent chez les enseignants un questionnement à propos de la structure 

oppressive du système éducatif. Ils n’aboutiront pas forcément à des conclusions intellectuelles 

abstraites sur le sujet, mais leur opinion cheminera intuitivement vers la reconnaissance de cette 

oppression systématique comme source de l’inhibition des capacités des élèves, et par 

conséquent comme frein à leur propre réussite en tant qu’enseignants. Généralement, cette 



151 

 

position se développe à travers une comparaison entre leur expérience dans l’école formelle et 

celle qu’ils ont à HILA : les différences dans le rapport entretenu avec les élèves et le fait qu’à 

HILA tous les élèves soient défavorisés et aient décroché de l’école formelle sont des éléments 

qui provoquent une brèche dans leur vision du monde. Cette brèche les oblige à placer le sujet et 

son contexte au centre de leur réflexion sur la conscientisation. Contrairement à cela, dans la 

pédagogie critique, le point initial de la conscientisation est la compréhension de la structure 

sociale oppressive au-delà des murs de l’école. 

Les entretiens laissent entendre que la biographie et l’expérience professionnelle qui s’y attache 

diffèrent selon les enseignants. Malgré cela, la plupart des sujets affirment avoir  dû affronter au 

cours de leur histoire personnelle, tout comme leurs élèves, des crises et des situations 

oppressives. Cette projection est ce qui provoque leur empathie. L’écho émotionnel dont ils font 

l’expérience permet de développer un  entendement de la réalité des élèves et du besoin d’un 

autre qui puisse guider l’enfant dans le processus de son rétablissement. 

L’importance de l’éthique de la sollicitude se trouve donc dans sa capacité à démontrer à quel 

point le vécu du sujet est important pour le processus de la conscientisation (Noddings,  2003 ; 

Noddings, 2005 ; Spilt, Koomen, Van der Leij, 2012). C’est aussi la raison pour laquelle elle 

permet de déchiffrer le contenu et les éléments importants des entretiens. 

Certains penseurs se sont appliqués à montrer la connivence entre la pédagogie critique et 

l’éthique de la sollicitude, et l’analyse de leurs textes reflète une tentative d’associer les deux 

pensées (Monchinski, 2010). Mais pour que deux théories puissent coexister un regard critique 

s’impose. 

D’un côté, la pédagogie critique donne un contexte politique, social, culturel et éducatif 

nécessaire à l’appréhension de l’oppression et détermine la singularité de chaque contexte. Par 

contre, l’éthique de la sollicitude ne définit pas de contexte et porte un regard universaliste sur la 

sollicitude. Evidemment, cette approche l’affaiblit et l’expose à une critique politique et sociale 

puisqu’il ne fait aucun doute que la possibilité d’exprimer l’empathie, de pratiquer la fonction 

contenante et la confiance en l’autre est extrêmement différente dans l’école formelle normale et 

dans un cadre d’enfants défavorisés qui ont décroché du système éducatif. Ces deux différents 

contextes mèneront forcément à différents modes d’action et à différentes praxis. 



152 

 

Dans le domaine de la praxis, ou des relations entre la théorie et la pratique, le paradigme énoncé 

par la pédagogie critique est éloquent. Néanmoins, lorsque nous analysons la conscientisation 

des enseignants, nous voyons qu’il est en échec. Le sujet enseignant et les processus qu’il suit ne 

sont pas compris, ce qui accuse une aliénation du corps enseignant. L’éthique de la sollicitude, 

en revanche, puisqu’elle se fonde sur une foi dans la capacité universelle de ressentir et 

d’exprimer la sollicitude, démontre indirectement la capacité du sujet à changer. 

Mais, répétons-le, la démarche de l’éthique de la sollicitude se fait sans aucune détermination de 

contexte. Cela mène à de nombreux obstacles, dont l’impossibilité de reconnaître l’oppressivité 

du tracking, voire, indirectement, son soutien (Noddings, 2005). 

En ce qui concerne le dialogue, l’éthique de la sollicitude rencontre le même échec que celui de 

la pédagogie critique. Elle se fonde sur l’idée que le dialogue est l’outil primordial de la 

communication entre les personnes, dans le but de permettre l’expression d’un autre en besoin 

(Noddings, 2003). Mais elle ne reconnaît pas les situations conflictuelles liées à l’autorité et à 

l’expérience accumulée par les élèves et l’enseignant. L’éthique de la sollicitude est toutefois 

clairvoyante au sujet des relations sociales de pouvoir. Elle explique la différence de fond entre 

la personne exprimant la sollicitude et celle envers laquelle cette sollicitude est exprimée. Du 

côté de la personne exprimant la sollicitude, la relation ne dépend pas de la personne la recevant, 

ce qui clarifie le lien entre l’autre significatif – l’enseignant – et ses pupilles, ces derniers lui 

étant subordonnés, que ce soit par la différence d’âge ou par leur fragilité émotionnelle. 

L’éthique de la sollicitude ne discerne pas la dimension politique du système éducatif et 

n’adresse pas les situations oppressives y prenant place, que ce soit dans l’éducation formelle ou 

dans l’éducation non formelle. Elle reconnaît néanmoins le manque de sollicitude à l’école 

(ibid.) et la façon dont ce manque peut porter atteinte aux élèves. 

Il est donc impossible de parler de cohérence entre les deux théories, mais de l’association 

potentielle de certaines de leurs parties, surtout celles touchant l’expérience subjective des 

enseignants, leur capacité à se conscientiser, indépendamment de leur compréhension du 

contexte politique, social et éducatif au-delà des murs de l’école. 



153 

 

Il ne fait aucun doute que l’éthique de la sollicitude propose une interprétation consistante aux 

entretiens des enseignants. Leur regard sur les enfants proviendrait selon elle de leur sollicitude, 

et leur sollicitude serait l’écho de leur vécu subjectif et de leur biographie. 

 

H. La nécessité de construire une nouvelle théorie traitant de la 

conscientisation des enseignants.  

La déduction se profilant suite à la présente recherche, que ce soit sur le plan de l’examen 

analytique comme sur celui des entretiens eux-mêmes, est qu’il est impératif  de reconstruire une 

théorie qui puisse inclure les paradigmes de la pédagogie critique et ceux de l’éthique de la 

sollicitude, et de former un regard critique envers les deux pensées. 

L’élaboration d’une telle théorie doit, d’une part, se faire en relation avec un contexte spécifique, 

et, parallèlement, se mesurer à des questions allant au-delà de ce contexte. C’est-à-dire qu’elle 

devra pouvoir s’appliquer au contexte en question mais aussi se projeter vers d’autres contextes. 

Afin de pouvoir parler d’une telle théorie pédagogique d’ensemble, il nous faudra aborder 

plusieurs domaines : 

Tout d’abord, notons la question des aspects pédagogiques de l’enseignement, du développement 

émotionnel et cognitif lorsqu’il s’agit de jeunes et non d’adultes. Cette question ne relève pas 

uniquement de la psychologie du développement – sans amoindrir l’importance de ce courant de 

pensée –, mais touche aussi les domaines de l’autorité et des relations de pouvoir entre 

enseignants et élèves. L’interprétation de l’autorité des enseignants par rapport à celle des 

enfants, du respect mutuel et de sa signification et du dialogue comme constant outil de travail 

doit être une interprétation exhaustive au possible et non pas un paradigme posant une 

détermination absolue. 

L’analyse d’une pédagogie s’adressant aux enfants a de nombreuses conséquences sur les enfants 

opprimés et sur les enseignants travaillant avec eux. La raison de cela ne relève pas uniquement 

du contexte, mais principalement des modes de travail et d’interprétation de la conduite des 

élèves. Les enfants, selon leur âge et les compétences qu’ils ont acquises, ont plus ou moins de 

mal à s’exprimer, à exprimer l’oppression qu’ils subissent, à montrer leur capacité à être des 



154 

 

sujets de changement et à énoncer leur propre histoire. Cela ne veut pas dire qu’ils en sont 

incapables, mais qu’il leur est difficile d’emprunter des outils dont l’utilisation nous semble 

élémentaire, comme, par exemple, le dialogue, l’expression des émotions, de la détresse, de 

l’oppression, et ainsi de suite. C’est-à-dire que l’enseignant est dans une position où il lui faut 

absolument savoir déchiffrer le comportement des enfants et que son interprétation de leur 

comportement sera bien plus influente que le contenu de l’enseignement ou la façon de 

l’enseigner. Les enseignants sont unanimes sur ce point dans les entretiens. C’est la raison pour 

laquelle les élèves attendent de l’enseignant qu’il sache comment guider la communication au 

sein de la classe, d’où son autorité. Ces questions demandent une analyse approfondie et 

appellent un développement méthodologique et pédagogique adapté à l’âge et au contexte. 

En outre, une théorie pédagogique se doit de perpétuellement questionner le rapport de la théorie 

à la pratique et de la pratique à la théorie. La praxis n’est pas uniquement une méthodologie à 

mettre en pratique. Le corpus académique doit absolument et constamment sonder la volonté et 

la capacité des enseignants moyens à opérer face à une théorie qui n’est pas directement liée au 

contexte de leur travail. Il est plausible que dans le meilleur des cas la praxis ne se fasse que par 

une réflexion sur la pratique, sans l’aide d’une source théorique s’adressant aux mêmes questions 

et proposant des options pratiques.  

La cause principale de ce problème n’est pas le refus des enseignants de faire un travail 

intellectuel, mais le manque de mise en lien de la pratique et de la théorie. Ce phénomène se 

retrouve dans une large mesure au sein de la pédagogie critique et dans une moindre mesure dans 

l’éthique de la sollicitude. Il est possible de continuer à débattre de la dichotomie séparant 

l’académie de la pratique et les traditions intellectuelles de la pratique éducative. Le besoin de 

s4qdresser à ce problème au niveau de la construction d’une théorie pédagogique n’en est pas 

moins concret. Cette dichotomie entre le travail intellectuel et la pratique éducative crée une 

nouvelle dichotomie chez les enseignants entre l’acte technique qu’est l’enseignement et la prise 

en charge de rôles pédagogiques qu’est l’éducation. Cette dichotomie porte atteinte à l’image de 

soi des enseignants, ce qui les empêche de porter un regard critique envers le système éducatif 

qui les oppresse et oppresse les élèves. 

Le troisième sujet à aborder dans la construction d’une théorie pédagogique est l’apprentissage 

de la sollicitude. D’après l’éthique de la sollicitude, chaque personne normalement constituée est 



155 

 

capable de sollicitude. Ce potentiel doit être continuellement exercé dans la famille, dans la 

communauté et à l’école. Mais comment mesurer la sollicitude des enseignants ? Relève-t-elle 

d’une intuition universelle, ou bien y a-t-il des personnes capables de plus de sollicitude que 

d’autres ? Dans les deux cas, nous ne pouvons qu’espérer que les enseignants soient en 

sollicitude envers leurs élèves, et ne pouvons influencer ce processus puisqu’il n’est pas question 

d’un apprentissage ou d’une acquisition de compétences. Cette supposition rend évidemment le 

travail auprès des enseignants vain à ce sujet. La supposition contraire suggère que le degré de 

sollicitude d’un enseignant dépend de sa formation et de son exercice. Sans eux, il est impossible 

de mettre en marche  le processus de la sollicitude et ce qu’il implique : l’empathie, la fonction 

contenante, l’écoute, le respect, la reconnaissance de l’autre, etc. La question est donc 

directement liée à la praxis. La formation d’enseignants exerçant leur sollicitude est un sujet 

important, car il garantit que la relation des enseignants aux élèves bénéficiera d’une sollicitude 

non pas fortuite, mais issue d’un entendement théorique et d’une pratique éducative. 

Nous voilà donc face à une question supplémentaire : le sentiment de la sollicitude est-il fortuit 

chez les enseignants ayant pris part aux entretiens, ou celle-ci a-t-elle été provoquée chez eux par 

réaction au contexte oppressif enduré par leurs élèves ? Autrement dit, est-ce la ressemblance des 

contextes oppressifs – posant des conditions extrêmement difficiles aux enfants et les exposant 

au risque – qui mène les enseignants à la conscientisation ? Ces questions repoussent les limites 

et décuplent le champ de la présente recherche, je n’avancerai donc ici qu’une ébauche de 

pensée. 

Deux options sont possibles. Selon l’une, la recherche révèle une tendance des enseignants 

travaillant auprès d’enfants à haut risque. Le contexte les pousserait à utiliser toutes leurs 

capacités intuitives dans leur effort d’exercer leur métier de la meilleure façon pour les enfants. 

Mais il s’agirait alors d’un cas particulier ne pouvant être projeté sur l’ensemble du système 

éducatif ni sur l’ensemble des enseignants. De ce point de vue, la présente recherche devrait être 

appréhendée comme spécifique puisqu’elle sonde une portion restreinte du système éducatif. La 

seconde possibilité suggère que dans chaque classe hétérogène et normative se trouvent des 

élèves qui souffrent régulièrement et pour différentes raisons, que ce soit pour la couleur de leur 

peau, leur origine, leur religion, leur corps, leur genre, leurs résultats scolaires  et/ou autres. Les 

prétextes à l’exclusion ne manquent pas. Plus l’enseignant est conscient du besoin que les 



156 

 

enfants à risques ont de sa sollicitude, plus la relation qu’il entretien avec l’ensemble de sa classe 

permettra l’enseignement et la transmission de cette sollicitude (Weksler, 2014). L’enseignant, 

en tant qu’autre significatif, pourra alors modifier la réalité dans le contexte de sa classe. Pour 

cela, il aura besoin de sollicitude. La transmission et l’exercice de cette sollicitude dans la classe 

auront une influence sur les relations qui y prennent place84. 

Cela signifie que la compétence de la sollicitude est primordiale pour tout enseignant et non pas 

uniquement pour  ceux qui travaillent auprès d’enfants à haut risque. Cette déduction a 

évidemment plusieurs répercussions :  

Comment élaborer un parcours de sensibilisation à la sollicitude chez les futurs enseignants en 

amont de leur entrée dans le système oppressif ? Comment cultiver chez les jeunes enseignants 

une résilience qui leur permettra de ne pas faire marche arrière lorsqu’ils se trouveront face à la 

logique du tracking ? Comment préserver les élèves au sein du système et les protéger du 

décrochage visible ou latent, malgré les politiques de l’école ? Comment conscientiser les 

enseignants expérimentés, accoutumés au système du tracking et le prenant pour acquis ? Ces 

questions nous renvoient à de nombreuses théories, méthodologies et didactiques se trouvant au-

delà des limites de la présente recherche et devront être étudiées séparément. 

Enfin et surtout : l’importance de la recherche biographique dans la compréhension de 

l’enseignant et du monde qui est le sien. Les motivations, les passions, les sujets obstruant le 

déroulement de la conscientisation, et ainsi de suite, sont des sujet qui détiennent une grande 

importance dans le fonctionnement des enseignants au sein de l’école. Le discours pédagogique 

tente de mettre en place des méthodologies et détermine le contexte éducatif, sans prendre en 

compte le sujet actif. Cette ignorance n’est pas le fruit du hasard. Lorsqu’il s’agit d’un contexte 

social où l’on essaie par tous les moyens de standardiser le système éducatif formel, rien n’est 
                                                
84 La transmission et l’exercice de la sollicitude ne sont pas des actes moralisateurs comme que le refus d’accepter 
un type de conduite portant atteinte à un élève différent des autres. Ce sont plutôt des actes relevant des relations au 
sein de l’interaction de groupe initiée par l’enseignant. Les relations au sein de la classe sont par défaut 
dichotomiques. Lorsqu’un enseignant protège une victime, il porte atteinte à son tourmenteur (ou bien son 
intervention ne change pas la conduite de celui-ci). Les élèves apprennent ainsi que la « nature » d’une relation est 
l’interaction entre une victime et un tourmenteur. Mais la modification des relations sociales de pouvoir de telle 
sorte que le tourmenteur d’aujourd’hui devienne la victime de demain et que la victime d’hier devienne le nouveau 
tourmenteur ne change rien à l’équation. Par contre, la construction d’un processus de solidarité et de responsabilité 
mutuelle a le pouvoir de changer la dichotomie systématique (pour plus de détails, voir mon article « La classe 
comme microcosme », Weksler, 2013). 



157 

 

plus menaçant que de prendre en considération le sujet évoluant dans ce contexte. La cause de 

cette menace n’est autre que la différence entre le narratif de ce dernier et celui dicté par le 

système.  

 

  



158 

 

Conclusion 

 

Dans le courant de la recherche et de l’écriture, j’ai eu la chance de faire l’expérience de 

plusieurs apprentissages importants dont je voudrais parler dans la conclusion de l’ouvrage. De 

même, je proposerai ici les questions que l’écriture a révélées et qui sont restées ouvertes. 

Je noterai tout d’abord mon apprentissage personnel.  J’ai abordé la conscientisation des 

enseignants fort de ma fidélité à l’approche rationnelle « objective » et au pouvoir de l’utilisation 

d’une méthodologie de processus motivationnels avec les enfants à risques. Mais il m’a fallu 

reconnaître que de fait l’enseignant en tant que sujet peut lui-même mener au changement, que 

ce soit à l’aide ou non d’une méthodologie, et ce grâce à sa capacité intuitive de remplir la 

fonction contenante et d’être empathique envers les élèves. La foi de l’enseignant en l’élève est 

ce qui guide le changement, mais elle sert également de source à la motivation et à la foi de 

l’élève en lui-même. De mon point de vue subjectif, cette découverte a été surprenante, mais 

surtout déstabilisante. Elle m’a concrètement obligé à remettre en question les paradigmes sur 

lesquels j’avais fondé mon activité et mon enseignement pendant des années. Finalement, je me 

rends compte que la présence ou l’absence d’empathie, de sollicitude et d’autorité contenante 

seraient à l’origine de leur conscientisation et de leur possibilité de créer un changement dans le 

domaine de l’éducation. 

En deuxième lieu, cette découverte a engendré une conséquente perturbation de ma position vis-

à-vis des paradigmes de la pédagogie critique. Antérieurement à cette recherche, ma critique de 

ce courant s’attachait aux incohérences entre la méthodologie développée pour amener les 

enfants à risques à la réussite scolaire et sa conception selon laquelle la plupart des enseignants 

tendent à se détourner de cette méthodologie suite aux impératifs posés par le système oppressif. 

Mais la recherche et l’écriture de la thèse m’ont démontré que nombreux sont les paradigmes de 

la pédagogie critique qui ne coïncident pas avec la praxis éducative qu’elle propose. Autrement 

dit, la théorie et la pratique éducative de la pédagogie critique se contredisent. Cette découverte 

m’a amené à chercher s’il y avait d’autres théories progressives donnant une explication 

différente à la conscientisation des enseignants.  



159 

 

Il ne fait aucun doute que la théorie de l’éthique de la sollicitude s’en rapproche le plus, 

lorsqu’elle souligne le besoin vital que nous avons tous en tant qu’êtres humains de ressentir de 

la sollicitude envers ceux dont nous sommes responsables. Ce fait est d’autant plus pertinent 

lorsqu’il s’agit d’enseignants. L’éthique de la sollicitude se penche aussi sur le processus intuitif 

et sur notre capacité à trouver en nous-mêmes des solutions en cas de communication 

enseignant-élève problématique. Toujours est-il que la théorie de l’éthique de la sollicitude ne 

contextualise pas la sollicitude dans le sens social du terme. Autrement dit, contrairement à la 

théorie de la pédagogie critique, elle ignore les différences démarquant les êtres humains les uns 

des autres, surtout dans les situations de risque, d’exclusion et d’oppression.  

Suite à cette observation, je suis arrivé à ma troisième conclusion. D’un point de vue théorique, il 

nous manque encore une formulation joignant ces deux pensées et les mettant en lien avec la 

praxis éducative. Il ne fait pas de doute que les morceaux d’une telle théorie existent et peuvent 

se trouver chez de nombreux penseurs. Mais elle ne fournit pas d’enveloppe d’ensemble à toutes 

les questions résultant de la recherche analytique. Par exemple, la recherche de la présente thèse 

concerne l’interaction entre une partie des enseignants et les enfants les plus opprimés. Mais est-

elle valable pour l’ensemble des enseignants ?  Il est évidemment impossible de mettre lesdits 

enseignants sur un pied d’égalité avec le reste des enseignants du système éducatif. Si la présente 

thèse est valable pour l’ensemble des enseignants, elle l’est surtout à propos du besoin d’éclairer 

les raisons et les motivations du choix professionnel des enseignants, ainsi que leur capacité à 

avoir plus ou moins de sollicitude face aux élèves. L’empathie ainsi que l’autorité contenante et 

la foi dans les élèves sont-elles des qualités inhérentes à chaque enseignant moyen ou bien est-il 

plus exact d’expliquer la présence ou l’absence de sollicitude par la négation : moins il y a de 

sollicitude et moins de caractéristiques qui la véhiculent , moins il y a de conscientisation, et plus 

l’enseignant se trouve en échec face à ses élèves. 

Mon quatrième point porte sur la connivence existant entre la recherche biographique et 

l’analyse du sujet agissant, c’est-à-dire de l’enseignant face à son élève et dans un contexte 

spécifique. L’interprétation que fait le sujet du contexte des élèves et de l’école éclaire son mode 

de positionnement et sa capacité à reconnaître en lui-même les motivations qui guident sa 

conscientisation par rapport à lui-même et par rapport à ses élèves. On peut ainsi dire qu’il existe 

une certaine connivence entre l’éthique de la sollicitude, les parties de cette recherche portant sur 



160 

 

le sujet changeant et sur sa conscience, l’approche de la recherche biographique et la pédagogie 

critique. Cette connivence nous explique les relations dialectiques reconnaissables entre ces trois 

théories et ma recherche. 

La recherche biographique permet de comprendre l’interprétation que fait le sujet de sa propre 

conscientisation. Elle révèle ainsi les similitudes et les différences avec les processus vécus par 

d’autres individus. Comme je l’ai avancé dans les différents chapitres de cette thèse, j’ai été 

grandement surpris par l’ouverture et la volonté des enseignants de faire part de leur histoire 

personnelle, même lorsque celle-ci était difficile et douloureuse. Cette même révélation de la 

biographie met en évidence l’importance de l’écoute active du sujet agissant, qui, en temps 

normal, n’est pas invité à parler de lui-même avec l’autre – dans notre cas avec le chercheur. 

Effectivement, l’ouverture significative des enseignants provient en partie du fait que pour la 

première fois il est question d’eux, de leur vie. Les enseignants ont l’habitude de constamment 

devoir comprendre les élèves, comprendre les histoires individuelles de chacun d’entre eux. Ils 

sont de fait très seuls. Lorsque la porte de la classe se ferme, ils sont les seuls adulte face aux 

élèves. Le travail de l’interaction avec les élèves est solitaire et épuisant. Les entretiens 

représentent pour eux l’opportunité de raconter leur histoire, leurs motivations et leurs 

interprétations d’eux-mêmes et de leurs élèves. Leur explication de l’affection qu’ils ont envers 

les élèves touche l’auditeur à un niveau émotionnel, ce qui lui permet, à son tour un certain accès 

à la structure émotionnelle des enseignants comme sujets. De ce point de vue, la recherche 

biographique représente un outil de travail particulièrement puissant. 

Quant aux questions restées ouvertes, celle que je soulignerai en particulier est liée à mon travail 

éducatif. Il s’agit de la question de savoir s’il est possible d’apprendre aux enseignants à 

développer de la sollicitude et d’ainsi les conscientiser, puis de conscientiser les élèves avec 

lesquels ils travaillent. 

Si la sollicitude est une faculté acquise comme l’empathie et l’autorité contenante, alors chaque 

être humain est théoriquement capable de la cultiver. 

Mais, en tant que professeurs de futurs enseignants, comment pouvons-nous savoir si nos 

étudiants en facultés d’enseignement ont développé suffisamment de sollicitude pour pouvoir se 

protéger de l’épuisement et protéger de l’invisibilité les enfants avec lesquels il travailleront. Que 



161 

 

signifie développer de la sollicitude dans la situation conflictuelle d’un système éducatif en crise 

et d’un contexte aussi violent que celui de l’Etat d’Israël ? Comment cultiver la sollicitude dans 

une société si divisée et dont le racisme ne fait que s’aggraver ? Comment créer cette soi-disant 

séparation dans la conscience de l’enseignant entre sa responsabilité envers ses élèves dans l’ici 

et maintenant pédagogique et ses conceptions de la société et du système scolaire dans lequel il 

travaille ? Telle séparation est-elle même possible ? Peut-on demander à un enseignant de 

prendre Janusz Korczak 85 comme exemple à suivre, celui d’un éducateur ayant dédié sa vie aux 

enfants les plus opprimés et ayant fait pour eux le sacrifice ultime, ou est-ce une attente exagérée 

et irréaliste ? Si tel est le cas, où se trouve la limite de l’engagement et de la responsabilité ?  

L’apprentissage de la sollicitude se fait à plusieurs niveaux. L’un d’entre eux, la praxis, pratiquée 

tout au long des études, donne aux étudiants l’opportunité de la réflexion et de l’investigation en 

profondeur de l’interaction dont ils font l’expérience dans leur formation pratique. Un autre 

niveau est l’apprentissage théorique : la recherche révèle la question du besoin d’abstractisation 

et de discernements allant au-delà de l’individu et invitant au choix conscient de la sollicitude et 

de l’intuition comme outils de travail. Ce processus est significatif non seulement pour la théorie, 

mais aussi et même essentiellement dans le but de rompre la solitude des enseignants. Autrement 

dit, le processus au cours duquel chaque enseignant a des discernements similaires est un 

processus important, mais il ne le laisse pas entrevoir la capacité de ses collègues d’arriver aux 

mêmes conclusions que lui. Ainsi, il ne permet pas la réflexion partagée sur la praxis. C’est-à-

dire que les discernements dont nous parlons ne sont pas importants uniquement pour 

l’apprentissage, mais aussi pour la construction d’une solidarité basée sur des conceptions et des 

activités communes. 

Enfin, je dirai ne pas craindre la solitude dans ma démarche. Au contraire, la critique du système 

éducatif porte aujourd’hui plus que jamais sur le besoin de solidarité et de sollicitude entre les 

enseignants et entre les élèves face à la vague de violence raciste submergeant la société 

israélienne. Pour répondre aux défis posés par le système éducatif, aux besoins des enseignants et 
                                                
85 Janusz Korcak, qui a été cité dans une partie antérieure de la thèse, fut l’un des pionniers de l’éthique de la 
sollicitude, sans bien sûr l’appeler du même nom. Il a créé des maisons d’éducation pour enfants abandonnés et 
orphelins à Varsovie et a surtout pris soins d’enfants juifs, bien qu’il ait aussi donné son avis dans des maisons 
d’éducation non juives. Malgré les conjurations, par la résistance juive du ghetto de Varsovie et ses amis juifs et non 
juif de fuir les convois dirigés vers les camps d’extermination, il a choisi de rester avec les enfants jusqu’à sa fin  
tragique et a été déporté avec eux à Auchwitz. 



162 

 

des élèves opprimés, exclus et marginalisés, le besoin d’un discours à ce propos devient de plus 

en plus impératif. 

Pour finir, je rappellerai que la pédagogie critique représente un don décisif pour ce qui est de la 

prise en compte du contexte et de l’analyse des besoins des opprimés. Malgré l’incohérence due 

à une attention portée uniquement sur le sujet apprenant et à un  manque de considération des 

caractéristiques de l’oppression des enseignants, l’outil qu’est l’analyse du contexte est ce qui 

m’a permis – à moi comme à d’autres pédagogues – de tirer des conclusions plus tranchantes par 

rapport à cette oppression. 

L’oppression des enseignants est la preuve de la nécessité de la construction d’une conception 

pédagogique générale offrant aux enseignants les moyens d’affronter en temps de crise les défis 

que rencontrent les élèves opprimés. 

La tâche qui nous attend est considérable. 

  



163 

 

Bibliographie 

Apple, M.W. (1986). Ideologia y Curriculo. Madrid : Akal. 

- (1997a). Educación y Poder. Barcelona : Paidos. 

- (1997b). Maestros y Textos, Una Economía Política de las Relaciones de Clase y de Sexo en 
Educación. Barcelona : Paidos. 

- (2002). Educar "Como Dios Manda", Mercados, Niveles, Religión y Desigualdad. Buenos 
Aires : Paidós. 

Al-Haj, M. (1996). Education chez les arabes en Israël, domination et changement social. 

Jérusalem : Magnes et L’institut Floersheimer d’études politiques. (Hébreu) 

Alfi, Y., & Eliav, L. (2006). Des deux côtés de la Ma’abara. Tel Aviv : Ma’ariv. (Hébreu) 

Aton, P. (2004). Yehuda Shenhav : Juifs-arabes, nationalité, religion et éthnicité. Hakivun 
Mizrach, 8, pp.59 . (Hébreu) 

Barzilai, S., (2009). Le Secret de l’Histoire du Vainqueur, à la Recherche d’Histoires à Succès. 
Jérusalem: S. Zack. (Hébreu) 

Boal, A. (2001). Theater of the Oppressed. New York : Theater Communication Group.  

Bourdieu, P., & Passeron J.C. (1998). La Reproducción, Elementos para la Teoría de Sistema de 
Enseñanza. México : Fontamara. 

- (2003a). Los Herederos, Los Estudiantes y la Cultura. Buenos Aires : Siglo XXI. 

- (2003b). Capital Cultural, Escuela y Espacio Social. Buenos Aires : Siglo XXI. 

Bourdieu, P., & Passeron, J.C. (1998). La Reproducción, Elementos para la Teoría de Sistema de 

Enseñanza. México : Fontamara. 

- (2003). Los Herederos, Los Estudiantes y la Cultura. Buenos Aires : Siglo XXI. 

Buber, M. (2013). Je et Tu, Jérusalem: Institut Bialik. (Hébreu) 

Burbules, N. (2000). The Limits of Dialogue as a Critical Pedagogy. In P. Trifonas (dir.). 
Revolutionary Pedagogies , New York, Routledge 2000. 

http://faculty.ed.uiuc.edu/burbules/papers/limits.html 

Cankaya, I. (2011). Anger as a Mediator of the Effects of Anxiety on Aggressiveness in Teacher 
Trainees. Social Behavior and Personality, V. 39 (7), pp. 935- 946. 

http://faculty.ed.uiuc.edu/burbules/papers/limits.html
http://faculty.ed.uiuc.edu/burbules/papers/limits.html


164 

 

Chang, M. (2009). An Appraisal Perspective of Teacher Burnout: Examining the Emotional 
Work of Teachers. Educational Psychology Review, 21, 193 – 218. 

Chen, M., & Fershtman, M. (1995). Ouverture et cloisonnement ethnique dans les classes 
organisées par niveaux. Editor:  Chen D. L’Education en vue du XXIème siècle, (pp.461-475). 
Tel-Aviv : Ramot. (Hébreu) 

Chever, S. (2007), L’Economie de l’Occupation, no. 13-15, Compte Rendu sur le Système 
Educatif à Jérusalem Est, Jérusalem, Centre d’Information Alternative. 

Coffey A., & Delamont, S. (2000). Feminism and the Classroom Teacher: Research. London : 
Falmer Press. 

Cohen, L. (2006). Rends-Moi Mon Fils Vivant, ne me Donne pas son Corps. Hakivun Mizrah, 
12, 67-69. (Hébreu) 

Coraggio, J.L. (1997). Las Propuestasdel Banco Mundial para la Educación: SentidoOculto o 

Problemas de Comcepción?. 

http://www.coraggioeconomia.org/jlc/archivos%20para%20descargar/SANPABLO.pdf 

Dahan-Kalev, H. (2005). Généraux dans l’éducation : des soldats à la direction de l’école. Le 
Militarisme et Éducation (pp.109-130). H. Gur-Ziv (dir.). Tel-Aviv: Babel. (Hébreu) 

Davidson, M., & Davidson F. (1994). Changing Childhood Prejudice: The Caring Work of the 
Schools. Westport : Bergin & Garvey. 

Delory-Momberger, C. (2009). Biografía y Educación, Figuras del Individuo-Proyecto. Buenos 
Aires : CLACSO. 

Delpit, L. (1997). The Silenced Dialogue: Power and Pedagogy in Educating Other People’s 
Children. In A. H. Halsey, H. Lauder, P. Brown & A. S. Wells. Education: Culture, Economy, 
and Society, (pp. 582 – 594). Oxford : Oxford University Press. 

- (2006). Other People's Children, Cultural Conflict in the Classroom. New York : New Press. 

Derya Beyazkurk, D., & Kesner, J. (2005). Teacher-Child Relationships in Turkish and United 
States Schools: A Cross-Cultural Study, International Education Journal, 6 (5), 547-554. 

Dweck, C. (2002). Messages that Motivate: How Praise Molds Students Beliefs, Motivation and 
Performance (in Surprising Ways). In J. Aornson (dir.). Improving Academic Achievement (pp. 
36 – 60). Elsevier Science.(www.elsevier.com) 

Elbaz-Luwisch, F. (2014). Auto/Biography & Pedagogy. New York : Peter Lang. 

Eliav, L., & Alfi, Y. (2006). Des deux côtés de la maabarah. Tel-Aviv: Maariv. (Hébreu) 

El-Hajj, M. (1996). L’Education des Arabes en Israël, Contrôle et Changement Social. 
Jérusalem: Magnes et L’institut Floresheimer d’études politiques. (Hébreu) 

http://www.coraggioeconomia.org/jlc/archivos%20para%20descargar/SANPABLO.pdf
http://www.elsevier/


165 

 

 

Fanon, F. (2004). Peau noire, masques blancs. Tel-Aviv: Maariv. (Hébreu) 

Fanon, F. (2006). Les damnés de la terre. Tel-Aviv, Babel. (Hébreu) 

Fergus, S., & Zimmerman, M. (2005). Adolescent Resilience: A Framework for Understanding 
Healthy Development in the Face of Risk.  Annual Review of Public Health, 26, 399 – 419. 

Frankenstein, C. (1972). Libération des entraves de la pensée : restoration des capacités 
cognitives par l’enseignement – une expérience et son analyse. Jérusalem : L’école d’éducation 
de l’Université Hébraïque. (Hébreu) 

Frankenstein, C. (1981a). L’autre: problème social. Tel-Aviv : Am Oved. (Hébreu) 

Frankenstein, C. (1981b). Ils Pensent de Nouveau. Tel-Aviv : Am Oved. (Hébreu) 

Freire, P. (1973). Extension o Comunicacion? La Concientizacion en el medio Rural. Mexico 
DF : Siglo XXI. 

- (1974). Las Iglesias, la Educacion y el Proceso de Liberacion Humana en la Historia. Buenos 
Aires : La Aurora. 

- (1986a). La Educación como Práctica de la Libertad. Mexico : Siglo XXI. 

- (1986b). Hacia una Pedagogia de la Pregunta, Conversaciones con Antonio Faundez. Buenos 
Aires : La Aurora. 

- (1990). La Naturaleza Politica de la Eduacion, Cultura, Poder y Liberacion. Barcelona : 
Paidos. 

- (1993). Pedagogía de la Esperanza. Madrid : Siglo XXI Editores. 

- (1996). Cartas a Cristina,  Refleciones sobre mi Vida y mi Trabajo. México : Siglo XXI. 

- (1998). Pedagogía de la Autonomía. México D.F. : Siglo XXI. 

- (2000). Cartas a Guinea Bissau, Apuntes de una Experiencia Pedagogica en Proceso. Mexico : 
Siglo XXI. 

- (2002a). Pedagogía del Oprimido. Buenos Aires : Siglo XXI Editores. 

- (2002b). Cartas a quien Pretende Enseñar, Buenos Aires : Siglo XXI. 

Freire, P., & Macedo, D. (1989). Alfabetizacion, Lectura de la Palabra y Lectura de la Realidad. 
Barcelo : Paidos. 

Freire, P., & Shor I. (1990). Une Pédagogie de La Libération. Tel-Aviv: Mifras. (Hébreu) 

Gadotti, M. (2001). La Voz del Biógrafo Brasileño: La Práctica a la Altura del sueño, In M. 
Gadotti & C. Torres (dir.). Paulo Freire, una Bio-Bibliografía (pp. 50-97). México D.F. : Siglo 
XXI. 



166 

 

Gadotti, M., & Torres, C. (2001). Editores, Paulo Freire, una Bio-Bibliografía. México D.F. : 
Siglo XXI. 

Giroux, H. (1983). Theories of Reproduction and Resistance in the New Sociology of Education: 
A Critical Analysis. Harvard Educational Review, 53 (3), August, 257-293. 

- (1988). Teacher as Intellectuals, Toward a Critical Pedagogy of Learning. Westport : Bergin & 
Garvey. 

- (1995). Animating Youth: Disnification of Children's Culture. Socialiste Review 24 (3),  23-55. 

-  (1996). Fugitive Cultures, Race Violence & Youth. New York : Routledge. 

-  (1997). Pedagogy and the Politics of Hope. Oxford :Westview Press. 

Golani, M. (2002). Les guerres ne se produisent pas d’elles-mêmes, mémoire, pouvoir et choix. 
Ben-Shemen : Modan. (Hébreu) 

Goldstein, L. (1999). The Relational Zone: the Role of Caring Relationships in the Co-
Construction of Mind. American Educational Research Journal, 36 (3)  647-673. 

 Gore, J. (2002). An Outline of a Theory of Power relations in Pedagogy [en ligne], Australian 
Association for research in Education. http://www.aare.edu.au/02pap/gor02317.htm (page 
consultée mars 2013). 

Guevara, E. (1965). EL Hombre Nuevo, Semanario Marcha, 
http://www.martinmaglio.com.ar/0_Sec_5_Historia/Guevara_elhombrenuevo.pdf  

(page consultée mai 2014)  

Gutierrez, F. (1990). Educacion como Praxis Politica. Mexico D.F. : Siglo XXI. 

Gutierrez, G. (2002). Pedagogía del Oprimido: Una Lectura pasada de Moda?, In Paulo Freire 
Entro Nosotros, La Habana, Colectivo de Investigación Educativa C.I.E. "Graciela Bustillo", , 
pp. 23 – 29 

Gur-Ze’ev, I. (2004). Vers une Education Diasporique, Multi-Culturelle, Post-Coloniale et une 
Education d’opposition à l’ère Postmoderne. Tel-Aviv: Resling. (Hébreu) 

Gur-Ziv, H. (2005). Introduction. H. Gur-Ziv (dir.). Militarisme et Education (pp.9-16).Tel-
Aviv: Babel. (Hébreu) 

Halpin, D., & Moore, A. (2006). Educational Professionalism in an Age of Uncertainty: The 
Emergence of Eclectic & Pragmatic Teacher Identities. Hitotsubashi Journal of Social Studies, 
38(2), 119-140. 

Hargreaves, A. (1998). The Emotional Practice of Teaching. Teaching and Teacher Education, 
14 (8), 835-854. 

Hauvier James, J. (2012). Caring for 'Others': Examining the Interplay of Mothering and Deficit 
Discourses in Teaching. Teaching and Teacher Education,  28, 165-173. 

http://www.aare.edu.au/02pap/gor02317.htm
http://www.martinmaglio.com.ar/0_Sec_5_Historia/Guevara_elhombrenuevo.pdf


167 

 

Hogg, M. (2005). All Animals Are Equal, but Some Animals Are More Equal than Others: 
Social Identity and Marginal Membership. In K. D. Williams, J. P. Forgas, & W. V. Hippel 
(dir.). The Social Outcast: Ostracism, Social Exclusion, Rejection and Bullying (pp. 243-261). 
Oxford:  Psychology Press.  

hooks, b. (2010). Teaching Critical Thinking, Practical Wisdom. New York : Routledge. 

- (1994). Teaching to Transgress, Education as the Practice of Freedom. London : Routledge. 

Ivri, Y. (2008). Authentique grotesque : arsim et frechot dans la culture israélienne. Hakivun 
Mizrach, 16, 276-XXX. (Hébreu) 

James, J. (2012). Caring for 'Others': Examining the Interplay of Mothering and Deficit 
Discourses in Teaching. Teaching and Teacher Education, 28, 165-173. 

Jannukainen, M. (2001). Social Exclusion and Dropping out of Education. Emotional and 
Behavioral Difficulties in Mainstream Schools. Elsevier Science, 1, 1-12. 

Jay, G., & Graff, G. (1995). A Critique of Critical Pedagogy. In M. Bérubé & C. Nelson (dir.). 
Higher Education Under Fire: Politics, Economics, and the Crisis of the Humanities (pp. 201-
213). New York : Psichology Press.  

Jordan, J. (2005). Relational Resilience in Girls. In S. Goldstein & R. B. Brooks (dir.). Handbook 
of Resilience in Children (pp.79-90). Oxford : Springer. 
 
Kahan, A. (2007). Caractères démographiques des candidats, des étudiants et des diplômés de 

l’enseignement supérieur 2005-2006. Jérusalem : le bureau central des statistiques. 

Kaplan, H. (2005). Understanding the Concept of Resilience. In S. Goldstein & 
R. B. Brooks (dir.). Handbook of Resilience in Children (pp. 39-47). Oxford : Springer  

Karpetian-Alvord, M. & Jonshon-Grados, J. (2005). Enhancing Resilience in Children: A 
Proactive Approach. Professional Psychology: Research and Practice. 36, (3), 238-245.  

Kincheloe, J. (1993). Toward a Critical Politics of Teacher Thinking: Mapping the Postmodern. 
Westport : Bergin & Garvey. 

Korczak, Y. (1996). Ecrits : tome I, instants éducatifs. Tel-Aviv: Association Janusz Korczak en 
Israël. (Hébreu) 

Lahav, H. (1999). L’adolescence aux marges de la société, phénomène et modes d’appréhension. 

Jérusalem : ministère de l’éducation, direction sociale et juvénile. (Hébreu) .  

Lampert, K. (2008). Education Empathique – Une Critique du Néocapitalisme. Tel Aviv: 
Resling. (Hébreu)  

Liliane, N. (2010). éducation sibérienne. Tel-Aviv : Kineret-Zmora-Vitan. 



168 

 

Lissak, M. (1996). « Le premier Israël » et « le Second Israël » : processus accélérés de 
polarisation sociale et culturelle dans les années 1950, êntre immigrants et anciens : Israël 
durant la grande immigration 1948-1953 (pp. 1-20). D. Opher (dir.). Jérusalem: Yad Ytzak Ben-
Tzvi. (Hébreu) 

- (1999). La grande Aliya des années 1950 : l’échec du metling pot. Jérusalem: Institut Bialik. 
(Hébreu) 

Littlewood, P. (1999).  Schooling, Exclusion and Self-Exclusion. In P. Littlewood (dir.). Social 
Exclusion in Europe: Problems and Paradigms(pp. 175-196). Farnham : Ashgate.  

Lomsky-Feder, E. (2005). De  la Cérémonie Héroïque au Culte du Deuil : Différentes Voix dans 
les Cérémonies Commémoratives Scolaires. In H. Gur-Ziv (dir.) Militarisme et Education (pp. 
276-299). Tel-Aviv: Babel. (Hébreu) 

Mann, D. (1995). Can Teachers Be Trusted to Improve Teaching ?. Phi Delta Kappan, 77 (1), 
pp.86-88. 

Makarenko, A. (1941). Le poème pédagogique. Afula: Publications du Kibboutz National. 
(Hébreu) 

Marshall, W. (1996). Professionals, Children and Power. In E. Blyth & J. Milner (dir.). 
Exclusion from School: Inter-professional Issues for Policy and Practice (pp. 92-104). New 
York : Routledge. 

Martin, J. (2002). The Education of John Dewey: A Biography. New York : Columbia University 
Press. 

Martínez Rodríguez, J. B. (2008). Globalizacón de los Discursos de Calidad y Evaluación y su 
Impacto en la Identidad del Profesorado. In Martínez Rodriguez J.B. and Artósegui J.L. (dir.). 
Globalización, Posmodernidad y Educación. La Calidad como Coartada Neoliberal (pp. 15-44). 
Madrid. Ediciones Akal S.A. 

Masi, A.(2008). El concepto de Praxis en Paulo Freire, Paulo Freire, Contribuciones para la 
Pedagogia, Editor: Gadotti & otros,  pp. 72-85, Buenos Aires, CLACSO 

Masten, A. (2001). Ordinary Magic: Resilience Processes in Development. American 
Psychologist,. 56 (3), 227-238. 

Marshall, W. (1996). Professionals, Children and Power. In  E. Blyth & J. Milner (dir.). 
Exclusion from School: Inter-professional Issues for Policy and Practice (pp. 92-104). New 
York : Routledge. 

Mayo, P. (2014). Gramsci and the Politics of Education, Capital & Class. Conference of Socialist 
Economists, 38 (2), 385 + . Copyright Gal Group. Questia. 

Medinskii, E. (2004). Makarenko: His Live and Work: Articles, Talks, and Reminiscences. 
Honolulu : University Press of the Pacific. 



169 

 

Memmi, A. (2005). Portrait du Colonisé, Précédé par le Portrait du Colonisateur. Jérusalem: 
Carmel. (Hébreu) 

Monchinski, T. (2010). Education in Hope, Critical Pedagogies and the Ethic of Care. New 
York : Peter Lang. 

Monteagudo-Gonzales, J. (1988). La Pedagogía de Célestin Freinet: Contexto, Bases Teóricas, 
Influencia. Madrid : Centro de Investigación y Documentación Educativa. 

Morris, V., & Morris, C. (2000). Creating Caring and Nurturing Educational Environment for 
African American Children. Westport : Bergin and Garvey. 

Myers, S., & Pianta, R. (2008). Developmental Commentary: Individual and Contextual 
Influences on Student-teacher Relationships and Children's Early Problem Behaviors. Journal of 
Clinical Child and Adolescent Psychology, 34 (3), 600-608. 

Newberry, M., (2010). Identified phases in the Building and Maintaining of Positive Teacher-
Student Relationships. Teaching and Teacher Education, 26 (8), 1695-1703. 

Noddings, N. (2003). Caring, a Feminine Approach to Ethics and Moral Education. Los 
Angeles : University of California Press. 

Noddings, N. (2005). The Challenge to Care in Schools, an Alternative Approach to Education. 
New York : Teachers College, Columbia University. 

Olczak-Ronikier J. (2013), Korchack, Un Experience biographique. Or Yehuda ,Zmora Beitan. 
(Hébreu) 

Ovejero-Bernal, A. (2004). Globalización, Sociedad y Escuela, Cómo Hacer Frente a los 
Principales Problemas Actuales Desde la Psicología Social. Valladolid : Universidad de 
Valladolid. 
 
Palgi-Hacker, A. (2005). Donald Woods Winnicott et « la mère suffisamment bonne », 
d’insignifiance à maternité, quête de la mère comme sujet dans la psychanalyse et dans le 
féminisme. Tel-Aviv: Am Oved. (Hébreu) 

Pasternak, R. (2003). L’éducation dans la société israélienne. In E. Ya’ar & Z. Shavit (dir.). 
Tendances dans la société israélienne, 2 (pp. 899 - 1009). Tel-Aviv: L’Université Ouverte. 
(Hébreu) 

Redondo, P. (2004). Escuelas y Pobreza, Entre el Desosiego y la Obstinación. Buenos Aires : 
Paidós. 

Regev, M. (2003). Introduction à la culture israélienne. In E. Ya'ar & Z. Shavit (dir.). Tendances 
dans la société isarélienne – tome II  (pp. 823-XXX). Tel-Aviv: L’Université Ouverte. (Hébreu) 

Roberts, R. (2002). Biographical Research. Philadelphia : Open University Press. 

Riley, P. (2009). An Adult Attachment Perspective on the Student-Teacher Relationship & 
Classroom Management Difficulties. Teaching and Teacher Education, 25, 626-63.  



170 

 

Sahin, I. (2007). Prospective Teachers' Ideas about Teacher Recruitment and Their Professional 
Future, Kuram ve Uygulamada Egitim Bilimleri, 11 (3), 1179-1184. 

Sasson-Levy, O., & Levy, G. (2005). Armée de combat , ça dépend pour qui – socialisation 
républicaine, statut social et éthnicité en israël. In H. Gur-Ziv (dir.). Militarisme et Education 
(pp. 220-244). Tel-Aviv : Babel. (Hébreu) 

Segev, T. (1988). Le Septième million. Les Israéliens et le genocide. Jérusalem : Keter. (Hébreu) 

Shemesh, I. (1999). Caractéristiques de l’adolescence désolidarisée des ressortissants éthiopiens. 

In I. Shemesh (dir.). De désolidarisation à intégration (pp. 45-48). Jérusalem : ministère de 

l’éducation, direction sociale et juvénile. 

Shiran, V. (2002). La lutte sur le programme scolaire. Hakivun Mizrach, 6 hiver,  pp.8-14. 
(Hébreu) 

Schlemminger, G. (1997). The Freinte Movement, Past and Present. In Y. Lefranc (dir.). Plaisir 
de d'apprender et travail coopérative. Les méthodes éducatives et la philosphie pratique de  
Célestin Freinte (pp. 17-26), London : XXX. 

Shohat, E. (1999). Le Sionisme du Point de Vue de ses Victimes Juives: les Juifs Orientaux en 
Israel. La Révolution Mizrahi : Trois Volumes Traitant du Sionisme et des Mizrahi, Jérusalem, 
Centre d’Information Alternative (Hébreu) 

Shor, I. (1992). Empowering Education. Chicago : University Chicago Press. 

Shor, I., & Freire P. (1986). A Pedagogy for Liberation. London : Bergin & Grives. 

Spilt, J., Koomen, H., Thijs, J., & Van der Leij, A. (2012). Supporting Teachers' Relationships 
with Disruptive Children: the Potential of Relationship-Focused Reflection. Attachment & 
Human Development, 14 (3), 305-318. 

Svirsky, S. (1951). Non pas en échec mais mis en échec. Haifa: Cahiers de Recherche et de 
Critique. (Hébreu)  

- (1990). L’éducation en Israël, contrée des itinéraires séparés. Tel-Aviv: Breirot. (Hébreu) 

- (2004). Ecarts dans l’éducation et la politique de développement socio-économique en Israël, 
p.22, Inégalités dans l’Education. In D. Golan (dir.). Inégalité dans l’éducation (pp.9-41). Tel-
Aviv, Babel. (Hébreu) 

Svirky, S., & Amor, N. (1991). Guide parental de l’éducation. Tel-Aviv. HILA. (Hébreu) 

Svirski, S., & Dagan-Buzaglo, N. (2009). Ségrégation, inégalité et contrôle faiblissant. Tel 

Aviv : Adva Center.  

Torres, C. (2001). La voz del Biógrafo Latinoamericano, Una biografía Intelectual. In M. Gadotti 
& X. Torres (dir.). Paulo Freire, Una Biobibliografía (pp. 97-153). Mexico DD : Siglo XXI. 



171 

 

Torff, B. (2001). Student and Teacher Learning. NJ : Lawrence Erlbaum Associates. 

Uitto, M., & Sirjala, X. (2008). Body, Caring and Power in Teacher-Pupil Relationships: 
Encounters in Former-Pupils Memories. Scandinavian Journal of Educational research, 52 (4), 
355-371. 

Watt, D. (2009). On Becoming a Qualitative Researcher: The Value of Reflexivity, The 
Qualitative Report, 12(1), pp.82-101.  

Weksler M. (2004). La Privatisation de l’éducation et la destruction de l’éducation publique. 
Inégalités dans l’Education (pp.42-58) D. Golan (dir.). Tel-Aviv: Babel. (Hébreu) 

- (2005, 25, May). Hacia una Pedagogía de la Solidaridad, Marginalidad, Racismo y Conflicto 
de Guerra en Israel, Ponencia presentada al IV Encuentro Internacional. Communication 
présentée au colloque Presencia de Paulo Freire,. Cienfuegos, Cuba.  

- (2008), Le Dialogue Comme Conflit, Réflexion sur l’Article de Burbules, « Pédagogie et 
Méthodologie », éd. Marcelo Weksler, no. 3, Kfar Saba, Société des MJC,  

- (2010). Social Chaos: a Critical Perspective on the Israel Education System. Jerusalem : 
Alternative Information Center. 

- (2012), Ecouter les récits des enseignants, Tel-Aviv, Bama, Parution Annuel du Système 
Educatif Secondaire et du Soutien des Enfants et des Adolescents à Tel-Aviv, no. 17 

- (2013), Les Echecs de la Théorie de la Résistance de H. Giroux, de la Signification du 
Changement Socio-Educatif Dans un Contexte Socio-Historique Donné, « Pédagogie et 
Méthodologie », éd. Marcelo Weksler, no. 5,  Modiin, Société des MJC,  

- M. Weksler (2014)  La Classe comme Microcosme. Une Leçon de Vie. Éducation antiraciste 
de la crèche au lycée, ed: Noa Riblin, pp. 23- 32, Tel Aviv, ACRI (Hebreu) 

Worzbyt, J., O'Rourke K., & Dandeneau, C. (2003). Elementary School Counseling: A 
Commitment to Caring and Community Building. New York : Brunner-Routledge. 

Yona, I. (2002). Voices from the Katamonim Neighborhood. Tel-Aviv: Andalus 

Zembylas, M. (2003). Emotions and Teacher Identity: A Poststructural Perspective, Teachers 
and Teaching: Theory and Practice, 9 (3) 213-238.  

 

Sources 

Amichai, S.  (2007). Lettre aux professeurs rejoignant la réforme. Jérusalem : ministère de 

l’éducation. (Hébreu) 



172 

 

Chacham, R. (1995). Anatomy of Socialization, An Interview with Tikva Levy. News 

fromWithin, XI (4), 22.  

Cahan, A-M. (2007). Demographic Characteristics of  Applicants for Studies, Students and 

Degree  Recipients at Institutions of Higer Education 2004/05-2005/06 Jérusalem, Bureau 

Central des Statistiques. 

Dahan, M., Dvir, E., Mironichev, N. & Shye, S. (2002). Les écarts dans l’éducation ont-ils 

diminué ? Série de manifestes, Vol. 2. Jérusalem : The Van Leer Jerusalem Institute. (Hébreu) 

Dahan, Y., & Yona, Y. (2005). Plan de Privatisation du Système Scolaire [en ligne]. Educateurs 

et Académiciens Réagissent. Plan Educatif National – compte rendu final, débat no.2, Tel-Aviv, 

Centre Adva http://adva.org/wp-content/uploads/2014/09/anshei-hinuh-dovrat-kenes-2.pdf. (page 

consultée en mai 2010). (Hébreu) 

Dahan-Kalev, H. (2009). L’occasion Manquée de la Démocratie Israélienne: la Mémoire 

Collective Traumatique des Emeutes de Wadi Salib [en ligne]. Institut Israélien de la démocratie.  

http://www.idi.org.il/BreakingNews/Documents/%D7%94%D7%94%D7%97%D7%9E%D7%A

6%D7%94-%D7%93%D7%94%D7%90%D7%9F%20%D7%9B%D7%9C%D7%91.pdf  (page 

consultée en septembre 2010). (Hébreu) 

Dovrat S., Abou-Saed I., Ottolongi R., Buzaglo M., Bar I., Givton D., Gisser A., Danziger I., 

Har-Noy S., Vanunu D., Cohen N., Lavie V., Piron S., Zabar Ben Yehoshua N., Klinov R., 

Kerlitz M., Rubinstein A., & Shani M. (2005). Le Programme Educatif National. Jérusalem: 

Bureau du Premier Ministre, Ministère de l’Education. (Hébreu) 

Eliezer, M. (1999). Le Baccalauréat. De l’Autre Côté, 19, 18. (Hébreu) 

Hatib S., Nattur S., Tuma I., Agbariya R., Dawiri M., Ganem A., Abou Atsba K., Farakh G., 

Rinaoui-Zoabi, V., Comité de Pilotage (2006), Vision de l’Avenir des Arabes Palestiniens en 

Israël, Nazareth, Comité National des Chef des Autorités Locales Arabes en Israël, http://reut-

institute.org/data/uploads/PDFVer/%D7%94%D7%97%D7%96%D7%95%D7%9F%20%D7%9

4%D7%A2%D7%AA%D7%99%D7%93%D7%99%20%D7%A9%D7%9C%20%D7%94%D7

%A2%D7%A8%D7%91%D7%99%D7%9D%20%D7%94%D7%A4%D7%9C%D7%A1%D7%

http://adva.org/wp-content/uploads/2014/09/anshei-hinuh-dovrat-kenes-2.pdf
http://www.idi.org.il/BreakingNews/Documents/%D7%94%D7%94%D7%97%D7%9E%D7%A6%D7%94-%D7%93%D7%94%D7%90%D7%9F%20%D7%9B%D7%9C%D7%91.pdf
http://www.idi.org.il/BreakingNews/Documents/%D7%94%D7%94%D7%97%D7%9E%D7%A6%D7%94-%D7%93%D7%94%D7%90%D7%9F%20%D7%9B%D7%9C%D7%91.pdf
http://reut-institute.org/data/uploads/PDFVer/%D7%94%D7%97%D7%96%D7%95%D7%9F%20%D7%94%D7%A2%D7%AA%D7%99%D7%93%D7%99%20%D7%A9%D7%9C%20%D7%94%D7%A2%D7%A8%D7%91%D7%99%D7%9D%20%D7%94%D7%A4%D7%9C%D7%A1%D7%98%D7%99%D7%A0%D7%99%D7%9D%20%D7%91%D7%99%D7%A9%D7%A8%D7%90%D7%9C%20heb%5b1%5d_1.pdf
http://reut-institute.org/data/uploads/PDFVer/%D7%94%D7%97%D7%96%D7%95%D7%9F%20%D7%94%D7%A2%D7%AA%D7%99%D7%93%D7%99%20%D7%A9%D7%9C%20%D7%94%D7%A2%D7%A8%D7%91%D7%99%D7%9D%20%D7%94%D7%A4%D7%9C%D7%A1%D7%98%D7%99%D7%A0%D7%99%D7%9D%20%D7%91%D7%99%D7%A9%D7%A8%D7%90%D7%9C%20heb%5b1%5d_1.pdf
http://reut-institute.org/data/uploads/PDFVer/%D7%94%D7%97%D7%96%D7%95%D7%9F%20%D7%94%D7%A2%D7%AA%D7%99%D7%93%D7%99%20%D7%A9%D7%9C%20%D7%94%D7%A2%D7%A8%D7%91%D7%99%D7%9D%20%D7%94%D7%A4%D7%9C%D7%A1%D7%98%D7%99%D7%A0%D7%99%D7%9D%20%D7%91%D7%99%D7%A9%D7%A8%D7%90%D7%9C%20heb%5b1%5d_1.pdf
http://reut-institute.org/data/uploads/PDFVer/%D7%94%D7%97%D7%96%D7%95%D7%9F%20%D7%94%D7%A2%D7%AA%D7%99%D7%93%D7%99%20%D7%A9%D7%9C%20%D7%94%D7%A2%D7%A8%D7%91%D7%99%D7%9D%20%D7%94%D7%A4%D7%9C%D7%A1%D7%98%D7%99%D7%A0%D7%99%D7%9D%20%D7%91%D7%99%D7%A9%D7%A8%D7%90%D7%9C%20heb%5b1%5d_1.pdf


173 

 

98%D7%99%D7%A0%D7%99%D7%9D%20%D7%91%D7%99%D7%A9%D7%A8%D7%90

%D7%9C%20heb[1]_1.pdf  (page visitée en septembre 2010) (Hébreu) 

Hever, S. (2007). L’économie de l’occupation, rapport sur le système éducatif de Jérusalem-Est, 

Vol. 13-15, Jérusalem , The alternative information center. (Hébreu) 

Hoverman O. (2011), Comment l’Intuition Fonctionne-t-elle ? 

http://www.calcalist.co.il/articles/0,7340,L-3533866,00.html  (page consultée en avril 2010). 

(Hébreu) 

Kashti O. (2008), Une Ecole Ashkenaze (Ultra-Orthodoxe) à Elad refuse des Elèves Séfarades, 

03/09/2008, Haaretz Online, http://www.haaretz.com/print-edition/news/elad-ultra-orthodox-

school-rejects-sephardi-first-graders-1.253185, (page visitée en june 2015) (Hébreu) 

-. (2010), Le Ministère de l’Education a Transféré la Plupart du Budget de L’Education Civique 
aux Etudes de Judaïsme, 05/09/2010, Haaretz Online, 
http://www.haaretz.com/news/israel/education-ministry-cuts-schools-civics-budget-for-focus-on-
jewish-studies-1.312189http://www.haaretz.com/news/israel/education-ministry-cuts-schools-
civics-budget-for-focus-on-jewish-studies-1.312189 
, (page visitée le 27/07/2015) (Hébreu) 

Le Comité National des Chefs des Municipalités arabes en Israël (2006). Khatib, S., Natur, S., 

Tomas, A., Agbaria, R., Dawiri, M., Ganem, A., Abu-Atsba, K., Farah, G., Rinawi-Zoabi, G. 

(comité de rédaction). La vision du futur des arabes palestiniens en Israël [en ligne]. http://reut-

institute.org/data/uploads/PDFVer/%D7%94%D7%97%D7%96%D7%95%D7%9F%20%D7%9

4%D7%A2%D7%AA%D7%99%D7%93%D7%99%20%D7%A9%D7%9C%20%D7%94%D7

%A2%D7%A8%D7%91%D7%99%D7%9D%20%D7%94%D7%A4%D7%9C%D7%A1%D7%

98%D7%99%D7%A0%D7%99%D7%9D%20%D7%91%D7%99%D7%A9%D7%A8%D7%90

%D7%9C%20heb[1]_1.pdf (page consultée en septembre 2010). (Hébreu) 

 

Loi sur les Appels d’Offres (2003), Institut de la Sécurité Sociale, Etat d’Israël, 

http://www.btl.gov.il/laws/btlLaws.aspx?lawid=25183 (page visitée en septembre 2010) 

(Hébreu) 

http://reut-institute.org/data/uploads/PDFVer/%D7%94%D7%97%D7%96%D7%95%D7%9F%20%D7%94%D7%A2%D7%AA%D7%99%D7%93%D7%99%20%D7%A9%D7%9C%20%D7%94%D7%A2%D7%A8%D7%91%D7%99%D7%9D%20%D7%94%D7%A4%D7%9C%D7%A1%D7%98%D7%99%D7%A0%D7%99%D7%9D%20%D7%91%D7%99%D7%A9%D7%A8%D7%90%D7%9C%20heb%5b1%5d_1.pdf
http://reut-institute.org/data/uploads/PDFVer/%D7%94%D7%97%D7%96%D7%95%D7%9F%20%D7%94%D7%A2%D7%AA%D7%99%D7%93%D7%99%20%D7%A9%D7%9C%20%D7%94%D7%A2%D7%A8%D7%91%D7%99%D7%9D%20%D7%94%D7%A4%D7%9C%D7%A1%D7%98%D7%99%D7%A0%D7%99%D7%9D%20%D7%91%D7%99%D7%A9%D7%A8%D7%90%D7%9C%20heb%5b1%5d_1.pdf
http://www.calcalist.co.il/articles/0,7340,L-3533866,00.html
http://www.haaretz.com/news/israel/education-ministry-cuts-schools-civics-budget-for-focus-on-jewish-studies-1.312189
http://www.haaretz.com/news/israel/education-ministry-cuts-schools-civics-budget-for-focus-on-jewish-studies-1.312189
http://www.haaretz.com/news/israel/education-ministry-cuts-schools-civics-budget-for-focus-on-jewish-studies-1.312189
http://www.haaretz.com/news/israel/education-ministry-cuts-schools-civics-budget-for-focus-on-jewish-studies-1.312189
http://www.btl.gov.il/laws/btlLaws.aspx?lawid=25183


174 

 

 

Ministre de l’éducation nationale (2010). À l’ordre du jour « 400 000 adolescents ont visité 

Jérusalem », [en ligne]. Page d'accueil du Ministre de l’éducation Gideon Sa'ar 10 mai 2010. 

 http://www.gideonsaar.com/show_item.asp?levelId=64261&itemId=2635 (page consultée en 

avril 2010). (Hébreu) 

Moran-Zelikovich, Y. (2009). Education minister: More combat soldiers needed (Le Ministre de 

l’Education au Centre de Recrutement Militaire : Je veux plus de Soldats de Combat), 

05/08/2009, Ynet, http://www.ynetnews.com/articles/0,7340,L-3757512,00.html (page visitée en 

septembre 2010) (Hébreu) 

Moran-Zelikovich Y., Ben-Zur R. (2009), 16 Confusion ou Discrimination ? Des Ethiopiens à 

Petah Tikva ne sont Toujours pas Scolarisés, 02/09/2010, Ynet, 

http://www.ynetnews.com/articles/0,7340,L-3770842,00.html (page visitée en septembre 2010) 

(Hébreu) 

Oz, D. (1997). Entre Boyer et Kedma, p. 11, De l’Autre Côté no.11, Jérusalem, Centre 

d’Information Alternative. (Hébreu) 

 http://www.cbs.gov.il/publications/thunot_demographiot06/pdf/e_print.pdf (page visitée en june 

2015) (Hébreu) 

Procédures du P.D.G du Ministère de l’Education (2009) Procédures du P.D.G. no.2, Mode de 

Vie dans les Institutions Educatives, 2.1. Violence, Ministère de l’Education, 

http://cms.education.gov.il/educationcms/applications/mankal/etsmedorim/2/2-1/horaotkeva/k-

2010-1a-2-1-12.htm (page visitée en septembre 2010) (Hébreu) 

Retner D. (2004) Ici, nous Formons l’Elite,  Haaretz Online, 23/05/2004, 

http://www.haaretz.co.il/hasite/pages/ShArtSR.jhtml?itemNo=430669&objNo=56313&returnPar

am=Y, (page visitée en septembre 2010) (Hébreu) 

Samoha, S. (1995).  La grande crise des mizrahis. De l’autre coté, XI (3), 22. (Hébreu) 

Serfaty, A. (1995). Arab Jews and Middle Eastern Peace. News from Within, XI 11, 11. (Hébreu) 

http://www.gideonsaar.com/show_item.asp?levelId=64261&itemId=2635
http://www.ynetnews.com/articles/0,7340,L-3757512,00.html
http://www.ynetnews.com/articles/0,7340,L-3770842,00.html
http://www.cbs.gov.il/publications/thunot_demographiot06/pdf/e_print.pdf
http://cms.education.gov.il/educationcms/applications/mankal/etsmedorim/2/2-1/horaotkeva/k-2010-1a-2-1-12.htm
http://cms.education.gov.il/educationcms/applications/mankal/etsmedorim/2/2-1/horaotkeva/k-2010-1a-2-1-12.htm
http://www.haaretz.co.il/hasite/pages/ShArtSR.jhtml?itemNo=430669&objNo=56313&returnParam=Y
http://www.haaretz.co.il/hasite/pages/ShArtSR.jhtml?itemNo=430669&objNo=56313&returnParam=Y


175 

 

Sheetrit, S. (1996). An Ashkenazi State is No Paradise for Mizrahim. News from Within, XII (1) 

25. (Hébreu) 

- (1997). The Dream and the Nightmare: Someremarks on the new discourse in Mizrahi politics 

in Israel. News from Within, XIII (1) 49. (Hébreu) 

- (1999). The New Mizrahim: Radical Criticism& Alternative. News from Within XV 10, 15. 

(Hébreu) 

Shenhav, Y.  (1997). The Bond of Silence.News fromWithin. XIII (8) 18. (Hébreu) 

- (1998). The PerfectRobbery. News from Within, XIIII (8), 19. (Hébreu) 

- (1999a). La représentation des mizrahi dans les livres d’histoire, De l’Autre Côté no.18, 

Jérualem, Centre d’Information Alternative. (Hébreu) 

- (1999b), Les Livres d’Histoire du Peuple d’Israël, p. 22, De l’Autre Côté no.19, Jérualem, 

Centre d’Information Alternative. (Hébreu) 

 Svirsky, S. (1997). Courants et Parcours/Itinéraires, Chronique d’une Discrimination Prédéfinie, 

p.22, De l’Autre Côté no 10, Jérusalem, Centre d’Information Alternative. (Hébreu) 

Svirsky, S., & Dagan-Buzaglo, N. (2009). Ségrégation, Inégalité et Pouvoir en Déclin. Tel-Aviv: 

Centre Adva. (Hébreu) 

Tabib, M. (1988). A l’école ashkénaze. Shakespeare Dans la Jungle, Rencontres Interculturelles, 

p. 75-.  Jérusalem: Dvir et l’Institut Van Leer. (Hébreu) 

Weksler, M. (1994), Hidden Ideology and Curriculum in the Israeli Education System. News 

from Within, X (8), 14. (Hébreu) 

-. (2005a). La pédagogie de la privatisation – conceptions éducatives et néo-

libéralisme. Educateurs et académiciens réagissent au plan éducatif national – compte rendu 

final, débat no.2. Tel-Aviv: Centre Adva. (Hébreu) 

- (2005b). Principes pédagogiques du programme HILA. [en ligne], Programme HILA 

Association des MJC. 



176 

 

 http://www.matnasim.org.il/?CategoryID=556&ArticleID=1419, (page consultée septembre 

2010). (Hébreu) 

- (2006a), Cuba : La Troisième Révolution Educative, Hagada Hasmalit,  

http://hagada.org.il/author/%D7%9E%D7%A8%D7%A1%D7%9C%D7%95-

%D7%95%D7%A7%D7%A1%D7%9C%D7%A8/ (page visitée en oct. 2009) (Hébreu) 

- (2006b), Cuba : Société Civile et Solidarité, Hagada Hasmalit 

http://hagada.org.il/author/%D7%9E%D7%A8%D7%A1%D7%9C%D7%95-

%D7%95%D7%A7%D7%A1%D7%9C%D7%A8/, (page visitée en oct. 2009) (Hébreu) 

- (2008), Le Dialogue Comme Conflit, Réflexion sur l’Article de Burbules, « Pédagogie et 

Méthodologie », éd. Marcelo Weksler, no. 3, Kfar Saba, Société des MJC. (Hébreu) 

-  (2013), Les Echecs de la Théorie de la Résistance de H. Giroux, de la Signification du 

Changement Socio-Educatif Dans un Contexte Socio-Historique Donné, « Pédagogie et 

Méthodologie », éd. Marcelo Weksler, no. 5,  Modiin, Société des MJC. (Hébreu) 

Wolotsky, G. (2007). L’École des sciences de la nature et l’école artistique sont-elles devenues 

des couvoirs elitistes? [en ligne]. Globus (le 28 janvier 2007). 

http://www.globes.co.il/news/article.aspx?did=1000176920, (page consultée  en 

 septembre 2010) (Hébreu) 

 

 

 

http://www.matnasim.org.il/?CategoryID=556&ArticleID=1419
http://hagada.org.il/author/%D7%9E%D7%A8%D7%A1%D7%9C%D7%95-%D7%95%D7%A7%D7%A1%D7%9C%D7%A8/
http://hagada.org.il/author/%D7%9E%D7%A8%D7%A1%D7%9C%D7%95-%D7%95%D7%A7%D7%A1%D7%9C%D7%A8/
http://hagada.org.il/author/%D7%9E%D7%A8%D7%A1%D7%9C%D7%95-%D7%95%D7%A7%D7%A1%D7%9C%D7%A8/
http://hagada.org.il/author/%D7%9E%D7%A8%D7%A1%D7%9C%D7%95-%D7%95%D7%A7%D7%A1%D7%9C%D7%A8/
http://www.globes.co.il/news/article.aspx?did=1000176920


1 

 

UNIVERSITÉ PARIS 13 SORBONNE PARIS CITÉ 

UFR des Sciences de l’homme et des sociétés 

N° attribué par la bibliothèque  

__|__|__|__|__|__|__|__|__|__|  

THÈSE 

pour obtenir le grade de 

DOCTEUR DE L'UNIVERSITÉ PARIS 13 SORBONNE PARIS CITÉ 

ès sciences de l’éducation 

présentée et soutenue publiquement 

par  

Marcelo WEKSLER 

Le: 7/12/2015 

Titre : 

Conscientisation des enseignants travaillant auprès 
d’enfants à risques dans le programme HILA en Israel 

Sous la direction de Christine DELORY-MOMBERGER 

VOLUME II 

JURY 

  
Christine Delory-Momberger. Professeure en sciences de l’éducation. Université Paris 13 
Sorbonne Paris Cité. Directrice 

Daphna Golan. Professeure en sociologie. Faculty of Law. The Hebrew University of 
Jerusalem. Rapporteure 

Béatrice Mabilon-Bonfils. Professeure en sociologie. Université de Cergy-Pontoise. 
Rapporteure. 

Augustin Mutuale. Professeur de philosophie à l’Institut Supérieur de Pédagogie de Paris. 
Institut Catholique de Paris 

Marcel Pariat. Professeur en sciences de l’éducation à l’UPEC 

Jean-Jacques Schaller. Maître de conférences HDR en sciences de l’éducation à 
l’Université Paris 13 Sorbonne Paris Cité 



2 

 

Résumé : 

Cette thèse s’intéresse aux processus de conscientisation d’enseignants travaillant auprès 

d’enfants à risques dans le programme HILA en Israël. Le programme HILA est destiné aux 

enfants ayant décroché du système éducatif, et sont en situation de haut risque. La 

conscientisation des enseignants sera définie dans la thèse par leur conviction dans la possibilité 

des élèves à atteindre la réussite scolaire et à changer l’image qu’ils ont d’eux-mêmes, malgré 

leurs échecs passés et les risques auxquels ils sont exposés. La thèse se fonde sur des entretiens 

biographiques avec des enseignants et sur la confrontation de ceux-ci avec deux théories 

principales traitant de la conscience des enseignants : la pédagogie critique et l’éthique de la 

sollicitude. Elle analyse également  les conceptions pédagogiques européennes antérieures à la 

deuxième guerre mondiale pour les comparer aux théories examinées. La thèse formule des 

déductions concernant les éléments motivant la conscientisation des enseignants en situation de 

travail , ainsi qu’une critique des théories prises en considération. L’une des importantes 

déductions de la thèse est que la conscientisation des enseignant exige d’appréhender ceux-ci 

comme des agents de changement. Tout d’abord, les enseignants sont eux-mêmes opprimés. Ils 

servent le même système oppressif qui provoque le décrochage continu des élèves. 

Deuxièmement, l’aspiration des enseignants à guider la réussite de ces mêmes élèves, fait partie 

de leur désir de guérison individuelle ou de réparation de la société - et ce, malgré les écarts 

considérables entre leurs différentes visions du monde. Les enseignants voient dans leur rôle une 

vocation. La théorie de la pédagogie critique contribue fortement  à la compréhension du 

contexte oppressif des élèves, mais omet  de prendre en considération l’oppression vécue par les 

enseignants. Elle ne peut donc formuler/ proposer de théorisation de la conscientisation qui 

prendrait le sujet en compte. L’éthique de la sollicitude, elle, sonde le sujet et se rapproche ainsi 

bien plus du décryptage de la conscientisation. En revanche, il lui manque toute la dimension que 

donne le contexte éducatif et social. 

La thèse conclut finalement qu’une théorie pédagogique pouvant pleinement expliquer la 

conscientisation des enseignants est un travail qui reste encore à faire. 

  



3 

 

Mots-clés :  

Conscientisation des enseignants 

Elèves à risques  

 Pédagogie critique  

Ethique de la sollicitude  

Tradition éducative du début du XXe siècle 

Recherche biographique 

Intuition de l’enseignant   

Relation guérison – don de soi 

 Contexte  

Conflit  

Dialogue  

Méthodologie pédagogique 

 

 

 

  



4 

 

 

Title : 

Conscioussnes change in teachers working with students at risk in the HILA Program in Israel 

 

Abstract : 

This dissertation deals with processes of conscious change among teachers working with 

students at risk in the HILA Program in Israel. The HILA program is designated for children and 

youth who dropped from the educational system and are in high risk. In this work, conscious 

change is defined as a teacher's belief in his or her students’ ability to succeed in school and to 

change their self-image, despite past failures and conditions of risk they had been exposed to. 

Biographical interviews serve as a main primary source in this dissertation. They are analyzed 

according to two critical theories in the field which focus on teachers’ consciousness: the Critical 

Pedagogy Theory and the Ethics of Care Theory. Additional pedagogical concepts, developed in 

Europe in the interwar period, are considered in relation to those critical theories. This 

dissertation offers a new critique of the conventional theories in the field, in addition to a 

discussion of the factors which may produce conscious change among teachers of students at 

risk. The first argument is that, in order to understand conscious change among teachers, one 

must view teachers as agents of change. Secondly, teachers should be seen as oppressed 

individuals themselves – they serve an oppressive system which encourages students from 

certain backgrounds to drop. Third, it is argued that teachers have a clear interest to lead their 

students to success as part of a process of self-improvement or social correction; in spite of 

differences in their world views, the vast majority of teachers see their job as a mission. Finally, 

while the Critical Pedagogy Theory helps to understand the broader social context of the 

oppression experienced by students at risk, it fails to see teachers as oppressed individuals as 

well. The Ethics of Care Theory, on the other hand, comes much closer to deciphering the 

process of conscious change since it takes the individual into account, although it lacks a deep 

understanding of the social and educational contexts. Therefore, this thesis concludes that we 

still have a long way to go before developing a pedagogical theory which will successfully 

explain conscious change among teachers. 



5 

 

Keywords: 

Teachers’ Consciousness Change 

Students at risk 

Critical Pedagogy 

The Ethics of Care 

The pedagogical tradition of the early twentieth century 

Biographical research 

Teacher’s intuition 

The spectrum of giving and improvement 

Context 

Conflict 

Dialog 

Pedagogical methodology 

 

 

 

 

 

 

  



6 

 

sdrèasaaTsed elbaTs

s
Annexe I - L’éducation en Israël - Séparation et discrimination, tracking et privatisation .............. 7 

A. Introduction ......................................................................................................................... 7 

B. De la fondation de l’Etat à la réforme de l’éducation : différentes influences politiques sur le 
système éducatif et structuration de dispositifs de discrimination et d’oppression. ............................. 9 

C. La réforme dans l’éducation : tracking, séparation et reproduction .............................................16 

D. Le système éducatif public à l’époque de la mondialisation néolibérale ......................................29 

E. Contenus enseignés : néolibéralisme et radicalisation vers l’extrême droite .................................42 

Annexe II - Le programme HILA (éducation de base, suite au décrochage scolaire) .....................48 

A. Introduction .....................................................................................................................48 

B. La structure du programme HILA .......................................................................................51 

C. Le programme scolaire .........................................................................................................52 

D. Le « maintient de l’échec » perpétuant l’échec scolaire et ses alternatives ...................................53 

E. Profil des enseignants du programme HILA ............................................................................60 

F. Conclusion ..........................................................................................................................62 

Annexe III - Transcriptions des entretiens ..................................................................................63 

Amnon ...................................................................................................................................63 

Dalia ......................................................................................................................................83 

Meni .................................................................................................................................... 100 

Pedro .................................................................................................................................... 116 

Rachel .................................................................................................................................. 147 

Rafia .................................................................................................................................... 185 

Rafiq .................................................................................................................................... 214 

Sarah .................................................................................................................................... 243 

Shlomo ................................................................................................................................. 270 

Shoshana .............................................................................................................................. 298 

Tania .................................................................................................................................... 332 

Wafa .................................................................................................................................... 354 

 

  



7 

 

Annexe I - L’éducation en Israël - Séparation et 

discrimination, tracking1 et privatisation 

 

A. Introduction 

L’Etat d’Israël a été fondé en 1948,  en temps de guerre avec le monde arabe.  En 1949, le 

résultat immédiat et le plus critique de la fin des combats a été un changement démographique 

drastique dans l’espace géographique nommé Palestine par les Arabes palestiniens et Eretz-Israël 

par les Juifs. Pendant la période du mandat britannique, qui avait été en vigueur depuis 1917, 

environ deux tiers de la population étaient des Arabes palestiniens, et un tiers des Juifs. A cette 

époque, la plupart des Juifs étaient originaires d’Europe de l’Est, soit ashkénazes2, ou bien 

étaient nés en Israël de parents juifs originaires d’Europe de l’Est. Dès la création de l’Etat, la 

majorité de la population palestinienne s’est vue chassée et dépossédée de sa terre, tandis 

qu’arrivaient les vagues d’immigration croissantes de réfugiés juifs d’Europe, ainsi qu’un 

courant grandissant de Juifs du Maghreb et du Moyen-Orient. 

A la fin de l’année 1950, la composition sociale avait changé, de sorte que la moitié des Juifs 

vivant en Israël étaient mizrahi3, et environ 20 % de la population totale était constituée d’Arabes 

palestiniens. En 1990, la composition de la population a vu une nouvelle modification avec 

l’arrivée d’environ un million d’immigrés de l’ex-Union soviétique et de quelques dizaines de 

                                                
1 Nous utiliserons le terme anglais “tracking” pour désigner la séparation des élèves en groupes 
sur la base de leur niveau (ndt). 

2 Terme traditionnel juif définissant les juifs d’Europe (ndt).  
3 Traditionnellement, le terme désignant les juifs du Maghreb et du Moyen Orient est Sépharades 
et se réfère aux expulsés d’Espagne de la fin du 16e siècle. « mizrahi », au pluriel « mizrahim » 
(signifiant en français « oriental/aux »), est une expression commune désignant, depuis les luttes 
initiées par le mouvement des « Panthères Noires » dans les années 1970, l’ensemble des 
populations juives immigrées du Maghreb et du Moyen Orient vers Israël. Cette expression a 
remplacé les termes « edot hamizrah » (« communautés de l’orient ») et « sépharades » 
(« espagnols ») qui étaient les plus courants dans la langue et dans le sens commun israélien 
jusqu’alors. Nous utiliserons ce terme comme adjectif invariable, et comme nom variable 
(mizrahi au singulier et mizrahim au pluriel) (ndt). 



8 

 

milliers de Juifs éthiopiens. Comme on le démontrera par la suite, les tendances éducationnelles 

envers les nouveaux immigrants sont restées fondamentalement identiques à celles de 1950 

malgré l’expérience accumulée au cours de plusieurs décennies d’expérience. 

Ce changement démographique a laissé une empreinte clairement identifiable sur le temps 

présent. La question des rapports avec la minorité arabe palestinienne à l’intérieur du territoire 

israélien comme celle du rapport avec les immigrés et leurs enfants occupe toujours une place 

centrale dans le discours politique, culturel (Regev, 2003) et éducationnel (Swirski, 1990 ; 

Pasternak 2003). Considéré comme pays refuge pour les Juifs de la diaspora, l’Etat d’Israël est 

encore vu aujourd’hui comme Etat d’immigration. Pour cette raison, une partie significative du 

débat sur l’éducation tourne, depuis la fondation de l’Etat et jusqu’à aujourd’hui, autour de 

l’influence – positive ou négative – du système éducatif sur les processus de socialisation et de 

mobilité sociale de ces immigrés, par rapport à ceux de la population plus ancienne et de la 

minorité palestinienne. 

Comme on le verra plus tard, la politique adoptée envers la population indigène (les Arabes 

palestiniens),  la population immigrée – en particulier les mizrahim – et, aujourd’hui, à l’égard 

d’une partie des immigrés de l’ex-Union Soviétique et d’Ethiopie, a changé en fonction de 

l’époque et de l’idéologie principale de l’hégémonie. Mais, en même temps, les tendances de 

l’oppression et de la discrimination suivant les différences socio-économiques, d’ethnie et de 

nationalité sont néanmoins restées intactes. 

De fait, l’histoire de l’éducation en Israël n’est autre que l’histoire des différentes incidences des 

politiques de séparation, de mise en échec et de discrimination subies par la grande majorité des 

enfants vivant dans cet Etat. Ce chapitre décrira ces tendances ainsi que les changements qu’elles 

ont subi depuis la fondation de l’Etat israélien. 

Nous définirons dans ce but trois périodes principales mettant en lumière les changements du 

système éducatif et ses modes d’oppression et de discrimination caractéristiques. La première 

période va de la fondation de l’Etat jusqu’à la réforme de l’éducation de 1968. La deuxième 

période est celle de la mise en œuvre de cette réforme et de ses conséquences sur les écarts de 

niveau. La troisième période, notre présent, est celle de la mondialisation néolibérale. 

 



9 

 

B. De la fondation de l’Etat à la réforme de l’éducation : différentes 

influences politiques sur le système éducatif et structuration de dispositifs de 

discrimination et d’oppression. 
Suite à la création de l’Etat et aux accords politiques entre les différents partis juifs sionistes 

(Swirski, 1990), le nouveau plan éducatif a été réparti en trois courants essentiels : le système 

public général, représentant la population séculaire et majoritaire ; le système public religieux, 

représentant la population juive religieuse sioniste4 ; et le système « orthodoxe indépendant », 

représentant les populations orthodoxes5. 

A l’intérieur du courant public autodéclaré séculaire existaient différents groupes. Parmi eux, le 

plus important pour la compréhension de l’influence politique de l’époque était le courant dit 

« de l’implantation », le Yshouv6, dont le discours exprimait la volonté de l’élite fondatrice 

sioniste des plus anciens kibboutzim et moshavim de contrôler les matières enseignées à leurs 

enfants et d’agir ainsi sur la re-socialisation des enfants réfugiés d’Europe. C’est dans ces écoles 

que s’est formé le top de l’élite politique et surtout sécuritaire de cette époque. 

                                                
4 Le courant juif sioniste avait conclu une alliance avec le sionisme séculaire et faisait partie 
intégrante des dispositifs de l’Etat tout en conservant sa nature religieuse (Pasternak, 2003). 
Cette alliance s’exprimait à trois niveaux notables : la considération de l’acte sioniste énoncé par 
le leader spirituel de ce courant, le rabbin Kook, comme « le début de la rédemption » du peuple 
juif et son retour au royaume historique qui est le sien ; le recrutement de jeunes pour le service 
militaire, et par conséquent l’adhésion du courant au partage du fardeau sécuritaire ; 
l’acceptation du tronc commun de l’éducation publique aux côtés des matières religieuses. A 
partir du début des années 1970, ce courant a constitué le noyau idéologique des colons de la 
Cisjordanie et de la bande de Gaza.  

5 Le courant orthodoxe, lui, n’a pas conclu d’alliance avec le sionisme séculaire sur les aspects 
essentiels de la vie au sein de l’Etat, tels que le service militaire ou le tronc commun du système 
éducatif public. Les différents courants orthodoxes ont choisi de conserver l’éducation de leurs 
élèves sur le modèle des Yéchivot, système dont les études sont de caractère  religieux. Ce 
courant était composé majoritairement de Juifs ashkénazes. Plus tard, dans les années 1990, un 
nouveau courant mizrahi orthodoxe appelé Shas a vu le jour et s’est fait une place importance au 
sein de la société, de la politique et de l’éducation orthodoxes, jusqu’à créer un contrepoids 
significatif face aux courants ashkénazes. 

6 Le Yichouv (signifiant « implantation » en hébreu) est le terme utilisé pour désigner l'ensemble 
des Juifs présents en Palestine antérieurement à la création de l'Etat d'Israël. 

http://fr.wikipedia.org/wiki/Palestine
http://fr.wikipedia.org/wiki/Isra%C3%ABl


10 

 

La majorité des écoles de l’Etat, de la maternelle au lycée, était sous la tutelle du système public 

général et environ 20 % se trouvaient sous la tutelle du système public religieux. Les écoles 

orthodoxes – dont la population est minoritaire dans la société juive – fonctionnaient avec le 

modèle du héder pour l’école primaire, et avec le modèle des yéchivot pour les lycéens, et celui 

des oulpanot pour les lycéennes7. Ces écoles fonctionnaient de façon quasi indépendante en ce 

qui concernait le contenu, mais étaient néanmoins subventionnées par l’Etat. 

La population palestinienne, jusqu’en 1966 sous gouvernement militaire (Al-Haj, 1996), fut 

divisée par le ministère de l’Education en deux groupes principaux : le système public arabe et le 

système public druze8, à leur tour répartis en plusieurs catégories secondaires. Le système public 

arabe a été  divisé en trois catégories ethniques : « arabe » (voir la suite), chrétienne et bédouine9 

(Al-Haj, 1996). Loin de servir les différents aspects culturels de chaque communauté, cette 

division permettait de maîtriser les marges de manœuvre de l’institution israélienne sur les 

différentes ethnies10. Cette catégorisation reflète l’attitude de l’Etat et du ministère de 

l’Education à l’égard des différentes communautés d’Arabes palestiniens. Elle se fonde à la fois 

sur le rapport de ces communautés au service militaire et sur une posture eurocentrique vis-à-vis 

des différentes religions de ces groupes. C’est ainsi que, par exemple, les Druzes sont soumis au 

                                                
7 Le héder (signifiant « chambre » en hébreu) est le cadre correspondant à école élémentaire dans 
la tradition juive ashkénaze ; y sont enseignés le judaïsme et l’hébreu. Les yéchivot et les 
oulpanot sont des écoles secondaires du même type, destinées respectivement aux garçons et aux 
filles. 

8 Communauté religieuse non musulmane moyen-orientale. 

9 De nombreuses tribus bédouines se déplacent dans la région israélo-palestinienne depuis des 
siècles. Aujourd’hui, la majorité d’entre elles peuple le Néguev, la région désertique du sud du 
pays, où la plupart ont été installés dans des agglomérations et sédentarisés dans des zones 
spécifiques. Il existe aussi une population bédouine en Galilée, région du nord du pays. Une 
partie de leurs villages sont toujours « non reconnus ».  

10 Avec la création de l’Etat a aussi été créé le « Département du secteur arabe », dont le rôle 
consistait à surveiller le système éducatif arabe palestinien – musulman et chrétien. Plus tard, les 
Bédouins ainsi que les Druzes ont été transférés de ce département vers les départements 
généraux du ministère de l’Education. Cette catégorisation existe toujours dans l’administration 
responsable de l’éducation aux valeurs et à la socialisation dans le ministère de l’Education. 

http://fr.wikipedia.org/wiki/Juda%C3%AFsme
http://fr.wikipedia.org/wiki/H%C3%A9breu


11 

 

service militaire obligatoire11, ainsi qu’une partie des tribus bédouines12. Quant à la distinction 

entre « Arabes » et chrétiens, elle vise de fait à séparer les Arabes palestiniens musulmans des 

Arabes palestiniens chrétiens. 

Depuis le mandat britannique (et plus tard sous le gouvernement israélien), les communautés 

chrétiennes en Palestine/Israël étaient considérées comme l’élite de la population locale, 

incarnant ainsi le rapport eurocentrique des Britanniques – et celui de l’Etat israélien par la 

suite – envers la minorité chrétienne, réputée pour son niveau d’instruction et sa croyance en une 

religion considérée comme européenne. 

Sous le mandat britannique, les écoles chrétiennes obtenaient des résultats très élevés par rapport 

aux écoles publiques mandataires musulmanes (Swirski, 1990). Depuis la fondation de l’Etat, la 

communauté chrétienne en Israël dispose d’un système scolaire privé, créé par les différents 

courants de l’Eglise. Ces écoles, fréquentées par la classe moyenne arabe palestinienne 

chrétienne, sont considérées comme les meilleures du pays et ont les taux de réussite au 

Bacalauréat13 les plus élevés du pays (Ratner, 2004). En 2002, le taux d’obtention du 

Baccalauréat de l’école catholique de Nazareth s’élevait à 98 %, tandis qu’à l’école grecque 

orthodoxe de Haïfa il atteignait 95 % (Ratner, 2004). De même, 70 % des élèves issus de ces 

écoles  poursuivaient leurs études à l’université (Ratner 2004). Autrement dit, depuis la création 

de l’Etat et jusqu’à nos jours, les écoles des différentes églises chrétiennes servent à reproduire 

les élites.  

                                                
11 Lors de la guerre de 1948, les chefs spirituels de la communauté druze en Israël ont conclu une 
« alliance de sang » avec le leadership sioniste, suite à laquelle le service militaire intégral leur 
est devenu obligatoire, et ce jusqu’à nos jours. Il est important de remarquer ici que l’une des 
voies de la mobilité sociale couramment utilisée chez les hommes druzes est l’enrôlement dans 
l’armée professionnelle et la police. 
12  Il s’agit là encore d’une « alliance de sang » conclue entre le chef de tribu (la famille étendue) 
– le Sheikh – et les officiers de l’armée israélienne lors de la création de l’Etat. 
13 Le Baccalauréat (appelé en hébreu Bagrout) est composé de toutes les matières 

obligatoires et optionnelles. Un Baccalauréat « intégral » comprend un minimum de 21 

« unités d’études ». Ces unités représentent le niveau de difficulté de chaque matière (allant 
de 1, le plus facile, à 5, le plus difficile) apprise par l’élève. Les examens s’échelonnent sur la seconde, la première 
et la terminale. Ce diplôme permet l’accès aux études supérieures.  



12 

 

Depuis la création de l’Etat, il est devenu normal pour le système éducatif de diviser les élèves 

selon leurs différentes appartenances a priori communautaires se distinguant les unes des autres, 

du moins extérieurement, par la religion et le degré d’observation des mœurs religieuses dans 

chacune de ces communautés. En même temps, cette distinction est l’un des éléments exprimant 

les rapports conflictuels entre les communautés et les nations en Israël. En réalité, le pouvoir mis 

en place après 1948 a décidé de cette division sur la base des rapports de force entre les partis 

politiques de l’époque, sans tenir compte de la volonté des immigrés mizrahi ni de celle des 

Arabes palestiniens. Finalement, le mécanisme étatique a imposé cette classification en se 

fondant sur les rapports du conflit israélo-palestinien et sur les rapports coloniaux intérieurs14 

envers les mizrahim et non pas sur des valeurs multiculturelles. 

L’avenir de la communauté juive mizrahi en Israël a été en fortement influencé par une politique 

éducative négligeant la construction d’écoles pour cette communauté (Swirski, 1990). Dès leur 

arrivée en Israël, les mizrahim devaient choisir entre les écoles publiques du sionisme séculaire 

et les écoles publiques religieuses. Ainsi, depuis la naissance de l’Etat, le rationnel de l’idéologie 

israélienne hégémonique ne reconnaissait dans la culture mizrahi aucun apport singulier à la 

culture naissante du melting pot définie par l’élite ashkénaze israélienne15 (Swirski, 1990). 

                                                
14 Nous emploierons ici le terme « rapports coloniaux intérieurs » pour désigner les relations 
hégémoniques entretenues au sein de l’Etat d’Israël entre l’élite israélienne ashkénaze et les 
immigrants – particulièrement les mizrahim – ainsi que la minorité indigène palestinienne. Ces 
relations représentent un exemple particulier reflétant les principales caractéristiques de l’analyse 
faite par Fanon et Memmi concernant le phénomène colonial (Fanon, 2004 ; Memmi, 2005 ; 
Fanon, 2006). Elles s’expriment en Israël dans les dispositifs étatiques ainsi que dans les 
relations symboliques présentes dans le sens commun social – académique et populaire – avec 
les communautés non occidentales et leur culture. Ce sont des rapports discriminatoires, 
méprisants, racistes et orientalistes (Tabib, 1988 ; Samoha, 1995 ; Serfaty, 1995 ; Sheetrit, 1996 ; 
Sheetrit, 1997 ; Shenhav, 1997 ; Shenhav, 1998 ; Sheetrit, 1999 ; Shohat, 1999 ; Shenhav 1999a ; 
Shenhav,1999b ; Attoun, 2004 ; Cohen, 2006 ; Ivri, 2008 ; Dahan-Kalev, 2009). Nous nous 
concentrerons ici sur les idées présentes dans le discours culturel, politique, psychologique et 
éducationnel concernant ces relations. Comme l’expliquent Fanon et Memmi, ces idées 
influencent l’opprimé aussi bien que l’oppresseur. Le terme de « colonialisme intérieur » est 
utilisé afin de distinguer les rapports de l’hégémonie israélienne envers ses citoyens non 
occidentaux de ses rapports avec la population palestinienne dans les territoires occupés depuis 
1967.  

15 Le terme de « melting pot » est un terme fondateur dans l’hégémonie israélienne, et se réfère à 
la volonté du mouvement sioniste de donner naissance en terre d’Israël à un « Juif nouveau ». Ce 



13 

 

L’arabité des Juifs mizrahi était en incohérence avec la conception sioniste (Serfaty, 1995 ; 

Sheetrit, 1996 ; Sheetrit 1997 ; Shohat, 1999 ; Attoun, 2004 ; Dahan-Kalev, 2009), selon laquelle 

les valeurs du nouvel Etat juif étaient celles de la nouvelle identité du sabra16 et rejetaient la 

culture arabe avec laquelle il se trouvait en conflit militaire et culturel. 

Nous reconnaîtrons ici deux tendances parallèles. L’une sera la politique de séparation menée au 

sein de la population arabe palestinienne, dont le but est de contrôler les contenus enseignés et 

par là la formation de ses élites (Swirski 1990 ; Al-Haj, 1996). L’autre, du côté juifs, sera la 

persistance de la volonté d’unification, une volonté d’estomper les différences ethniques derrière 

l’idéologie sioniste et la nouvelle culture hébraïque servant de drapeau unificateur de la vaste 

majorité des Juifs, à l’exception du système orthodoxe, reproduisant – après la rupture causée par 

l’Holocauste – les Yéchivot de l’Europe de l’Est d’avant la Seconde Guerre mondiale.  

Jusqu’en 1968, année de la réforme du système scolaire israélien (Swirski, 1990 ; Pasternak, 

2003), lors de la création des lycées polyvalents et de la mise en place dans les grandes villes 

d’une politique d’intégration17, les écarts des résultats scolaires entre ashkénazes et mizrahim et 

entre Juifs et Arabes palestiniens étaient très importants. En réalité, dès leur arrivée en Israël et 

après un séjour dans les maabarot (camps de transit), la plupart des enfants mizrahi et leurs 

familles avaient été, et ce dès la création de l’Etat, dispersés dans la périphérie géographique et 

sociale18 (Alfi & Eliav, 2006) et suivaient un enseignement élémentaire n’allant que jusqu’à la 

quatrième (Swirski, 1990). Les lycées d’enseignement général étant quasi inexistants, c’est 

                                                                                                                                                       

« Juif nouveau » s’est vu représenté dans l’imaginaire collectif par la jeunesse des kibboutzim et 
des moshavim (communautés agricoles coopératives), travaillant la terre et la défendant par les 
armes. Pour les mizrahim, adhérer à cette image du « Juif nouveau » signifiait se dépouiller de 
toutes leurs marques culturelles et traditionnelles orientales – d’ailleurs, un processus similaire a 
pris place pour les réfugiés européens de l’Holocauste (Segev, 1988 ; Golani, 2002). 

16 Le figuier de barbarie, appelé tsabar en hébreu et sabra en arabe, est devenu l’emblème de 
l’Israélien. Doux à l’intérieur, épineux et rugueux à l’extérieur. Dans l’ethos israélien, le sabra 
est le nouveau Juif. Un Juif en rupture avec les Juifs de l’exil, considérés comme oisifs, sans 
racines, ne travaillant pas la terre, etc. 

17 Voir explication dans le chapitre 1.b. 

18
 La politique officielle des institutions étatiques consistait à délibérément disperser la population dans tout le pays pour renforcer l’emprise sur une terre récemment enlevée aux Palestiniens. Il est constaté que cette 

dispersion a surtout concerné les Juifs mizrahi (Alfi et Eliav, 2006). 



14 

 

essentiellement dans les internats qu’une partie d’entre eux pouvaient poursuivre l’enseignement 

secondaire. L’un des rôles de ces établissements était de former des élites mizrahi assimilées à la 

culture israélienne hégémonique. En revanche, dans les écoles des grandes villes, dans celles, 

régionales, des kibboutzim et des moshavim et dans les zones habitées par les populations aisées, 

nombreux étaient les lycées qui assuraient un enseignement visant le Baccalauréat intégral19, 

préparant ainsi les élèves à l’université. 

Dans la population arabe palestinienne, la situation était bien plus grave. Suite à l’expulsion et au 

déracinement massif de 1948, elle s’est retrouvée séparée de son élite sociale (Swirski, 1990). La 

classe intellectuelle palestinienne, qui habitait surtout Jaffa, Haïfa et Jérusalem, avait été chassée 

en-dehors des frontières de l’Etat. C’est pour cette raison qu’une importante partie des 

professeurs travaillant avec la population arabophone, ainsi que les auteurs des programmes 

scolaires et les employés du ministère de l’Education en charge du système des arabophones 

étaient des immigrants juifs originaires des pays méditerranéens (Swirski, 1990 ; Al-Haj, 1996). 

Cela a pesé sur l’aptitude de cette population à instaurer un ordre intellectuel capable 

d’influencer les contenus et d’offrir plus de possibilités aux élèves qui en étaient issus. De plus, 

l’obligation d’obtenir des autorisations de passer d’une zone à l’autre, délivrées par le 

gouverneur militaire, empêchait en fait la circulation de la plupart des élèves vers les rares lycées 

existants. Al-Haj (Swirski, 1990 ; Al-Haj, 1996 ; Pasternak, 2003) dénonce l’existence d’une 

politique délibérée de « division contrôlée » conduite par le système sécuritaire dont le but était 

de séparer physiquement les Juifs des Arabes palestiniens à l’intérieur du pays et de contrôler les 

contenus enseignés, supprimant d’office des programmes scolaires toute mention nationale de la 

minorité palestinienne vivant à l’intérieur d’Israël. Al-Haj (Al-Haj, 1996) soutient que les 

programmes scolaires – élaborés seulement à la fin des années 1950 – reflétaient une attitude 

méprisante où lAarabe et l’arabité étaient présentés comme inférieurs au judaïsme et à la culture 

occidentale. 

                                                
19 A l’époque dont nous parlons, la « politique des sondages » était répandue dans les grandes villes, elle permettait 
aux conseils pédagogiques des écoles élémentaires de marquer les élèves qui pourraient continuer au lycée. Il n’est 
guère surprenant que la majorité d’entre eux soient nés en Israël et d’origine ashkénaze. 



15 

 

Le rapport était similaire avec la culture juive mizrahi : en pratique, la contribution des Juifs 

mizrahi à la culture juive n’était quasiment jamais mentionnée (Shenhav, 1997 ; 1998 ; 1999a ; 

1999b). 

Dans l’ensemble, on peut noter que dès ses débuts le système éducatif israélien avait pour 

objectif d’effacer toute mention de la culture juive de l’exil, avec laquelle elle était 

manifestement en conflit idéologique ,et ce non seulement à cause de la nouvelle langue 

hébraïque devenue langue hégémonique de l’Etat, mais aussi et surtout parce que le judaïsme de 

la diaspora, jusqu’à l’Holocauste, n’avait pas reconnu dans le projet sioniste une vision 

idéologique réalisable.  C’est-à-dire que l’éducation israélienne a engagé un processus de melting 

pot (Swirski, 1990) décrit par Gur Zeev comme « la violence créative de l’éducation sioniste » 

(Gur Zeev, 2004, p. 180), et a ainsi aspiré à anéantir les différentes cultures communautaires 

juives dans le but de susciter une socialisation sous forme de nouvelle israélité hébraïque. 

En ce qui concerne la politique éducative du nouvel Etat, deux conclusions s’imposent à nous. 

La première est celle de la mise en place d’un système menant intentionnellement à la 

reproduction de la structure de classes sociales, avec les mizrahim et les Arabes en général 

classés dans les couches pauvres, ouvrières et paysannes, soit dans la périphérie sociale. Et la 

seconde est que ce système sous-tend une conception colonialiste et eurocentrique des mizrahim 

et de la minorité arabe palestinienne. 

La reproduction des classes se manifestait par l’incapacité de la vaste majorité de la population 

périphérique, juive et arabe palestinienne, d’accéder aux lycées généraux, et par le profond 

ancrage dans le sens commun social de l’idée selon laquelle le travail manuel est le seul avenir 

possible de cette dernière. L’approche colonialiste et eurocentriste s’exprimait à travers deux 

phénomènes simultanés. D’une part la politique hégémonique envers la population arabe 

palestinienne était de séparer et d’isoler en considérant cette minorité, indigène, comme 

potentiellement ennemie, étrangère au sein de son propre pays. D’autre part, l’approche 

colonialiste envers la population mizrahi tentait d’effacer le passé de celle-ci, sa culture et ses 

traditions, tous fondés sur la culture arabe, et de fondre sa conscience avec celle du sabra 

mythique (Regev, 2003). 



16 

 

Pour reprendre Fanon (Fanon, 2004 ; 2006), il s’agit d’un processus conscient de colonisation de 

l’âme, de « l’autre », du diffèrent. Ce processus mène au mépris de l’autre, à l’avilissement de 

son importance. Autrement dit, le colonialiste, en l’occurrence ce même sabra né en Israël, 

occupant des terres et combattant, non seulement ne prend pas l’autre en considération, mais il le 

dédaigne. Pour lui, l’autre ne fait pas partie de sa conception de l’israélité. Comme le remarque 

Swirski : « Les besoins des nouveaux groupes, ainsi que la possibilité d’avoir un dialogue avec 

eux n’ont pas été considérés comme une alternative réelle. Ces groupes devaient intégrer le 

système sioniste européen en l’acceptant tel quel. Ben-Yehouda (directeur de département 

d’éducation au ministère de l’Education en Israël en 1949) ne s’est pas posé la question de savoir 

si son système scolaire convenait aux immigrés mizrahi, mais si eux convenaient au système »  

(Swirski, 1990, pp. 47-48) (traduction libre). Le capital culturel des mizrahim et des arabes 

palestiniens n’a pas été pris en considération. Le seul capital culturel pris en compte et reflété 

dans le mythe du sabra était celui de l’élite ashkénaze.  

Les processus de colonisation intérieure et de reproduction des classes sociales nourrissent 

jusqu’à nos jours le débat dans les domaines de l’éducation et de la culture en Israël. Comme 

nous le verrons par la suite, les modes de reproduction et les mécanismes du colonialisme 

intérieur ont été modifiés et réévalués, mais nous démontrerons clairement que les principes 

présents durant les deux premières décennies suivant la fondation de l’Etat continuent d’être 

appliqués. 

 

C. La réforme dans l’éducation : tracking, séparation et reproduction 

Durant la décennie qui a précédé la réforme de 1968, un débat s’est tenu au sein du système 

éducatif à propos de son propre avenir, suite à son évident échec avec l’intégration des enfants 

d’immigrés, surtout dans le cadre de l’enseignement secondaire. Jusqu’à l’année de la réforme, le 

cursus des écoles élémentaires était de huit ans et celui des lycées de quatre ans. La réforme de 

1968 a créé des collèges intermédiaires de trois ans entre l’école élémentaire – dont la durée a été 

ramenée à six ans – réduisant ainsi le lycée à trois ans. L’objectif principal de la réforme scolaire 

était la stimulation de la politique de l’intégration (Swirski, 1990 ; Pasternak, 2003) en insistant 

sur l’intégration des élèves mizrahi issus des populations marginalisées et en situation de 



17 

 

précarité à l’élite sociale dans les collèges des grandes villes . Cette intégration signifiait 

l’accessibilité de l’enseignement secondaire pour les élèves mizrahi de la périphérie sociale. Des 

« collèges d’intégration » ont ainsi été annexés aux lycées d’enseignement général dans les 

grandes villes. 

La réforme consistait aussi à créer des lycées polyvalents dans la périphérie sociale : des lycées 

divisés en trois sections distinctes : une section générale menant au Baccalauréat intégral ; une 

section intermédiaire (technique) menant au Baccalauréat partiel et comprenant un enseignement 

professionnel et une section professionnelle où les élèves ne sont pas préparés à passer le 

Baccalauréat. Le modèle d’intégration a été étudié et calqué sur les expériences faites en Grande-

Bretagne et en Suède, et s’est fondé sur l’idéologie de l’intégration sociale des Afro-Américains 

aux Blancs aux Etats-Unis (Swirski, 1990). Au niveau de l’expérience britannique et suédoise, 

les experts n’ont pas été en mesure de démontrer une amélioration réelle et significative des 

résultats obtenus par les élèves issus de la périphérie sociale de leur pays grâce à ces modèles 

(Swirski, 1990). 

Deux courants se sont alors emparés de la campagne pour la réforme. Le premier, pratique et 

pragmatique, avait précédemment mis en place le plan initial de construction de lycées 

polyvalents par le biais de chaînes d’établissements semi-privés et, en 1968, a finalement porté la 

réforme scolaire des écoles à un niveau institutionnel (Weksler, 2004). Le second, idéologique, a 

fourni la base théorique aux rapports eurocentristes et colonialistes envers les enfants mizrahi et, 

par conséquent, envers les enfants arabes palestiniens. Dans le façonnement des consciences du 

corps enseignant et du personnel de la direction, ce courant s’est avéré être le plus influant 

(Swirski, 1990). 

Le premier courant était dirigé par Moshe Smilansky, qui déjà, en 1957, avait critiqué la 

politique du ministère de l’Education en la qualifiant d’« égalité officielle » (Swirski, 1990). 

Cette politique revendiquait l’égalité de toutes les populations mais dans la  pratique empêchait 

la progression des mizrahim dans le système scolaire. Smilansky parlait d’une  « égalité 

véridique » (Swirski, 1990) qui permettrait la réalisation du potentiel personnel des élèves 

mizrahi ainsi qu’une mobilité sociale non fondée sur le programme unique du lycée général, 

mais plutôt sur leur progression dans les sections « techniques » (Swirski, 1990), grâce à la mise 



18 

 

en valeur de l’enseignement des disciplines professionnelles pour les populations d’élèves 

mizrahi en particulier. 

En réalité, Smilansky ne s’est pas préoccupé des élèves arabes palestiniens. C’est la raison pour 

laquelle, comme le note Swirski (Swirski, 1990), les élèves arabes, déjà de trop dans le système 

éducatif, n’ont pas été concernés par la réforme, et leurs besoins, comme leur détresse, n’ont pas 

été pris en compte.  

Smilanski prenait pour point de départ une idée qui faisait partie du sens commun éducatif 

hégémonique et selon laquelle les élèves mizrahi pouvaient mettre en avant leur « potentiel » 

justement dans les filières de la formation pratique. Il n’a pas pris en compte l’histoire de 

l’immigration mizrahi en Israël, ni l’attitude du système éducatif envers ce milieu durant la 

première décennie qui a suivi la création de l’Etat (Swirski, 1990). Nous faisons ainsi clairement 

face à une reproduction des classes sociales dans un système qui ne cherche pas à expliquer 

l’échec de ses élèves, ni leur incapacité à s’intégrer dans les lycées d’enseignement général, mais 

qui justifie cette réalité et voit en elle un phénomène naturel.  

Smilansky s’est soucié des aspects pragmatiques de la réforme et de son sens, mais c’est avec 

Karl Frankenstein, penseur central du courant idéologique, que s’est formée une interprétation de 

l’échec éducatif des élèves mizrahi. Karl Frankenstein, juif allemand ayant immigré en 

Palestine/Israël dans les années 1930 (Swirski, 1990), a analysé le phénomène de l’échec des 

élèves mizrahi en Israël d’un point de vue eurocentriste, considérant la culture mizrahi comme 

primitive, irrationnelle, extravertie, dépourvue de connaissances et de fondements scientifiques. 

Frankenstein s’est fondé dans ses recherches sur des théories psychanalytiques et sur des 

approches pédagogiques rationalistes très répandues dans l’Europe du début du XXe siècle. 

(Swirski, 1990). Selon les définitions de Frankenstein (Frankenstein, 1972, 1981a, 1981b), 

l’élève mizrahi doit accomplir un processus de réhabilitation mentale pour se libérer de 

l’irrationalité et de la sauvagerie héritées de ses parents et de sa communauté culturelle et pour 

réhabiliter ses capacités cognitives endommagées. Pour ce faire, l’école devait se couper d’avec 

la communauté mizrahi et construire au sein de l’institut les compétences d’enseignement 

nécessaires à la réhabilitation de la cognition rationnelle abîmée. Ce n’est pas un hasard si 

Frankenstein soutenait avec enthousiasme les instituts d’internat dont le rôle était de séparer les 

enfants de leurs parents pour que le processus dit de « réhabilitation » soit complet. En effet, les 



19 

 

internats sont devenus une partie intégrante du paysage éducatif israélien. Si, suite à la critique 

croissante des communautés mizrahi périphériques, les internats ont perdu de leur prestige à la 

fin des années 1980 (Chacham, 1995), ils redeviennent tout de même un dispositif valide pour la 

socialisation des enfants immigrés, notamment avec l’arrivée des vagues d’immigration massive 

de Juifs d’Ethiopie et de l’ex-Union soviétique en 1990. 

Avec le terme d’« élève en difficulté »20, l’enseignement dit de « réhabilitation » (Frankenstein, 

1972 ; 1981a ; 1981b) est devenu le fer de lance de la réflexion pédagogique israélienne 

concernant les élèves mizrahi (Swirski, 1990). Bien qu’aucune allusion particulière à la 

population arabe palestinienne n’ait été faite, les approches de Frankenstein ont beaucoup 

influencé le système éducatif arabe (Swirski, 1990). Des générations d’enseignants ont ainsi été 

formées jusqu’à la fin des années 1980 avec une vision eurocentriste et coloniale qui ne voyait 

pas autre chose dans les communautés mizrahi et dans la société arabe palestinienne qu’une 

racaille primitive qu’il fallait éduquer à réfléchir et à se comporter selon des critères européens, 

afin de s’intégrer avec succès dans la société israélienne. 

Il s’agissait là d’un double acte d’oppression. D’un côté, l’amalgame de toutes les cultures 

mizrahi en un seul bloc, vu comme primitif et irrationnel, et de l’autre, l’effacement intentionnel 

de la culture des communautés et des familles, une culture qui constituait le capital culturel de 

ces enfants. Comme le remarquent Fanon et Memmi (Fanon, 2004 ; Memmi, 2005 ; Fanon, 

2006), les rapports coloniaux entretenus avec l’indigène local ou, dans le cas particulier d’Israël, 

envers celui qui est perçu comme immigré « oriental » (Dahan-Kalev, 2009) sont composés de 

relations de pouvoir qui provoquent son manque de volonté et son incapacité à s’intégrer ou à se 

sentir inclus dans un système qui opprime souvent sa propre culture, son existence, sa tradition 

familiale et communautaire. Rares sont ceux qui arrivent à se débarrasser de leurs apparence 

originale pour adhérer à l’image des autres, des dominants ou, en d’autres termes, 

« s’ashkénazifier » comme on dit dans l’argot israélien. Fanon et Memmi (Fanon, 2004 ; 

Memmi, 2005 ; Fanon, 2006) relèvent le caractère absurde et pathétique de la situation de l’être 
                                                
20 Le terme té’ouney tipou’akh, traduit littéralement par « nécessitant une attention particulière », reflète l’attitude 
concernant les élèves sous-performants. L’utilisation de ce terme traduit le rapport paternaliste et colonialiste à 
l’égard des élèves mizrahi et des immigrés des années 1990. Le terme est encore utilisé par les professionnels de 
l’éducation, y compris ceux responsables de la conception des politiques éducatives. Certes, le terme en hébreu n’est 
plus considéré comme politiquement correct, mais la terminologie hégémonique tend à persister tant que la réalité ne 
change pas fondamentalement. Dans la traduction française, on utilisera le terme d’« élève en difficulté » (ndt).   



20 

 

opprimé vivant des rapports coloniaux et essayant de se considérer comme faisant partie de la 

culture hégémonique coloniale, imitant les manières du colonialiste et soutenant l’oppression des 

siens. Car, pour être « comme » le colonisateur, il doit nier ses racines culturelles et mépriser ses 

semblables qui continuent à se comporter en indigènes. Dans la société israélienne, ce rapport 

colonial est entretenu avec deux populations à la fois, mizrahi et arabe palestinienne, qui 

ensemble constituent la majorité de la société. Cette situation a provoqué des conflits sociaux 

ouverts avec les institutions de l’Etat, ce qui n’a cependant pas modifié l’essence des conceptions 

éducatives hégémoniques. 

La principale différence entre Arabes palestiniens et mizrahis dans leurs relations politiques de 

pouvoir avec l’Etat est le fait que la minorité indigène, arabe palestinienne, s’est plusieurs fois 

organisée et révoltée durant l’existence de l’Etat contre cette oppression ouverte21, tandis que la 

communauté mizrahi, bien que constituant la moitié de la population juive, ne s’est que 

partiellement soulevée et n’a pas réussi à s’organiser comme la première22 (Pasternak, 2003). 

Néanmoins, la révolte mizrahi a fait évoluer le discours mizrahi anti-hégémonique (Sheetrit, 

1997 ; Sheetrit, 1999 ; Dahan-Kalev, 2009) qui a identifié l’oppression envers les mizrahim 

comme un cas particulier du rapport orientaliste et colonialiste présent dans une idéologie et dans 

une culture israélienne qui se voit comme faisant partie intégrante de l’ethos occidental. 

                                                
21 La communauté arabe palestinienne est organisée en plusieurs partis politiques vus comme « arabes » dans la 
conscience de la majorité juive. Elle a aussi comme cadre « le comité national des chefs des municipalités arabes en 
Israël », considéré comme le leadership communautaire. Depuis la création de l’Etat, deux soulèvements civils 
importants ont eu lieu : « la journée de la terre » en 1976, et le soulèvement dit « d’octobre », en 2000. La journée de 
la terre réagissait à la confiscation massive de terres en Galilée, au nord du pays, des terres appartenant à des 
villages arabes palestiniens. Le soulèvement d’octobre, quant à lui, a éclaté suite à l’apparition d’Ariel Sharon, à 
l’époque député, au mont du temple, sur l’esplanade de la mosquée Al-Aqsa, dans un acte de provocation. Ces 
évènements d’octobre seraient à l’origine de la deuxième intifada. A part ces deux grands soulèvements, des 
affrontements ont eu lieu, la plupart liés aux actes racistes et violents perpétrés envers la minorité arabe 
palestinienne et propagés par les organisations de l’extrême droite israélienne, ainsi que par les autorités. Le dernier 
en date s’est déroulé à Acre, ville mixte juive-arabe au nord du pays, en 2008. 

22 Deux mouvements d’opposition ont vu le jour au sein de la population orientale. Le premier est né en 1959 à 
Haïfa, « la révolte de Wadi Salib », et le second est l’organisation des « Panthères Noires ». La révolte de Wadi 
Salib était le soulèvement populaire d’un quartier très pauvre, habité majoritairement par des immigrés du Maroc (la 
plus grande communauté parmi les mizrahim) dont les manifestations contestaient le chômage et la discrimination. 
Le mouvement des Panthères Noires, lui, s’est fondé dans le quartier de Musrara, à Jérusalem, en 1971, quartier 
pauvre d’immigrés marocains lui aussi. Le mouvement a déclenché une révolte civile qui a duré deux ans. Les 
raisons initiales du soulèvement étaient la pauvreté et la discrimination. Aujourd’hui, le mouvement des Panthères 
Noires est perçu en Israël comme fondateur du « discours mizrahi ». 



21 

 

Il est important de remarquer dans ce contexte que les écrits critiques sur l’idéologie 

hégémonique portant sur la structure du système éducatif et sur ses contenus d’un point de vue 

mizrahi (Swirski, 1981 ; Swirski, 1990 ; Swirski, 1991 ; Weksler, 1994 ; Samoha, 1995 ; Serfaty, 

1995 ; Sheetrit, 1996 ; Sheetrit, 1997 ; Shenhav, 1997 ; Swirski, 1997 ; Oz, 1997 ; Shenhav, 

1998 ; Shenhav, 1999 ; Eliezer, 1999 ; Shohat, 1999 ; Shenhav, 1999a ; Shenhav, 1999b ; Dahan, 

Dvir, Mironichev&Shye, 2002 ; Shiran, 2002) sont bien plus nombreux que ceux portant sur le 

rapport aux élèves arabes palestiniens. Il faut cependant noter qu’en 2006 le « comité national 

des chefs des municipalités arabes en Israël » a publié un document intitulé La vision du futur 

des Arabes palestiniens en Israël » (Khatib et al., 2006). Ce document, dont une grande partie est 

la suite de l’œuvre de Al-Haj (Al-Haj, 1996), est fondateur de la pensée arabe palestinienne et 

touche à tous les aspects de la vie de la minorité indigène dans l’Etat. Ce texte comprend entre 

autres un chapitre sur l’éducation de la société arabe palestinienne. Outre une critique sévère et le 

détail des modes de discrimination par une inégale répartition  des ressources, ce document 

relève les outils de l’oppression des contenus enseignés aux élèves arabes palestiniens et évitant 

toute mention de leur héritage palestinien. Pour notre travail, il est nécessaire de noter les 

observations suivantes : la pauvreté des contenus scolaires et de la didactique de l’enseignement, 

en particulier pour la langue arabe ; l’obligation pour les élèves arabes palestiniens de suivre un 

enseignement bilingue (l’arabe étant leur langue maternelle, et l’hébreu la langue dominante 

dans la société israélienne), ce qui rend difficile l’obtention de bons résultats et l’apprentissage 

approfondi de la langue maternelle ; l’échec scolaire constant ; l’absence d’élite universitaire (le 

document propose de fonder une université arabe) capable de mener des changements 

intellectuels dans le domaine de l’éducation, etc. Cependant, le document ne décrit pas les 

raisons structurelles de l’échec du système scolaire et désigne les contenus d’enseignement et le 

manque de ressources comme responsables de la discrimination. 

Sur le terrain, l’intégration censée créer le lien entre enfants ashkénazes et mizrahi dans les 

grandes villes et ainsi améliorer les résultats scolaires de ces derniers a été un cuisant échec. 

Cet échec s’est reflété dans les statistiques et dans les recherches sur l’intégration et le 

fonctionnement des collèges, et leur incapacité à influencer les résultats scolaires des élèves issus 

de la périphérie sociale, c’est-à-dire des élèves mizrahi. 



22 

 

Selon la distribution établie par le ministère de l’Education (Pasternak, 2003), le rapport entre 

élèves mizrahi et élèves ashkénazes dans les classes « d’intégration » devait être respectivement 

d’un tiers contre deux tiers pour garder l’hégémonie et l’emprise des élèves ashkénazes et pour 

donner aux professeurs la possibilité de maîtriser en apparence les écarts de niveau. En pratique, 

une étude commanditée par le ministère de l’Education  montre que les collèges d’intégration, 

situés dans des zones aisées, se sont trouvé des échappatoires au projet intégratif, tantôt en 

interprétant à leur convenance les directives du ministère et tantôt en les contournant, pour 

pouvoir séparer les élèves « en difficulté » des autres. S’est ainsi créé un système comportant des 

classes et des groupes homogènes (Chen, Levi et Adler dans Pasternak, 2003). D’un côté, les 

classes étiquetées comme plus lentes, où l’on plaçait les élèves mizrahi, et de l’autre, des groupes 

séparés par niveau pour le tronc commun (hébreu, mathématiques et anglais). La même étude a 

également noté que l’écart entre mizrahim et ashkénazes demeurait constant. Dans une autre 

étude,  il a été constaté que les collèges d’intégration n’avaient pas fait renaître la confiance en 

soi a priori manquante des élèves mizrahi (Schwarzwald, 1978, dans Pasternak, 2003). Il faut 

rappeler ici que Swirski soutient qu’en pratique environ 80 % de la totalité des élèves de Tel-

Aviv Sud inscrits dans des collèges du nord de la ville23 ont abandonné ces écoles et poursuivi 

leurs études dans les sections professionnelles du sud de la ville, zone où il n’y avait, ni à 

l’époque ni de nos jours, d’ailleurs, de collèges généraux, mais uniquement des écoles 

polyvalentes (Swirski, 1990). Les arguments de Swirski trouvent un appui dans une étude datant 

de 1992 dans laquelle il est démontré que les élèves mizrahi ayant abandonné l’école 

représentaient 79,7 % du taux d’élèves juifs ayant abandonné l’école (Ailen, 1992, dans 

Pasternak, 2003). 

Comme nous l’avons remarqué, en marge du plan d’intégration des collèges et de la politique 

vis-à-vis des élèves « en besoin d’attention particulière » ou « en difficulté », tout un système 

d’écoles professionnelles et polyvalentes a été crée un peu partout dans l’Etat pour répondre au 

manque de lycées pour élèves mizrahi dans la périphérie sociale. On peut voir le changement de 

tendance en faveur des écoles professionnelles dans les données suivantes : durant l’année 

scolaire 1959-1960, seulement 42,6 % des écoles étaient professionnelles, et 50,8 % étaient 

                                                
23 Tel-Aviv est une ville polarisée, le nord et le centre de la ville étant des zones plus riches, peuplées par les classes 
moyennes et supérieures, tandis que les quartiers du sud de la ville sont pauvres et isolés, avec une population 
composée en majorité de mizrahim, d’Arabes palestiniens, de travailleurs immigrés et de réfugiés. 



23 

 

d’enseignement général ; durant l’année scolaire 1979-1980, la tendance se renverse, les lycées 

professionnels constituent 49,1 % des écoles, tandis que les lycées d’enseignement général n’en 

constituent que 42,8 % (Pasternak, 2003). La plupart des élèves des écoles professionnelles ou 

qui suivaient des filières professionnelles à cette époque étaient mizrahi (Pasternak, 2003). 

Un autre indice montrant que l’écart n’a été rattrapé que de manière partielle est le pourcentage 

d’étudiants mizrahi à l’université. Durant l’année scolaire 1965-1966, 11,9 % des étudiants en 

licence étaient mizrahi, contre 78,4 % d’ashkénazes. En 1992-1993, dans le même ordre, ils 

étaient 24,9 % contre 45,3 %. En maîtrise, en 1965-1966, ils étaient 12,6 % d’étudiants mizarhi 

contre 79,2 % d’ashkénazes. En 1992-1993, ils étaient respectivement 26,3∞% contre 42,3∞%. 

En doctorat, les mizrahim représentaient 4 % en 1965-1966 et les ashkénazes 81 %. En 1992-

1993, respectivement 14,5 % et 63,9 % (Swirski et Swirski, 1996, dans Pasternak, 2003). On 

peut donc remarquer que l’écart a été en partie rattrapé entre mizrahim et ashkénazes24. Mais, 

comme l’observe Cohen (Cohen, 1998, dans Pasternak, 2003), à ce rythme-là, l’écart ne serait 

réellement rattrapé qu’en 2092, à condition que la répartition des ressources reste identique à 

celle en place au moment de l’étude. 

L’écart à l’université se reflète non seulement dans le pourcentage des étudiants, mais aussi dans 

le prestige de certaines matières académiques considérées à cette époque-là comme 

exclusivement ashkénazes, notamment l’architecture, l’ingénierie, les mathématiques, les 

sciences naturelles et la médecine (Swirski et Swirski, 1996, dans Pasternak, 2003). L’évidence 

de cette tendance se renforce lorsque l’on se penche sur les analyses de  P. Bourdieu et J.-C. 

Passeron (2003) montrant les écarts de capital culturel entre des étudiants issus des classes 

moyennes et supérieures et des étudiants issus des classes pauvres, un écart qui affecte 

directement la possibilité de rentrer dans les facultés prestigieuses et d’y persister.  

Bien que tous les principes de la réforme de 1968 se soient adressé au tracking social et ethnique 

des élèves mizrahi issus des quartiers marginalisés et en situation de précarité des grandes villes, 

en l’absence d’une politique alternative, les même principes ont été mis en place pour les élèves 

de la population arabe palestinienne (Swirski, 1990). Pour concrétiser la réforme dans les villes 

                                                
24 Il faudra prendre en compte la déviation des statistiques, puisqu’il est impossible de déterminer les origines de 
certains étudiants définis simplement comme « nés en Israël ». 



24 

 

et villages arabes, des collèges y ont été créés, ainsi que des lycées polyvalents incluant des 

classes professionnelles et des classes menant au baccalauréat. De même, le pourcentage 

d’écoles professionnelles a légèrement augmenté, bien que le rythme de création ait été inférieur 

à celui des écoles professionnelles destinées à la population juive (Swirski, 1990). 

Les données montrent des écueuils structurels dans la pensée planificatrice de la réforme de 

1968. Le premier, dans le plan d’intégration, provenait de la différence des résultats scolaires et 

du capital culturel chez les élèves mizrahi et ashkénazes. Les élèves issus des écoles primaires 

des quartiers marginalisés possédaient un niveau de résultats et de connaissances inférieur à celui 

des élèves de la classe moyenne. Leur milieu culturel ne disposait pas du capital culturel 

nécessaire à la réussite scolaire dans les lycées municipaux. Comme l’expliquent P. Bourdieu et 

J.-C. Passeron (Bourdieu et Passeron, 1998 ; Bourdieu, 2003), l’aspect structurel de l’écart n’est 

pas seulement caractérisé par un niveau de résultats différent pour les communautés pauvres et 

pour la classe moyenne, mais se reflète aussi, chez les élèves issus de la classe ouvrière et des 

milieux pauvres, par le manque de capital culturel requis pour la compréhension du langage 

scolaire et nécessaire à l’appréhension des contenus enseignés et considérés par l’école comme 

évidents. Le second écueil provient du fait que suite aux consignes fondatrices de la pédagogie 

israélienne établies par Frankenstein (Frankenstein, 1972 ; Frankenstein, 1981a ; Frankenstein, 

1981b), les élèves mizrahi des communautés marginalisées devaient non seulement nier la 

culture de leur propre communauté, mais encore adopter un langage – et surtout un accent –  

ashkénaze (Tabib, 1998 ; Ivri, 2008), ainsi qu’un comportement et des manières attribués à la 

classe moyenne. Cette exigence envers les élèves mizrahi constitue un cas particulier 

d’oppression basé sur le manque de capital culturel requis à l’acceptation, un processus créant 

l’aliénation (Bourdieu et Passeron, 2003) et la colonisation mentale de l’être opprimé (Fanon, 

2004 ; Memmi, 2005). Ce conflit n’a pas laissé aux élèves mizrahi une grande opportunité de 

s’intégrer dans les collèges, ce qui a amené la plupart d’entre eux à abandonner les lycées 

d’enseignement général et à se rabattre vers les écoles professionnelles et polyvalentes des 

quartiers pauvres. 

Cependant, à part la sélection suivant l’idéologie colonialiste (Fanon, 2004 ; Memmi, 2005 ; 

Fanon, 2006) et orientaliste (Dahan-Kalev, 2009) et les dispositifs de reproduction ethniques et 

sociaux, d’un point de vue structurel, les élèves des quartiers marginalisés ont été, dès leur 



25 

 

arrivée au collège, orientés vers les groupes de niveau inférieur dans les matières du tronc 

commun : hébreu, anglais et mathématiques (Swirski, 1990 ; Swirski, 1997). C’est-à-dire que dès 

le départ, le système éducatif ne voyait aucune possibilité pour ce que ces matières soient 

enseignées en même temps à des élèves de milieux et de niveaux différents. 

La méthode de la répartition par niveaux a permis, en pratique, de ghettoïser les élèves mizrahi 

dans les groupes de niveau inférieur. Au lieu d’être réduits, les écarts ont été élargis, car dans les 

groupes faibles les contenus étaient enseignés plus lentement, avec des manuels et des méthodes 

de niveau inférieur, et les élèves ne disposaient pas des ressources du capital culturel qui leur 

auraient permis de comprendre le langage scolaire du collège. Ainsi une situation permanente de 

prophétie autoréalisatrice s’est créée et la possibilité réelle de passer d’un groupe de niveau 

inférieur à un groupe permettant l’accès aux classes générales du lycée ne peut être évaluée que 

par le ministère de l’Education (Swirski, 1990 ; Swirski, 1997). Les données parlent d’elles-

mêmes : Swirski note en 1990 que 7 % seulement des élèves issus des groupes inférieurs ont 

réussi à passer dans les groupes supérieurs (Swirski, 1990). 

Il est néanmoins essentiel de noter que l’intégration n’a touché directement qu’une petite partie 

des élèves mizrahi : ceux qui vivaient dans les grandes villes socialement mixtes. Dans la 

majeure partie du pays, élèves mizrahi et arabes palestiniens n’avaient pas de cadre auquel 

s’intégrer, car les populations des agglomérations de la périphérie sociale étaient – et sont 

toujours – homogènes, séparant mizrahim et ashkénazes, Juifs et Arabes palestiniens. Cela 

signifie que même si l’intégration n’a concerné qu’une minorité de la population, elle a établi 

une méthodologie pédagogique  prétendument universelle et a permis à l’idée du lycée 

polyvalent de se faire une place dans la périphérie sociale. Dans une population homogène, l’idée 

d’intégration n’a aucun sens, si ce n’est la volonté de créer une élite locale parmi la classe 

moyenne. Le lycée polyvalent, avec ses classes professionnelles et générales, a rendu possible 

une séparation isolant d’une part la filière destinée aux enfants issus de la classe moyenne et 

menant au cursus général, et de l’autre le reste des élèves du lycée, dirigés vers les classes 

professionnelles. 

Ce phénomène est encore plus manifeste dans les écoles publiques religieuses, où le tracking a 

été réalisé par la création de classes de Torah destinées aux élèves excellents. Plus tard, le 



26 

 

système éducatif public religieux a créé les Oulpanot et les Yechivot du niveau secondaire, 

séparées des écoles polyvalentes de la périphérie sociale (Swirski, 1990). 

Cette approche a été appliquée aux Juifs comme aux Arabes palestiniens. Toutefois, il faut 

rappeler que la discrimination à l’égard de la population arabe palestinienne est restée constante 

dans tous les domaines. Par exemple, le budget total affecté par élève palestinien en 1991 était 

toujours trois fois inférieur à celui octroyé par élève juif (Lavi, 1993, dans Pasternak, 2003).  

Le développement de l’utilisation de la méthodologie d’intégration dans les écoles polyvalentes a 

permis la création d’une classe moyenne supplémentaire, inférieure, mizrahi et arabe. Cela a 

facilité le processus de cooptation au groupe hégémonique des couches les plus fortes parmi les 

milieux opprimés, et a partiellement estompé la colère accumulée au sein de la population 

mizrahi et arabe palestinienne. Le mécanisme de cooptation se manifeste de façon flagrante dans 

les « histoires de succès » contredisant en apparence les tendances générales du système éducatif 

et faisant partie de la propagande idéologique institutionnelle. C’est ainsi que, dans le livre Le 

secret de la réussite, à partir des histoires de succès de Sarit Barzilaï (2009) (traduction libre), 

apparaissent les histoires personnelles de quelques personnes mizrahi ayant réussi à intégrer 

l’élite hégémonique dans les domaines de l’art, de l’éducation et de la politique, des histoires 

supposées servir d’exemple aux autres, soit de recette de la réussite « malgré tout ». De cette 

façon, quelques histoires de succès personnel servent d’écran au système oppresseur qui 

reproduit des modèles d’échec réservés à la majorité et aux bons élèves des classes générales, 

bien qu’ils soient une minorité dans l’école polyvalente, et constituent un discours principal 

justifiant la méthode du tracking et dissimulant l’oppression structurelle du système éducatif. 

Les critiques des théories colonialistes et eurocentriques de Frankenstein ont commencé à 

apparaître en Israël à la fin des années 1980 et au début des années 1990, lors de l’émergence 

d’un nouveau courant de théoriciens universitaires mizrahi – les mêmes cas de « réussite » 

mentionnés plus haut (Sheetrit, 1996 ; Sheetrit, 1997 ; Shenhav, 1997 ; Oz, 1997 ; Shenhav, 

1998 ; Shenhav, 1999 ; Eliezer, 1999 ; Shohat, 1999 ; Shenhav, 1999a ; Shenhav, 1999b ; Dahan, 

Dvir, Mironichev & Shye 2002 ; Shiran, 2002). Leur conscientisation les a conduits à analyser de 

façon critique l’idéologie pédagogique dominante – l’enseignement dit « de réhabilitation » et 

celui réservé aux « élèves en difficulté » – ainsi que les mécanismes de reproduction des rapports 

entre les classes et les communautés au sein de la population juive. 



27 

 

La conscientisation des intellectuels arabes palestiniens s’est produite notamment suite à 

l’occupation de la Cisjordanie, de Jérusalem-Est et de la bande de Gaza pendant la guerre de 

1967. L’occupation israélienne de ces territoires a permis aux Arabes palestiniens de l’intérieur 

de l’Etat d’Israël de découvrir le monde arabe et les cultures arabo-palestinienne et arabe en 

général. Ce changement a entraîné une « palestinisation » de la conscience de la minorité arabe 

palestinienne vivant à l’intérieur de l’Etat israélien, ou la découverte de leur situation réelle de 

citoyens discriminés de l’Etat d’Israël. Ils ont pu découvrir, par exemple, qu’une ville moyenne 

en Cisjordanie – par exemple Toulkarem – comptait plus d’universitaires arabes palestiniens que 

l’Etat d’Israël entier (Swirski, 1990). La classe moyenne palestinienne de Cisjordanie et de Gaza 

avait bénéficié jusqu’en 1967 d’un statut privilégié parmi les universités du Moyen-Orient et de 

bourses d’études pour leurs enfants. Un choc supplémentaire pour cette minorité a été la 

réalisation de leur « retard », au niveau du développement de la langue, de la littérature et des 

connaissances académiques du monde arabe en général (Swirski, 1990). 

Cette situation n’est évidemment pas restée la même au cours des années. Plus de quarante ans 

d’occupation ont eu pour résultat la destruction économique et sociale des Palestiniens de 

Cisjordanie et de la bande de Gaza. Un exemple pertinent des méthodes d’oppression et de 

discrimination structurelles que l’occupation –  soit le colonialisme direct – a adopté à l’égard 

des Palestiniens est clairement reconnaissable à Jérusalem-Est, zone formellement annexée à 

l’Etat d’Israël en 1967 (Hever, 2007). Dans un rapport exhaustif sur le système éducatif de 

Jérusalem-Est, S. Hever écrit qu’en pratique toutes les structures institutionnelles israéliennes, et 

notamment celles de l’inspection, ont échoué remplir leur rôle. Les statistiques nationales des 

résultats scolaires, tout comme celles du décrochage n’incluent pas Jérusalem-Est sous prétexte 

que le système éducatif de Jérusalem-Est se base sur des programmes jordano-palestiniens et 

parce que l’avenir de cette partie de la ville est incertain (ce qui d’ailleurs sert aussi de 

justification au manque de prise de responsabilité du ministère face à cette partie de la ville en 

général). C’est ainsi qu’en 2005 l’inspection municipale ne savait pas si environ 14 500 élèves, 

18 % de l’ensemble des enfants en âge scolaire de Jérusalem-Est, étaient scolarisés. La mairie, 

ainsi que l’Etat, ne se sont pas donné la peine de vérifier où se trouvaient ces enfants. Ces 

données trouvent leur confirmation dans les études réalisées par le Bureau national de statistique 

et par l’Institut de Jérusalem pour l’étude d’Israël (Hever, 2007). La moitié seulement des élèves 

de l’Est de la ville sont scolarisés dans les écoles publiques. Faute de classes, la moitié restante 



28 

 

est obligée de trouver des solutions dans le privé, à condition qu’elle les recherche. Environ 90 % 

des enfants de trois à cinq ans ne sont pas encadrés du tout. Selon des données non officielles de 

l’administration de l’éducation de Jérusalem, le taux d’élèves décrochant au lycée atteint 50 %. 

Si l’on compare les vingt dernières années du gouvernement jordanien dans Jérusalem-Est aux 

trois décennies de l’occupation israélienne, on remarque que pendant la période jordanienne la 

moyenne du nombre d’années d’études de la population progressait de 0,25 % par an, tandis que 

pendant la période israélienne cette moyenne avançait seulement de 0,08 % par an. Le taux de 

réussite au Baccalauréat des Palestiniens de Jérusalem-Est, comparé aux statistiques de réussite 

en Israël, est radicalement inférieur. Enfin, il faut noter que suite à la construction du mur de 

séparation divisant les quartiers de Jérusalem-Est, les élèves et les enseignants se retrouvent 

souvent séparés de leur école, ce qui entraîne la perte de milliers d’heures de cours et la 

fermeture éventuelle des écoles. Ainsi, il existe  par exemple un cas où les élèves doivent 

marcher quatre heures à pied afin de traverser le mur au barrage militaire (Hever, 2007). 

Toutes les données que nous venons de voir montrent une politique constante de destruction 

intentionnelle des systèmes éducatifs qui sont censé « avoir été chanceux » de se voir annexés à 

l’Etat d’Israël au tout début de l’occupation israélienne. 

Pour clore ce chapitre, nous citerons quelques principales tendances, idéologiques et 

structurelles, sur lesquelles se fondait le système éducatif israélien, du moins jusqu’à la fin des 

années 1980 et le début des années 1990. Tout d’abord, on ne peut séparer les caractéristiques du 

système éducatif israélien de trois éléments ayant fortement influencé celui-ci : le conflit israélo-

palestinien ; l’immigration massive vers le nouvel Etat, surtout celle des juifs mizrahi ; la 

constitution de l’élite hégémonique, comprenant en majorité les Juifs originaires d’Europe et 

leurs enfants. 

L’élite ashkénaze et ses enfants tsabar, ont posé le paradigme clé de l’éducation israélienne et 

hébraïque. Ce paradigme se fonde sur une approche idéologique de colonialisme intérieur et 

d’orientalisme envers la minorité palestinienne à l’intérieur de l’Etat et les immigrés mizrahi. Ce 

paradigme même a induit une discrimination ethnique et nationale pendant les quatre premières 

décennies de l’Etat. Il a incité l’élaboration d’un système éducatif pratiquant la séparation entre 

Juifs et Arabes palestiniens, ashkénazes et mizrahi, ainsi que le tracking. Ce paradigme était à la 

fois social et ethnique/national, et n’a fait que reproduire les écarts sociaux. L’occupation des 



29 

 

territoires en 1967, acte de colonialisme direct, n’a pas profité aux occupés. Bien au contraire, 

elle a détruit les systèmes éducatifs en place, les a mis sous contrôle direct de l’Etat israélien, et a 

même provoqué une certaine régression par rapport à la période jordanienne. 

Cette dure réalité, brisant la plupart des espoirs – ainsi que la plupart des mythes – présents 

durant des années sur la régénération du peuple juif suite à  l’holocauste, allait encore se 

dégrader au fil du temps avec l’entrée de l’Etat d’Israël dans le cercle néolibéral mondialisé. 

Dans un certain sens, malgré la différence dans la méthodologie de reproduction des écarts 

sociaux et ethniques nationaux, la période suivant la création de l’Etat et celle de la réforme ont 

constitué un prélude adéquat à ce qui allait advenir. 

 

D. Le système éducatif public à l’époque de la mondialisation néolibérale 

Avec l’adoption en 1986 du plan de stabilisation économique par le gouvernement de l’Union 

nationale – alliance composée de deux partis dominants, le Likoud25 et l’Avoda26 –, le processus 

officiel de privatisation des secteurs publics de la société israélienne a été mis en marche. Les 

idées néolibérales admises à cette époque aux Etats-Unis et en Grande-Bretagne ont trouvé un 

terreau fertile dans les classes moyenne et supérieure de la société israélienne, désireuses de 

modifier la structure du système économique israélien (Weksler, 2004). Comme le dit Swirski :  

Pendant ces deux dernières décennies [depuis la fin des années 1980], un renversement s’est 

produit dans la position de l’élite israélienne et dans l’approche des gouvernements israéliens 

envers la question des inégalités : l’inégalité n’inspire plus le malaise ou la déception comme 

par le passé. De plus, la politique a adopté une approche pratique de développement qui 

                                                
25 Le parti du Likoud est l’aboutissement de l’union entre le parti Hérout et les sionistes libéraux. Le Hérout était un 
parti de droite procolonialiste au sein du mouvement sioniste à la veille de la création de l’Etat. Les sionistes 
libéraux représentaient une partie de la classe moyenne urbaine. Le Likoud a remporté plusieurs élections (et il est 
aujourd’hui l’un des partis dominants de la coalition gouvernementale). Le Likoud a profité du soutien conséquent 
d’une partie de la classe moyenne et du très vaste soutien des mizrahim pauvres de la périphérie sociale, pour qui le 
Likoud représentait la seule opposition institutionnelle au Mapaï – parti social-démocrate sioniste qui avait été au 
pouvoir depuis la fondation de l’Etat. Beaucoup de mizrahim tenaient le Mapaï pour responsable de la 
discrimination ethnique et espéraient que le Hérout propose une alternative. 

26 Le parti travailliste Avoda est la dernière incarnation en date du parti social-démocrate sioniste dont les chefs ont 
dirigé l’Etat depuis sa création et jusqu’à 1977 de façon ininterrompue. De nos jours, ce qui reste du parti demeure 
dans la coalition d’extrême droite au pouvoir. 



30 

 

présuppose d’importantes discriminations et elle n’hésite pas à justifier les écarts au nom du 

progrès économique (Swirski, 2004, p. 22) (traduction libre). 

Au fil desdites deux dernières décennies, le système éducatif israélien a subi plusieurs 

changements importants. Tous sans exception se sont traduits par la création de programmes 

basés sur les réformes néolibérales, des programmes similaires à ceux adoptés par la plupart des 

pays du monde et suivant la direction des organisations internationales gérant la mondialisation 

néolibérale de l’économie (Coraggio, 1997 ; Apple, 2002 ; Weksler, 2004 ; Ovejero-Bernal, 

2004 ; Martinez-Rodriguez, 2008). Ces organisations visaient la privatisation, la décentralisation 

des autorités économiques, la centralisation bureaucratique du ministère de l’Education et une 

standardisation croissante. Tous ces éléments ont eu une influence cruciale sur l’idéologie 

pédagogique dominante, et ils ont modifié les méthodes de travail du système éducatif. 

Cette partie analysera d’un point de vue structurel et pédagogique les modèles et les méthodes 

néolibérales dans l’éducation israélienne et les associera aux périodes mentionnées 

précédemment dans ce chapitre. 

Pendant les années 1980, les classes moyenne et supérieure ont assidûment cultivé une influence 

directe sur l’éducation de leurs enfants, et ce en payant des heures de cours supplémentaires, en 

obtenant la division des classes en groupes de travail restreints et en introduisant des ateliers 

culturels de musique, de sport, d’arts plastiques, etc. Ce processus s’est déroulé parallèlement à 

de croissantes réductions du budget du ministère de l’Education (Swirski, 2004 ; Weksler, 2004). 

L’introduction du paiement par les parents pour l’éducation différentielle d’une partie des élèves 

de l’école a reçu à l’époque l’appellation d’« éducation grise » (Swirski, 2004 ; Weksler, 2004). 

Ce surnom veut signifier que dans la pratique les élites sociales ont profité des ressources de 

l’éducation publique pour diviser les élèves selon la capacité des parents à payer les services 

supplémentaires. Il s’agissait en fait d’une privatisation partielle du système éducatif par la 

séparation des élèves sur une base de classes sociales. Cette démarche a été accompagnée de 

critiques de plus en plus vives, émises par les classes moyenne et supérieure et par les médias sur 

le dysfonctionnement du système éducatif au niveau de ses contenus et de ses enseignants 

(Weksler, 2004 ; Weksler, 2010). Cependant, on peut observer que ces critiques sont apparues 

d’abord dans les grandes villes d’Israël, là où ont été mises en place la réforme de 1968 et 

l’intégration au collège entre l’élite sociale majoritairement ashkénaze et les couches pauvres 



31 

 

mizrahi. Autrement dit, la politique gouvernementale de réduction des budgets de l’éducation 

était simultanée à la colère grandissante de l’élite sociale ashkénaze vis-à-vis du plan 

d’intégration, mélange forcé d’élèves mizrahi pauvres avec ceux, ashkénazes, de la classe 

moyenne. 

Comme nous l’avons déjà remarqué dans ce chapitre, il est impossible, dans la réalité socio-

politique israélienne, de séparer l’oppression ethnique coloniale intérieure – d’ordre colonial – de 

l’oppression sociale – de classe. Néanmoins, suite à la nouvelle division ethno-sociale faite au 

sein du système éducatif israélien et mise en pratique par l’« éducation grise » dans les grandes 

villes, de nouvelles idées nommées par Swirski « l’illusion communautariste » (Swirski, 2004, p. 

38) ont connu un important essor. Ces idées peuvent être décrites comme des conceptions 

multiculturelles exigeant une autonomie dans le choix des contenus et une réorganisation des 

élèves sur une base ethnique. En pratique, l’approche communautaire, comme l’a noté Swirski 

(2004), ne pouvait pas résoudre la difficulté de trouver des solutions alternatives au processus de 

séparation qu’avait produit l’« éducation grise ». En effet, il aurait été question de proposer une 

solution à la plupart des élèves mizrahi pauvres en Israël alors que le ministère de l’éducation 

n’avait jamais, depuis la création de l’Etat jusqu’à ce jour, montré une volonté de financer ces 

besoins avec son propre budget27. 

La période de « l’éducation grise » a vu fleurir les entreprises privées proposant des services 

éducatifs aux écoles publiques dans le cadre du nouveau marché grandissant. Comme je l’ai écrit 

en 2004  :  

Durant cette période […] la conscience du grand public accepte de définir le domaine de 

l’éducation selon les codes du sens commun social : un marché où l’on vend des marchandises, 

où le public consommateur, c’est-à-dire les parents, peut faire le choix de ses désirs (Weksler, 

2004, p. 45) (traduction libre). 

L’illusion, dans le sens commun social, que le marché pourrait résoudre les problèmes d’un 

système éducatif discriminant sur une base ethnique et sociale a pénétré la conscience du public 

                                                
27 Il existe une seule exception à cette affirmation : l’école Kedma à Jérusalem, fondée au début des années 1990 
dans le quartier juif mizrahi et pauvre des Katamonim. Kedma est une école générale menant tous ses élèves au 
Baccalauréat  intégral et dont les contenus ainsi que les méthodes pédagogiques sont proposés comme modèle 
éventuel pour d’autres écoles (Yona, 2002). 



32 

 

tout entier et non seulement celle des élites sociales, bien qu’elles aient été les seules à en 

profiter. Comme le note Apple (Apple, 2002, p. 93) : « Les politiques néolibérales, basées sur les 

solutions du marché, servent en fait la reproduction – et non pas la déstabilisation – des 

hiérarchies de classe et de race. » 

Dans la minorité arabe palestinienne, l’éducation grise ne s’est pas répandue à ce moment-là28. 

Pour eux, les changements surviendront plus tard. 

Tout comme la réalisation du plan d’intégration à partir du point de vue du système éducatif des 

grandes villes, le plan de réforme néolibérale de l’éducation a été l’initiative de la ville de Tel-

Aviv29 (sous la direction de Shimshon Shoshani, alors directeur général du département de 

l’éducation municipale, et devenu par la suite directeur général du ministère de l’Education). 

Plus tard, ce plan a été adopté dans le reste du pays, y compris dans la périphérie sociale, juive et 

arabe. Le premier pas dans son élaboration fut un programme développé par Shimshon Shoshani, 

un programme basé sur le choix de l’école par les parents et sur l’autonomie de l’école, au début 

des années 1990 (Weksler, 2004). Le programme, avec l’ample soutien de la mairie de Tel-Aviv 

et malgré une faible opposition du ministère de l’Education, avait comme premier objectif 

d’enlever à ce dernier le droit de choisir pour les parents l’école de leurs enfants. Selon le 

nouveau programme, les parents pouvaient choisir entre deux possibilités : le système de 

répartition par secteurs ou des écoles hors sectorisation. Le système sectorisé avait comme 

logique de proposer aux quartiers pauvres du sud de la ville une possibilité de scolarisation 

primaire ou secondaire dans le centre et le nord de la ville. Ainsi, une concurrence croissante a 

été créée entre les écoles du sud précarisé et les écoles considérées prestigieuses du nord, une 

concurrence dont les résultats étaient connus d’avance (Weksler, 2004). Les années de 

fonctionnement de ce système ont provoqué la fermeture d’écoles, surtout primaires, dans le sud 

de la ville et le renforcement de l’image prestigieuse des écoles du centre et du nord. 

Parallèlement, des écoles hors sectorisation ont été créées à l’initiative manifeste de l’élite 

sociale urbaine. Bien que ces écoles aient été ouvertes à tous les élèves, elles fonctionnaient avec 

le système de l’éducation grise et demandaient quatre fois plus de financement « gris » de la part 

                                                
28 Il n’y a d’ailleurs pas de données ni d’information sur ce thème pendant les années 1980. 

29 Tel-Aviv est considérée comme la capitale économique d’Israël. 



33 

 

des parents. De plus, les consignes du ministère de l’Education exigeant de conserver le 

« principe d’égalité » selon les normes de l’intégration (Pasternak, 2003) et de garantir un tiers 

des places dans chaque école aux élèves du sud n’ont pas été respectées par les écoles hors 

sectorisation. Ces écoles redoutaient que les parents d’élèves du sud, mizrahi et pauvres, ne 

puissent payer les importants frais de scolarité. Pour bloquer leur entrée, elles ont élaboré un 

système d’examens d’entrée que les élèves étaient obligés de passer (Weksler, 2004). Ces 

examens exigeaient un capital culturel (Bourdieu & Passeron, 1998) de classe moyenne et ont 

mis ainsi les enfants mizrahi du sud en échec. Selon Volotsky (2007), Chani Broderson, 

directrice du département de l’éducation à la mairie de Tel-Aviv, explique qu’il existe une raison 

génétique expliquant un taux élevé d’enfants de célébrités dans l’école d’art hors sectorisation : 

« Les enfants d’artistes sont exposés davantage à l’art, il est naturel qu’ils développent un 

penchant pour ce domaine » (Volotsky, 2007). Malgré la discrimination flagrante, les écoles hors 

sectorisation ont prospéré et ont même reçu des aides supplémentaires de la mairie de Tel-Aviv, 

basées sur la méthode du matching. Selon cette méthode, pour chaque donation faite à l’école, la 

mairie s’engageait à donner le double (Weksler, 2004). Ainsi s’est accrue la différence de 

ressources entre les écoles sectorisées et non sectorisées. 

Le modèle de l’autonomie scolaire a décentralisé la responsabilité de la distribution du budget 

des écoles, de sorte que chaque directeur d’école est devenu responsable du budget de son 

établissement (Weksler, 2004). Chaque école a pu fixer ses priorités économiques de façon 

indépendante, mobiliser des fonds de parents, de donateurs et d’investisseurs et, dans la mesure 

du possible, louer les salles de classe à des organismes privés après les heures de cours. 

Parallèlement à cette autonomie économique, chaque école a pu choisir son domaine de 

spécialisation afin de montrer sa singularité (Weksler, 2004), un acte intensifiant la logique 

capitaliste désireuse de vendre une marchandise exclusive aux investisseurs, aux donateurs 

potentiels ainsi qu’aux parents. Ce modèle de l’autonomie scolaire a augmenté les écarts entre 

écoles pauvres et riches (Weksler, 2004). Pendant que les écoles des quartiers pauvres devaient 

se contenter des budgets du ministère de l’Education, les écoles des quartiers riches ont profité 



34 

 

d’un public de parents capables de payer et bénéficiant d’un réseau social pouvant mettre l’école 

en lien avec des donateurs et des investisseurs30 (Bourdieu &  Passeron, 1998). 

Dans une large mesure, le modèle permettant aux parents le choix des écoles et à l’école 

l’autonomie scolaire rappelle les modèles conçus dans les années 1980 et 1990 aux Etats-Unis 

(Apple, 2002), comme les magnet schools et le système des bons. Le modèle des magnets 

schools suit la logique du choix de l’école par les parents d’après le prestige et les résultats de 

celle-ci. Le système des bons permet aux parents d’attribuer la part de leur enfant dans le budget 

annuel du ministère de l’Education à l’école de son choix. A la fin des années 2000, Shoshani a 

appliqué cette réforme  au budget subventionnel des « élèves en difficulté » pauvres, ce qui a 

permis aux parents de choisir, dans les grandes villes, les écoles considérées prestigieuses 

(Weksler, 2010).  

En somme, dès sa première entrée en fonction en tant que directeur général du ministère de 

l’Education, Shoshani a implanté la réforme néolibérale permettant le choix de l’école par les 

parents et l’autonomie scolaire dans la totalité du pays (Weksler, 2004). Toutefois, comme dans 

le cas de la réforme de 1968, la réforme néolibérale portait une signification très différente selon 

son application dans les grandes villes ou dans les villages de la périphérie sociale, juive et arabe 

palestinienne. Par exemple, si dans les grandes villes les parents pouvaient choisir entre plusieurs 

écoles primaires et secondaires, dans les petites agglomérations avec peu d’écoles, ce choix était 

impossible. Cette situation exigeait une réforme supplémentaire, intrinsèque à la réforme : la 

création de classes excluant les classes moyenne et inférieure de la périphérie sociale (Weksler, 

2004 ; Weksler, 2010). Avec ces classes exclusives, portant des noms du genre « classe 

scientifique », « classe d’excellence », etc. (Weksler, 2010), les parents issus des classes 

moyenne et inférieure de la périphérie sociale pouvaient payer les études renforcées de leurs 

enfants, des études menées dans des classes moins chargées que la moyenne de l’établissement, 

dans le but d’obtenir des résultats scolaires supérieurs. Evidemment, dans ce cas-là comme dans 

le précédent, dans les écoles hors sectorisation des grandes villes, les élèves étaient soumis à un 

                                                
30 En 2000, en tant que directeur pédagogique du projet contre le décrochage scolaire, j’ai visité le lycée d’un 
quartier pauvre de Jérusalem. Pendant une conversation avec la proviseure et en présence du personnel de la 
direction, elle a éclaté en sanglots, disant que suite à l’autonomie économique, et par manque de revenus autres que 
les budget du ministère de l’Education et de la mairie, elle devait choisir « de façon autonome » entre l’achat du 
papier toilette pour les élèves et l’activation du chauffage central de l’école. 



35 

 

examen d’entrée supposé déceler leur potentiel. Par ce dispositif, un système de séparation fondé 

sur les différences entre les classes sociales  a été mis en place à l’intérieur d’écoles 

ethniquement homogènes. 

Parallèlement à l'extension du plan d’autonomie scolaire à l’ensemble du pays, Shoshani a 

entrepris un nombre de démarches supplémentaires ayant eu pour effet mise en place de la 

logique de la privatisation du système, provoquant un changement radical du système public. 

D’abord, un feu vert a été donné à deux dispositifs permettant d’enlever au ministère de 

l’éducation certaines de ses attributions traditionnelles et les confier à des organismes privés. Le 

premier dispositif, aujourd’hui le plus dominant dans le système éducatif, est celui des « appels 

d’offres » (Weksler, 2004). Par le procédé des appels d’offres, des services éducatifs sont 

enlevés aux branches régionales du ministère de l’Education et au bureau de supervision général, 

et sont placés entre les mains de sociétés privées ou semi-publiques31. Le deuxième dispositif, 

répandu à cette période-là, était le pouvoir donné sans appel d’offres aux fondations privées, 

d’après la méthode du matching expliquée plus haut (Weksler, 2004). Ainsi, la fondation privée 

s’est engagée vis-à-vis du ministère de l’Education à investir une certaine somme en échange 

d’un investissement semblable de la part du ministère. Ce dispositif a cédé le monopole aux 

fondations privées dans différents domaines du système éducatif. Plus encore, il a soustrait au 

bureau de supervision – central comme régional – l’autorité sur la gestion, sur les priorités, et la 

supervision des actions de la fondation elle-même (Weksler, 2004). Ces fondations ont créé leur 

propre mécanisme : un genre de ministère indépendant au sein du ministère de l’Education. Il 

faut noter que les budgets accordés à ces fondations par le ministère de l’Education ont été 

déduits des budgets courants des régions. Les fondations centraient leur travail sur les 

programmes visant la périphérie sociale, ce qui a entraîné deux phénomènes parallèles. D’un 

côté, cela a empêché la création d’infrastructures durables et nécessaires à la lutte contre le 

manque de ressources. De l’autre, ce dispositif constituait en pratique une discrimination de la 

communauté arabe palestinienne, qui n’a reçu quasiment aucune aide de la part de ces fondations 

(Weksler, 2004). 

                                                
31 Une société semi-publique est partiellement prise en charge par l’un des ministères, mais demeure obligée de 
participer aux appels d’offres comme toute société privée (voir la loi sur l’obligation des appels d’offres, 1993). 



36 

 

Ces démarches, comme nous l’avons noté, ont métamorphosé le système public éducatif. En 

réalité, on peut dire que durant les années 1990, à part les salaires des enseignants dans les écoles 

primaires et les collèges, presque tous les services essentiels ont été privatisés (Weksler, 2004 ; 

Weksler, 2010).   

En 2005, dans une tentative de diffuser davantage la privatisation et la décentralisation du 

système éducatif public, surtout pour les salaires des enseignants, la ministre de l’Education a 

commandé à une commission nommée « Mission nationale pour la promotion de l’éducation en 

Israël » un rapport intitulé « Plan national de l’éducation » (Dovrat et al., 2005)32. Afin de 

comprendre l’esprit du rapport, il est important d’en citer une phrase apparaissant régulièrement 

au long du document sous différentes formulations : « La structure actuelle du système éducatif a 

été façonnée pendant des années par des circonstances changeantes, et aujourd’hui elle n’est plus 

efficace, car elle empêche son propre fonctionnement effectif » (Dovrat et al., 2005, p. 161). 

Pour étayer la réforme qu’elle propose, la mission s’appuie sur la logique du marché capitaliste 

néolibéral et sur son penseur principal, Milton Friedman (Ovejero Bernal, 2004), d’après qui le 

système centralisé de l’Etat est paralysé par la bureaucratie, tandis que l’ouverture du marché (en 

l’occurrence l’éducation) et des systèmes publics à la concurrence amènerait l’amélioration de la 

qualité du produit. Ces mots servent immanquablement de credo à toutes les réformes 

néolibérales de l’éducation dans le monde (Apple, 2002 ; Martinez Rodriguez, 2008). En ce qui 

concerne ledit rapport, il s’agissait d’affaiblir les droits des enseignants et de décentraliser le 

système éducatif. Nous relèverons ici certaines des recommandations les plus remarquables. 

Au niveau de la décentralisation du système éducatif, le rapport propose d’annuler les régions 

suivant lesquelles est organisé  le système scolaire israélien et de créer à leur place, pour chaque 

groupe de 15 000 habitants, une administration régionale responsable de l’exécution, de la 

supervision et de l’inspection des programmes éducatifs, ainsi que du budget de toutes les écoles 

de cette région. Une telle proposition revient à l’annihilation de l’inspection régionale, et même 

nationale, et à l’installation, à sa place, d’un système tout à fait décentralisé, géré par un seul 

petit bureau national. Autrement dit, seul le personnel restreint des bureaux aurait la capacité 

                                                
32 J’ai été invité à faire partie d’un sous-groupe de la mission afin de traiter la question des enfants à risques. Après 
deux réunions, je me suis retiré de la mission suite à  mon désaccord avec le caractère général du rapport et avec la 
tentative de créer un faux consensus autour de ce dernier. Les raisons de mon opposition se reflètent dans le texte. 



37 

 

d’appréhender le système dans sa globalité, tandis que le terrain serait séparé en petites 

circonscriptions incapables de mobiliser ou d’influencer l’ensemble du système. Parallèlement, 

aux côtés du ministère de l’Education, serait créé le «  Conseil national de l’éducation » (Dovrat 

et al., 2005, p. 164), dont le rôle serait « […] d’approuver toute modification fondamentale de 

politique ; d’approuver les objectifs généraux du système ; […] de publier un rapport annuel sur 

l’état du système éducatif établi par l’autorité nationale d’appréciation et d’évaluation (qui serait 

elle aussi indépendante, M.W.)… ».  Le rapport suggère que ce conseil comprendrait, à part des 

professionnels de l’éducation, « […] des industriels, des professionnels de la gestion et de 

l’économie […] » (Dovrat et al., 2005, p. 165), autrement dit, l’élite sociale hisserait le drapeau 

de la réforme néolibérale. Ainsi le rapport déclare clairement que l’éducation n’est pas une 

affaire à laisser uniquement aux mains des employés du ministère de l’Education et qu’il est 

nécessaire d’y introduire des parties économiques capables de préserver l’idéologie et les valeurs 

de la réforme néolibérale.  

Au niveau de l’atteinte aux droits du corps professoral, il s’agissait d’augmenter le nombre 

d’heures de travail de 50 %, d’annuler les échelonnements existants et d’en instaurer 

denouveaux, conditionnant la progression des enseignants à l’avis du directeur de l’établissement 

et à l’administration régionale de l’éducation, de donner le droit au directeur de l’école ou à 

l’administration régionale de signer les contrats personnels avec les enseignants, contrairement à 

la convention collective des unions professionnelles nationales, de proposer des récompenses 

personnelles et collectives aux enseignants selon la décision de l’administration régionale, de 

recruter des enseignants auprès de l’administration régionale, etc. Le but de ces 

recommandations était de mener à la concurrence et à la scission de la solidarité entre les 

enseignants, à l’atomisation de l’œuvre éducationnelle et à la dissolution du pouvoir des 

syndicats (qui n’ont d’ailleurs pas été invités à participer à l’élaboration du rapport).  

Comme le remarquent I. Dahan et I. Yona dans leur allusion au rapport (Dahan et Yona, 2005, p. 

5), « … une grande partie des recommandations de ce rapport se trouvent dans le projet du 

président George Bush, No Child Left Behind, datant de 2002. » Ces plans font donc partie d’une 

réforme néolibérale globale. Martinez Rodriguez écrit : 

Les politiques éducatives dépassent aujourd’hui les frontières des nations et sont canalisées par 

les relations sociales, économiques et culturelles. C’est ainsi que sont copiés ou transférés, d’un 



38 

 

pays à l’autre, des structures organisationnelles, des critères de prises des décision […] une 

rhétorique directoriale […]. C’est ainsi (via la mondialisation, M.W.) que  des mécanismes 

renforçant les injustices et l’échec scolaire sont transférés, permettant l’exclusion culturelle des 

êtres humains et imposant des modèles sociaux de discrimination… (Martinez Rodriguez, 2008, 

p. 17) (traduction libre). 

Le rapport, écrit dans un langage organisationnel et structurel, dissimule des discours 

pédagogiques latents (Weksler, 2005 a). C’est le cas dans sa description de l’élève modèle 

accédant au baccalauréat. L’objectif du rapport serait d’améliorer les résultats scolaires se 

reflétant dans le taux de réussite à l’examen. Or, l’objectif fixé pour les élèves arabes 

palestiniens est inférieur de 20 % à celui des juifs : 60 % pour les juifs et 40 % pour les arabes 

palestiniens, des taux qui existaient déjà au moment de l’élaboration du rapport (Dovrat et al., 

2005, p. 253). Cette donnée indique le manque de volonté pour s’occuper des écarts de 

l’éducation entre la périphérie sociale et l’élite sociale (Weksler, 2005 a). Le rapport parle avec 

condescendance de ces écarts mais ne dit rien de ce qu’il faudrait faire pour les réduire. Il laisse 

ainsi le débat au repos sur des échecs du passé, échecs se manifestant depuis la réforme de 1968 

et laissant le travail aux employés du ministère. Le rapport ne contient aucune interprétation de 

l’échec scolaire des élèves mizrahi, immigrés ou Arabes palestiniens. On ne peut manquer de 

conclure que si le rapport ne traite pas de ces sujets, c’est qu’il sous-entend que rien ne peut 

changer les écarts et les rapports de force (Weksler, 2005a). 

Quant aux enseignants, les propositions du rapport touchent directement leur autonomie et  leur 

capacité à travailler de façon solidaire et coéquipière. Il part de l’idée latente selon laquelle 

l’enseignant ne peut se rendre utile aux changements proposés par le rapport, que ce soit comme 

partenaire de la réflexion dans un cadre d’équipe, ou comme moteur de politique pédagogique 

(Weksler, 2005a). Martinez Rodriguez note que dans des modèles semblables appliqués dans le 

cadre de réformes néolibérales le rôle de l’enseignant est passif (Martinez Rodriguez, 2008, p. 

25) : « Dans ce processus, l’implication des enseignants est minimale. Le produit final, fixé par 

l’Etat, perd de sa crédibilité […] les enseignants n’ont aucun contrôle sur le processus. » Ainsi, 

les propositions du rapport éloignent encore davantage le personnel restreint du bureau 

ministériel – qui définit la politique et les normes – des enseignants, ce qui réduit ces derniers à 

se concentrer uniquement sur l’exécution de l’enseignement. Cela limite la capacité de 



39 

 

l’enseignant à participer au processus d’apprentissage de ses élèves et à les aider à devenir des 

élèves indépendants, pensants et critiques. « Si les enseignants […] ne peuvent être indépendants 

au niveau intellectuel, ils seront dans l’incapacité d’apprendre à leurs élèves à être indépendants 

au niveau intellectuel » (Lightfoot dans Guttman, 2001, dans Martinez Rodriguez, 2008, p. 42). 

Le rapport de la mission nationale n’a finalement pas été adopté, suite aux pressions et aux 

grèves des syndicats d’enseignants, mais aussi suite à la dissolution du gouvernement. Toutefois, 

la plupart de ses recommandations sont mises en œuvre en ce moment même, sous différentes 

appellations et avec une stratégie moins ambitieuse que la modification immédiate et complète 

du système éducatif dans son intégralité. Dans la pratique, la privatisation et la décentralisation 

sont exécutées par les municipalités. Parallèlement, le pouvoir d’inspection du ministère a 

radicalement diminué au niveau national et régional, car le nombre d’écoles par inspecteur a 

doublé. L’augmentation des heures de travail des enseignants a été appliquée dans la plupart des 

écoles primaires et des collèges sur une base d’accords personnels avec les enseignants, brisant 

la force syndicale et provoquant l’atomisation de la force ouvrière (Amichai, 2007). Des 

professionnels de l’industrie, des propriétaires de banques et d’entreprises de haute technologie 

sont entrés dans le marché éducatif, devenu complètement libre et ouvert à tout promoteur. 

Enfin, comme le proposait le rapport, l’autorité nationale d’appréciation et d’évaluation chargée 

des examens nationaux a été mise en place. 

Tous ces processus se sont déroulés sous la supervision du ministère de l’Education. La haute 

bureaucratie du ministère pense et se conduit donc d’après les tendances en vogue, c’est-à-dire 

selon des paradigmes néolibéraux. Cela représente pour le cabinet ministériel une perte en 

direction et en responsabilité sur le terrain de l’éducation (Weksler, 2005a), et ,sans direction 

éducative ni contrôle municipal, on voit apparaître des phénomènes de discrimination et de 

racisme très durs vis-à-vis des groupes les plus faibles de la société – pauvres, mizrahim, 

Ethiopiens, etc. (Moran-Zelikovitch et Ben-Zur, 2009 ; Kashti, 2008). 

S. Swirski et N. Dagan-Buzaglo (2009) démontrent que la décentralisation et la perte de contrôle 

du ministère de l’Education ont eu une influence directe sur les résultats obtenus par le système 

éducatif, allant parfois jusqu’à les faire régresser. C’est ainsi que, par exemple, trois éléments – 



40 

 

l’union du travail et de l’industrie, le multimillionnaire Stef Wertheimer33 et l’armée israélienne 

–  font pression pour réintroduire l’enseignement professionnel dans les écoles, filière dont le 

nombre total d’élèves a diminué de 35 % entre 1980 et 2000. Cela était dû aux pressions 

publiques venues de la périphérie sociale – mizrahi surtout – demandant plus de filières menant 

au Baccalauréat et moins de filières professionnelles34. 

Les exemples suivants montrent la stagnation, voire la régression du niveau des résultats en 

général, et dans la périphérie sociale en particulier : 

● En 2008, les taux de réussite au Baccalauréat dans la tranche d’âge des jeunes de dix-huit 

ans, selon des critères socio-économiques et ethniques, ont été les suivantes : 67,1 % dans 

les agglomérations juives riches ; 46,9 % dans les villes en développement35 ; 39,5 % 

dans les villages druzes ; 32,4 % dans les villes et villages arabes, mis à part Jérusalem-

Est ; 26,6 % dans les villages bédouins du Néguev (Swirski & Dagan-Buzaglo, 2009). 

● Aux examens internationaux de TIMSS (Trends in International Mathematics and 

Science Study), destinés aux élèves de quatrième (treize-quatorze ans), les notes en 

mathématiques des élèves juifs issus des milieux socio-économiques supérieurs étaient 

meilleurs que la moyenne internationale, contrairement aux élèves juifs des milieux 

socio-économiques inférieurs, dont les notes étaient en dessous de la moyenne. La note 

moyenne des élèves arabes était encore inférieure à celle des élèves juifs de milieux 

socio-économique inférieurs. Les notes en sciences étaient similaires. 

● Aux examens de PISA (Program for International Student Assessment), tenus par 

l’OCDE en 2006 testant les élèves de seconde (quinze-seize ans) en mathématiques, en 

sciences et en lecture, les élèves juifs de milieux socio-économiques faibles ainsi que les 

arabes se sont trouvés derniers de la liste de tous les pays participants (Swirski et Dagan-

Buzaglo, 2009). 

                                                
33 Stef Wertheimer est le patron d’usines industrielles dans le nord du pays et est l’un des principaux entrepreneurs 
de l’éducation « pour faible niveau de compétences ». 

34 J’ai été choisi en 1994 comme directeur pédagogique d’un projet dans une petite ville du sud du pays, dont 
l’objectif était de modifier les cursus “low tech” et d’en faire des cursus de Bacalauréat,. 

35 “Ville en développement” est un terme général désignant les villes et villages périphériques de l’Etat, composés 
de mizrahim et d’immigrés. 



41 

 

● En 2008, cette tendance manifeste des examens internationaux a été renforcée par les 

résultats des examens israéliens du MEITSAV (« Indices d’Efficacité et de Croissance 

Scolaires ») testant les élèves de CE1, CE2, CM1 et de quatrième en sciences, en anglais 

et en mathématique (Swirski & Dagan-Buzaglo, 2009). 

● Cette stagnation de la mobilité sociale est aussi révélée par une recherche menée par A. 

Kahan (2007), calculant le pourcentage des étudiants universitaires juifs et arabes 

palestiniens, ainsi que le pourcentage d’étudiants mizrahi parmi l’ensemble des Juifs en 

2004-2006. Dans l’éducation supérieure, les juifs comptaient 84,2 % des étudiants et les 

Arabes palestiniens 15,8 % seulement. Parmi les étudiants juifs, les mizrahim 

constituaient 20,5 % du total. L’examen des étudiants ayant obtenu une maîtrise nous 

montre que 92,4 % étaient juifs, contre 7,6 % d’arabes. Quant aux mizrahim, ils 

constituaient 24,1 % de l’ensemble juif. 

 

Depuis 2001, suite aux réductions du budget de d’éducation, les écoles sont devenues de plus 

en plus dépendantes de l’argent des parents et des donations de l’extérieur, ce qui a 

approfondi les écarts sociaux (Swirski et Dagan-Buzaglo, 2009). En 2008, les 

investissements privés dans les lycées représentaient 27 % du budget total des lycées, et dans 

les universités ils en constituaient 35 % (Weksler, 2010). 

Les rapports changeants entre les différents partis politiques ont donné lieu à une 

discrimination changeante des différents courants éducatifs, influençant le nombre d’heures 

de cours octroyées par élève. L’estimation de 2003 est la suivante : l’éducation orthodoxe 

sépharade36 et l’éducation publique religieuse se trouvent en première place. En dessous, et 

par ordre décroissant, se trouvent l’éducation publique générale, l’éducation druze, 

l’éducation bédouine et l’éducation arabe (Swirski et Dagan-Buzaglo, 2009). 

La réforme néolibérale a fortement rongé le statut de l’enseignant. Selon les données de 

l’OCDE de 2008, le salaire des enseignants en Israël n’atteint que 50 % du salaire moyen 

dans les pays membres. L’évaluation des enseignants selon les résultats aux examens 
                                                
36 Le courant juif orthodoxe sépharade est un courant politique religieux mizrahi fondé par des jeunes mizrahim, 
anciens élèves des yéchivot orthodoxes ashkénazes, ayant, sous la direction du rabbin Ovadia Yossef (considéré 

comme le décisionnaire rabbinique de la fin du XXe et début du XXIe siècle le plus important au monde), créé un 
mouvement politique de grande influence dans la périphérie sociale où se situent beaucoup de mizrahim pauvres. 



42 

 

internationaux ou nationaux, sans tenir compte du point de départ des élèves ni des écarts 

existants, occasionne leur méfiance à l’égard du système. Ils ont le sentiment d’être 

poursuivis par une approche punitive et décourageante (Weksler, 2010). Les processus de 

privatisation accroissent l’influence des parents de la classe moyenne se considérant comme 

consommateurs, exigeant une meilleure « marchandise » – ou un meilleur enseignement – 

pour leurs enfants (Weksler, 2010). Le pragmatisme qui a été introduit dans les processus de 

l’enseignement – résultat de la mise en place d’indices uniquement quantitatifs – entraîne la 

destruction de l’art de l’enseignement (Martinez Rodriguez, 2008). 

Pour conclure, les modèles néolibéraux s’expriment non seulement au niveau global, mais 

aussi au niveau des détails, au niveau de l’école. Comme l’explique J. B. Martinez Rodriguez 

(2008, p. 18), l’école est un hologramme de la situation globale. Le néolibéralisme global se 

reflète dans chaque détail de cet hologramme. 

 

E. Contenus enseignés : néolibéralisme et radicalisation vers l’extrême droite 

Cette partie, dédiée aux contenus de l’enseignement du système éducatif israélien, se concentrera 

sur trois éléments liés entre eux et se trouvant en interaction au sein de l’hégémonie dominante : 

les valeurs néolibérales, les valeurs militaristes et les valeurs de la radicalisation vers la droite 

fondamentaliste. 

Le néolibéralisme crée la compétition entre les individus ainsi que l’isolation et l’aliénation. 

L’individualisme, négligeant la communauté, le groupe et les rapports interpersonnels, crée une 

solitude et une atomisation des personnes (Ovejero-Bernal, 2004 ; Weksler, 2010). L’approche 

fondamentaliste du néolibéralisme selon laquelle l’humanité n’a pas – et n’aura jamais – une 

alternative autre que le système présent, demande à : 

[Convaincre] le public qu’on ne peut rien faire contre la mondialisation […]. Le plus important 

est que les entreprises soient satisfaites et que tout fonctionne correctement […]. Il est important 

de trouver une place pour soi, de ne s’inquiéter de rien ni de personne. Vis et laisse vivre. 

Occupe-toi de ta place, de ce qu’on appelle une « niche de marché ». Et si ça ne fonctionne pas 

et si tu échoues, tu dois assumer une certaine responsabilité : tu ne t’étais pas assez préparé, tu 



43 

 

ne connais pas assez bien la technologie moderne, tu as plus de quarante-cinq ans, tu ne parles 

pas anglais, tu n’es pas assez obéissant, tu ne t’investis pas dans le travail […]. Le système 

fonctionne, c’est toi qui ne t’adaptes pas (Etxezarreta, 2001, in Ovejero-Bernal, 2004, p. 79) 

(traduction libre).  

Chez les enfants et les adolescents issus des populations isolées et opprimées, l’écart entre d’un 

côté la visibilité de « ce que l’on peut acheter et obtenir » grâce aux technologies de 

communication, à la culture des centres commerciaux et au reflet de la vie dans les médias 

électroniques, et de l’autre la capacité réelle d’obtenir ces marchandises et un style de vie 

idéalisé, produit une souffrance, une frustration et une grande colère qui se traduisent souvent par 

des actes de vandalisme et par une conduite non normative entre les murs de l’école (Weksler, 

2005). Il faut ajouter à cela la tension et le chaos qui existent déjà au sein de l’école, résultat des 

processus de standardisation, de la supervision bureaucratique, de la réduction des heures de 

cours, de l’anonymat dans les classes chargées et du manque d’attention de la part des 

enseignants (Weksler, 2005 b). 

Ce chaos exige, dans le sens commun social et éducatif, l’ordre et le courage. Au lieu de traiter le 

fond du problème, au lieu de prendre ses responsabilités par rapport au chaos, le système 

éducatif punit les enseignants (Swirski et Dagan-Buzaglo, 2009) tout comme il punit les élèves 

(circulaire du directeur général, ministère de l’Education, 2009) d’une façon qui ne laisse pas de 

place au dialogue, aux interprétations ou aux solutions locales. 

Le lien entre le chaos du système éducatif et le militarisme est plutôt évident dans la réalité 

israélienne. Comme le remarque Dahan-Kalev :  

La façade de l’éducation et l’ambiance qui règne aujourd’hui dans les établissements scolaires 

parlent d’eux-mêmes : les nombreuses querelles, le niveau d’enseignement insuffisant dans la 

périphérie et la polarisation entre elle et l’éducation grise, la violence, la surcharge des écoles 

polyvalentes et des classes, le processus enchevêtré de la budgétisation par les municipalités – 

croulantes elles aussi… Les parents, les enfants et de nombreux professionnels de l’éducation se 

sentent pris au piège et impuissants face à cette situation. Beaucoup partagent un dur sentiment 

d’abandon, d’absence d’ordre et de justice où parenst, enseignants et enfants sont contraints à 

faire comme bon leur semble. Les directeurs d’école se plaignent d’avoir les mains liées par des 



44 

 

règlements et des circulaires ministérielles les empêchant d’employer leur propre jugement et de 

mettre en œuvre des politiques d’enseignement et de répression […], les conflits et les tensions 

entre les différents partis du système laissent les professionnels et les consommateurs de 

l’éducation dans un état de confusion permanent. C’est au cœur  de cette réalité que le « soldat 

professionnel » est envoyé, personnage souvent considéré  par le système, les parents, les enfants 

– et d’ailleurs aussi par lui-même – comme une sorte de deus ex machina, de sauveur (Dahan-

Kalev, 2005, pp. 117-118) (traduction libre).  

Dahan-Kalev (2005) note encore que les processus de privatisation et de bureaucratisation du 

système ont eu pour effet la modification de l’image du directeur, qui, de leader pédagogique, est 

devenu administrateur efficace. L’homme militaire, l’officier ayant passé la plus grande partie de 

sa vie dans le système militaire et ayant été au commandement de différents domaines, est vu 

lors de périodes de crise de la société civile comme une personne capable de guider et de faire 

régner l’ordre (Gur, 2005). Or le militarisme de la société israélienne tient un rôle essentiel dans 

son histoire, et il est directement lié aux fondations du colonialisme et à son caractère 

hégémonique. Dans ce sens, l’armée tient un rôle important dans la structuration de la 

socialisation israélienne et des représentations sociales, ethniques, de genre et de classe, car elle 

crée un ethos et des représentations genrées correspondant aux différents types de service 

militaire37 (Shoshan Levi et Levi, 2005). La place centrale qu’occupe l’image du combattant 

dans la formation de l’identité juive israélienne influence aussi les représentations de ceux qui ne 

s’engagent pas dans l’armée, comme par exemple la grande majorité de la population arabe 

palestinienne (Shoshan Levi et Levi, 2005). Le soldat combattant a une aura de sacrifice que le 

soldat non combattant n’a pas. Cela dit, chez les soldats non combattants, en particulier dans les 

unités dites « de petit emploi » (chauffeurs, cuisiniers, mécaniciens, hommes de ménage, etc.), en 

majorité occupées par des mizrahim et des immigrés, il existe une image renversée de virilité, où 

le service militaire est une sorte d’échange, « une contribution à la mesure de la compensation » 

(Shoshan Levi et Levi, 2005, p. 235). C’est une forme de révolte où le soldat n’accepte de servir 

le pays que proportionnellement aux possibilités d’avancement dans la vie qu’il pourra en 

obtenir. 

                                                
37 Le service militaire obligatoire israélien est de trois ans pour les hommes et de deux ans pour les femmes. La 
division hiérarchique s’y fait entre ceux qui servent dans les unités de combat et ceux qui font partie des unités de 
services ou  dites « de petits emplois », les Jobniks. 



45 

 

L’ethos du sacrifice (dont l’origine se trouve dans l’histoire d’Abraham et d’Isaac) et sa culture, 

fort présents dans le sens commun israélien, constituent un tabou culturel et se caractérisent par 

des symboles canoniques comportementaux, tels que la minute de silence lors de la journée 

annuelle commémorative des soldats tombés, minute pendant laquelle l’ensemble de la 

population est censé se tenir debout au son d’une sirène et les cérémonies officielles prenant 

place dans les cimetières et les écoles. C’est seulement depuis quelques années que le narratif 

héroïque est devenu un narratif de culte du deuil. Cette évolution exprime des changements dans 

la société israélienne, société postmoderne où l’expression personnelle et collective ne s’aligne 

pas forcément avec la cérémonie hégémonique (Lomsky-Feder, 2005). 

Néanmoins, l’adoucissement des cérémonies commémoratives ne suffit pas pour conclure à une 

quelconque diminution du raisonnement militariste. Dès l’entrée au pouvoir de la coalition 

actuelle – composée de partis appartenant à l’extrême droite, laïques comme religieux 

fondamentalistes –, le nouveau ministre de l’Education a fixé comme objectif le 

« redressement » des valeurs postmodernes dans l’éducation interprétées comme 

« postsionistes » (Gur-Zeev, 2004), le soutien d’une reconstruction de l’ethos militaire et 

colonialiste et le renforcement de l’approche voulant que le caractère juif de l’Etat dépasse en 

importance son caractère démocratique. La mise en valeur de l’ethos militariste se manifeste 

dans l’élargissement des programmes de recrutement militaire opérant dans les lycées, par les 

conférences données par des officiers de l’armée dans les écoles, par une propagande contre le 

phénomène de la désertion, et même par la signalisation des écoles ayant des taux importants 

d’élèves non mobilisés (Moran-Zelikovitch, 2009). 

Le renforcement de l’ethos colonialiste est visible dans les consignes de l’ancien ministre de 

l’Education, obligeant l’ensemble des élèves du système éducatif (juifs et arabes palestiniens 

confondus) à se rendre à Jérusalem-Est – territoire occupé depuis 1967 – au moins trois fois 

durant leur douze ans de scolarité. A l’occasion du congrès de la Jeunesse sioniste célébrant le 

43e anniversaire de la « réunification  de Jérusalem » (soit l’annexion de sa partie Est), le 

ministre de l’Education a informé qu’il subventionnerait le voyage et l’hébergement des élèves 

de la périphérie sociale. Une liste des sites visités par les élèves a été également publiée : tous se 

trouvent à Jérusalem-Est, mais aucun site musulman n’y figure (site Internet de Gideon Saar, 

ministre de l’Education, 2010). Ces visites viennent souligner l’annexion de l’est de la ville 



46 

 

comme acte irréversible dans la conscience des élèves, tandis que l’impossibilité de visiter les 

sites musulmans efface de la mémoire et des consciences des élèves le fait que la grande majorité 

de la population de cette partie de Jérusalem est palestinienne musulmane. La reconstruction de 

l’Histoire avec un regard colonialiste fait disparaître l’autre, ce qui permet de construire un 

narratif où l’autre ne fait pas partie de l’Histoire et n’appartient à nulle part. Un tel 

endoctrinement influence la capacité des adolescents à comprendre la réalité coloniale,  à être 

critiques et à contempler la réalité de façon complexe. 

Un préjudice supplémentaire porté aux contenus d’enseignement est survenu par la réduction des 

heures d’enseignement de l’éducation civique à l’avantage des études judaïques, dans le but de 

consolider cette matière, suivant la directive du ministre de l’Education. Parallèlement, le chef 

des recherches du ministère de l’Education a réussi à modifier les contenus enseignés dans 

l’éducation civique afin de limiter le regard critique et complexe des manuels et des programmes 

sur la politique de l’Etat vis-à-vis de la population indigène – les Arabes palestiniens. De même, 

les thèmes qui touchent à la création de l’Etat en tant qu’Etat juif et démocrate ont été mis en 

relief (Kashti, 2010). Cette démarche adhère à la logique selon laquelle l’autre n’a pas de place 

dans le débat sur l’essence même de la citoyenneté dans un Etat qui se définit comme juif et 

conteste les droits de la minorité indigène à en faire partie – en tant individus et qui plus est en 

tant que collectif national (Khatib et al., 2006). 

Ces démarches du ministre de l’Education tracent le portrait socio-politique de l’Etat à notre 

époque. En 2010, pour la première fois depuis l’assassinat du Premier ministre Yitzhak Rabin, en 

1995 – événement traumatisant et fondateur pour la société israélienne –, une forte coalition 

gouvernementale composée essentiellement de partis de l’extrême droite se fixe comme objectif 

de construire un narratif hégémonique où néolibéralisme et colonialisme – intérieur et extérieur –

se rejoignent. Du point de vue des contenus d’enseignement, c’est chaque expression 

« postsioniste » – autrement dit postmoderniste et contestant un narratif monolithique – qui est 

visée (Gur-Zeev, 2004). L’interaction entre le néolibéralisme postmoderne et le colonialisme 

n’est pas évidente, mais n’est pas non plus impossible. Le néolibéralisme fabrique toujours pour 

ses propres besoins une victime accommodante, réveillant ainsi un racisme envers la minorité 

choisie comme bouc émissaire (Apple, 2002 ; Ovejero Bernal, 2004). Il attaque parallèlement la 

démocratie et l’espace civil pluraliste (Apple, 2002) et renforce les approches fondamentalistes, 



47 

 

religieuses comme séculaires (Apple, 2002 ; Ovejero Bernal, 2004). Il existe donc une certaine 

concordance possible entre ces pôles sur le plan idéologique et entre les messages qu’ils 

diffusent dans le sens commun social. De plus, ils constituent ensemble un terreau fertile à la 

structuration séparatrice de la conscience des différents opprimés de la société, créant entre eux 

des relations conflictuelles – phénomène particulièrement significatif dans la société israélienne, 

où le clivage est très présent –, les empêchant de combattre côte à côte l’élite sociale (Weksler, 

2010). 

L’un des éléments remettant en question la capacité d’interaction de ces deux pôles est le fait que 

dans la pratique, au niveau du système éducatif, la réforme néolibérale entraîne une destruction  

de l’éducation publique (Weksler, 2010). Il devient alors plus aisé de « convaincre » la 

population marginalisée et en situation de précarité et de la rallier aux valeurs de l’extrême 

droite. La différence principale entre l’époque actuelle et celle de l’Etat providence (allant de la 

fondation de l’Etat jusqu’au début des années 1980), où régnait un sentiment en grande partie 

imaginé de cautionnement mutuel entre Juifs, est que de nos jours les écarts sociaux sont 

immenses. L’élite sociale ne les cache pas et ne se soucie guère de son image dans les 

représentations de la majorité de la population (Swirski, 2004). 

 

  



48 

 

Annexe II - Le programme HILA (éducation de base, 

suite au décrochage scolaire) 

Ayant été pendant neuf ans – de 2004 à 2012 – le directeur pédagogique national du programme 

HILA, il me sera difficile de séparer le rôle que j’y ai tenu des changements qui y ont pris place 

pendant ces années. Même si je n’ai pas directement mené ces changements, il est clair que mon 

influence a été significative dans tous les domaines du programme. Lors de mon arrivée, le 

programme était en mauvais état. Les conseillers pédagogiques manquaient de motivation et de 

foi en leur capacité de mener un changement. Les enseignants quant à eux fondaient leur travail 

sur des objectifs scolaires désuets n’ayant rien en commun avec les besoins et les modifications 

subies par le système éducatif en général et par la conscience des groupes opprimés en 

particulier. Mais, surtout, le doute prévalait quant au pouvoir de la réussite scolaire formelle de 

modifier l’image de soi des jeunes et leur comportement. Cette conception déterministe fixait les 

modes du travail, l’échec permanent et le camouflage de la réalité38. Dans ce sens, je reconnais 

que la production des données et l’évolution des conceptions pédagogiques telles qu’elles seront 

présentées ici sont le fruit de mon travail et de celui de nombreux collègues qui m’ont soutenu au 

fil des années et qui ont été eux-mêmes les agents du changement, et ce bien souvent à contre-

courant des objectifs du ministère de l’Education et de ses représentants. 

A. Introduction 

Le programme HILA a été fondé il y a plus de vingt ans, au début des années 1990, par le 

ministère de l’Education, dans le cadre des services éducatifs qu’il met à la disposition de 

différentes catégories d’élèves censés recevoir une éducation. Dans le cas de HILA, l’intention 

dès le départ était de pourvoir aux besoins éducatifs de jeunes ayant été pris en charge par le 

                                                
38 Pour plus de précisions, en intégrant mon poste en 2004, j’ai découvert qu’il n’avait pas de données statistiques 
précises concernant le succès scolaire et la persévérance au sein du programme. 

 



49 

 

département du Parrainage de la jeunesse39 et ayant abandonné le système scolaire formel 

(Lahav, 1999). 

Le rôle principal du département d’assistance à la jeunesse reste encore aujourd’hui de proposer 

un soutien global aux adolescents n’ayant pas de cadre éducatif formel. Il propose un soutien 

thérapeutique psycho-dynamique avec des rendez-vous personnels ou collectifs, une initiation 

aux valeurs normatives, ainsi qu’un accompagnement dans les spécialisations, dans l’intégration 

dans le monde du travail, dans l’éducation formelle, etc. Y ont été progressivement inclues toutes 

les institutions de correctionnelles et les établissements pénitentiaires pour mineurs, ce qui a eu 

pour effet l’élargissement de la tranche d’âge concernée. Dans ce sens, HILA est un programme 

de plus, fondé dans le but de resserrer les écarts de ses adolescents ayant décroché dans les 

domaines élémentaires (lecture, écriture, mathématiques de base, etc.). Au fil des années – et 

surtout durant les onze dernières années, HILA est devenu un programme important, que ce soit 

par ses objectifs pédagogiques et professionnels ou par le nombre de jeunes qui le suivent chaque 

année40. 

Du point de vue du contexte socio-politique israélien, il est important de comprendre 

l’importance que tient le Parrainage de la jeunesse aux yeux du système éducatif suite à l’effet du 

mouvement des Panthères noires, dans les années 70 du siècle dernier (voir annexe I). Le 

mouvement des Panthères noires était un mouvement socio-politique essentiellement formé 

d’adolescents et de jeunes adultes mizrahi issus des quartiers pauvres des grandes villes et des 

périphéries. Ces jeunes délinquants formaient des groupes politisés par des militants de gauche et 

devenaient des leaders radicaux, ce qui menaçait l’hégémonie israélienne. On peut dire de façon 
                                                
39 Le département du Parrainage de la jeunesse (en hébreu « Chasut Hanoar ») appartient à deux ministères à la fois, 
celui des Affaires sociales et celui de l’Education. Socialement responsable du « parrainage » de la jeunesse à 
risques, il gère les centres culturels et sportifs pour jeunes (MJC), les maisons d’arrêt pour jeunes, et autres cadres et 
services sociaux et éducatifs. Antérieurement, la tranche d’âge concernée allait de seize à dix-huit ans, alors que le 
mandat actuel inclut les âges de douze à dix-huit ans, ce qui reflète clairement la progression de la crise au sein du 
système éducatif  d’où sont transférés des élèves qui décrochent de plus en plus tôt de leur cadre scolaire. 

Le département de la Promotion de la jeunesse (en hébreu « Kidum Noar ») est quant à lui une branche du 
Parrainage de la jeunesse dépendant du ministère de l’Education. Il est responsable de l’éducation et du conseil des 
jeunes de douze à dix-huit ans non scolarisés et ayant été condamnés par la justice et placés dans des centres 
éducatifs fermés. 

40 Depuis 2009 et jusqu’à aujourd’hui, chaque année 9 000 jeunes prennent part au programme. 

  



50 

 

générale que le phénomène des Panthères noires a profondément modifié le regard de 

l’hégémonie israélienne-ashkénaze sur la population mizrahi. Il est au reste évident que ce 

mouvement a historiquement affecté les relations sociales de pouvoir entre mizrahim et 

ashkénazes au sein de la société juive israélienne. C’est donc dans un effort du système éducatif 

de mener un processus de cooptation avec l’institution que s’est formé le département du 

Parrainage de la jeunesse. 

  Le Parrainage de la jeunesse a longtemps travaillé à canaliser la rage anti-institutionnelle 

consécutive au mouvement des Panthères noires et à la redéfinir comme un problème d’ordre 

social et non politique. L’action principale du Parrainage de la jeunesse fut de mettre en place 

des éducateurs opérant dans la rue auprès de bandes de jeunes. Telle était jusqu’à il y a quinze 

ans la politique officielle du département. Depuis, ce cadre professionnel a évolué et a donné lieu 

aux assistants sociaux recevant individuellement les jeunes dans des centres d’assistance à la 

jeunesse établis dans différentes villes. 

Parallèlement à l’évolution de l’approche du travail avec les adolescents, la structure du 

programme elle-même a aussi changé. Jusqu’en 2000, HILA était dirigé par l’union des 

établissements scolaires ORT41. HILA effectuait alors son travail sans effort particulier au sein 

du service du Parrainage de la jeunesse et servait de cadre d’apprentissage individuel à une partie 

des adolescents ayant décroché de l’école. En 2000, la Compagnie nationale des MJC42 a reçu la 

direction du projet et y a entrepris de grands changements. 

                                                
41 L’association ORT (en français « Organisation Reconstruction Travail » et en russe « Association pour l’artisanat 
professionnel ») a été fondée en Russie tsariste à la fin du XIXe siècle et son but était de répondre au besoin de 
formation professionnelle parmi la population juive pauvre et non intellectuelle. De nombreuses écoles 
professionnelles ont été ainsi fondées dans les communautés juives de par le monde. En Israël, ORT a fondé dans les 
années 1950 – suite à la fondation de l’Etat – des écoles dans les zones périphériques absorbant la plupart des 
immigrés mizrahi. De ce point de vue, ORT a servi le système du tracking des enfants issus des communautés 
mizrahi. 

42 La Compagnie nationale des MJC est affiliée au ministère de l’Education, et son rôle premier était de fonder des 
MJC, surtout dans les villes de la périphérie. Le travail auprès d’adolescents dans le domaine non formel faisait lui 
aussi partie de la responsabilité de la compagnie. Elle a acquis en 1990 l’autorisation du ministère de l’Education de 
s’introduire dans le domaine de l’éducation formelle et est petit à petit devenue, ainsi que d’autres compagnies 
privées, le bras exécutif du ministère. D’un point de vue économique, la Compagnie nationale des MJC fonctionne 
comme n’importe quelle entreprise, mais du point de vue de sa conception pédagogique elle garde une importante 
autonomie face au ministère de l’Education. En 2000, elle a remporté l’appel d’offres de HILA et est restée à la 
direction du programme jusqu’en 2012.  La gestion de l’appel d’offres de HILA a été transférée, depuis, à une 
compagnie privée ayant remporté le concours.  



51 

 

B. La structure du programme HILA 

Le programme HILA bénéficiait au sein de la Compagnie nationale des MJC d’un siège auquel 

participaient une directrice du programme, un directeur pédagogique (moi-même), une directrice 

du département des examens et des programmes pédagogiques, une directrice du domaine 

thérapeutique et une directrice administrative. 

Une trentaine conseillers éducatifs subordonnés à cette équipe de direction travaillaient en 

coordination avec le directeur pédagogique ainsi qu’avec une vingtaine de conseillers 

thérapeutiques.  

Les conseillers éducatifs étaient à leur tour responsables des directeurs des différents centres 

d’apprentissage du pays (environs 180 en nombre, en comptant ceux des institutions 

pénitentiaires et les services de la Promotion de la jeunesse) ,et ceux-ci avaient sous leur autorité 

quelque 1 500 enseignants. 

Parallèlement au domaine instructif, les conseillers thérapeutiques avaient sous leur 

responsabilité les directeurs d’unités du Parrainage de la jeunesse qui géraient à leur tour les 

animateurs  ou éducateurs du Parrainage de la jeunesse.  

Le nombre total d’adolescents ayant pris part au programme HILA en 2012 était d’environ 9 000 

dans tout le pays. En moyenne, lors des mois de pics d’activité, le programme comprenait 

quelque 6 000 adolescents. La tranche d’âge allait de douze à dix-huit ans, à l’exception des 

jeunes internés dans des institutions pénitentiaires, des foyers et autres,  cadres dans lesquels la 

tranche d’âge s’étendait de douze à vingt-et-un ans43. 

 

                                                
43 Ces données sont celles de la compagnie des MJC pour l’année 2011-2012. Notons que l’élargissement des 
responsabilités de HILA à des âges plus précoces résulte de la crise socio-économique des marges de la société, 
cause première du décrochage scolaire. 

 



52 

 

C. Le programme scolaire 

Trois facteurs essentiels influencent le programme éducatif des adolescents : leur âge au moment 

de leur arrivée, le temps passé au sein du programme et l’étendue de leur écarts scolaires. 

Autrement dit, la base du programme éducatif de chaque adolescent se construit en fonction de 

ces trois paramètres. Il se peut ainsi qu’un adolescent arrive au programme HILA à dix-sept ans 

sans savoir ni lire ni écrire, ou en revanche qu’un adolescent de douze ans puisse suivre le niveau 

scolaire de la classe correspondant à son âge.  Le programme est donc modulable et n’est pas 

déterminé par l’âge ou le niveau supposé de l’adolescent selon la classe qui lui serait assignée 

s’il était resté à l’école. Ce modèle de travail permet une grande adaptabilité au sein du processus 

éducatif. 

Les critères de la réussite enregistrée entre 2004 et 2012 reposent donc sur une logique de 

capacité de progression d’un adolescent dans un certain cadre temporel et en fonction d’un 

programme personnalisé et non pas en fonction du niveau scolaire de la classe correspondant à 

son âge. Par exemple, le programme de notre adolescent analphabète de dix-sept ans ne sera pas 

celui du CP, mais visera à combler rapidement ses lacunes, de façon à ce qu’il puisse 

éventuellement, après deux ans d’apprentissage au sein du programme, assimiler un niveau 

équivalent à dix ans de scolarité. La logique de cette méthodologie pédagogique s’appuie sur 

l’idée de « faire l’impasse » sur les écarts et sur la concepion selon laquelle un adolescent 

bénéficie d’importantes capacités cognitives développées de façon non formelle et capables de 

soutenir un apprentissage accéléré. 

 

Les parcours éducatifs existant présentement dans le programme sont les suivants : 

● Le parcours d’instruction élémentaire de la lecture et de l’écriture. 

● Le parcours aboutissant au niveau de huit ans de scolarité  

● Le parcours aboutissant au niveau de neuf ans de scolarité 

● Le parcours aboutissant au niveau de dix ans de scolarité 

● Le parcours aboutissant au niveau de onze ans de scolarité 

● Le parcours aboutissant au niveau de douze ans de scolarité – accompagné d’au moins 

trois épreuves de Baccalauréat. 



53 

 

● Le parcours de préparation au Baccalauréat – formé à partir des sujets annoncés au 

programme du Baccalauréat intégral 

● Le parcours d’études religieuses – destiné aux élèves ayant décroché du système scolaire 

religieux orthodoxe. 

● Le parcours de réinsertion scolaire – destiné aux élèves sur le point de décrocher un 

programme-marathon visant à resserrer les écarts et à  réintégrer la salle de classe. 

● Plusieurs parcours non scolaires consacrés à l’emploi. 

Tous ces programmes ont pour but d’aboutir à un certificat attestant un certain niveau et un 

certain nombre d’années de scolarité, mis à part le programme élémentaire d’instruction de la  

lecture et de l’écriture. Cette conception est dynamique, personnellement adaptable, et permet 

par exemple que des adolescents de quatorze et de dix-huit ans participent à un même groupe 

d’apprentissage. Les jeunes de douze à quatorze ans suivent le programme scolaire officiel dans 

l’intention qu’il leur permette de réintégrer le système normatif44. 

 

D. Le « maintient de l’échec » perpétuant l’échec scolaire et ses alternatives   

Souvent, les conceptions prédominantes chez les thérapeutes travaillant dans les milieux en 

situation de précarité et de marginalisation reposent sur leurs doutes concernant la capacité des 

« consommateurs du service » à modifier leur comportement, leur positionnement face à la 

réalité et leur image de soi. En somme, leur normativité est appréhendée comme inaccessible. A 

partir de là, le rôle du thérapeute est pour ainsi dire de maintenir l’adolescent en question « la 

tête hors de l’eau », et non de lui fournir une bouée de sauvetage. La même conception soulève la 

question du rôle de la personne engagée face à des populations en situation de précarité et de 

marginalisation, à savoir si elle doit « distribuer du poisson pour que les gens mangent, ou 

distribuer des cannes à pêche pour que les gens puissent pêcher ». La dépendance du patient au 

thérapeute devient alors un sujet dominant du travail. Ainsi, l’agent du changement doute de la 

                                                
44 La plupart des jeunes de cet âge et ne se trouvant pas dans un cadre scolaire formel sont encadrés par les services 
sociaux suite à une décision du tribunal, ou bien vivent dans des localités où le niveau d’instruction est très bas, ce 
qui arrive surtout dans la population arabe palestinienne. Un autre groupe de cet âge est celui des adolescents 
immigrés et palestiniens qui ont été condamnés par la justice sécuritaire israélienne et se trouvent en prison. 

 



54 

 

capacité d’autonomie du « consommateur du service ». Ce phénomène a légitimisé l’incapacité 

du département du Parrainage de la jeunesse à expliquer la mesure et la signification de la 

réussite scolaire. Bien souvent, suite à des divergences idéologiques à propos des modes de 

travail, les débats internes entre les équipes éducatives et thérapeutiques en arrivaient au 

sentiment absurde qu’elles n’avaient nul besoin l’une de l’autre. Généralement, du côté éducatif, 

on tend plutôt vers l’obtention d’un objectif (éducatif) et vers la réalisation d’un futur alternatif, 

alors que du côté thérapeutique du Parrainage de la Jeunesse, la volonté prédominante est de 

maintenir la situation telle qu’elle est et d’empêcher sa détérioration plus avant. L’une des 

grandes difficultés que j’ai rencontrées pendant les dernières années avec l’équipe des conseillers 

éducatifs a été de leur expliquer le besoin de faire suivre aux adolescents un processus 

thérapeutique. Selon eux, l’éducation est censée suffire dans la lutte contre l’exclusion, la 

marginalisation et le manque de confiance en soi des adolescents. Le discours des conseillers 

éducatifs a ainsi influencé le dilemme sur l’importance des processus thérapeutiques non 

seulement pour cause d’incompréhension, mais surtout suite au sentiment que, de fait, les élèves 

du programme HILA demandent essentiellement l’éducation et non la thérapie. 

Plus le programme HILA rencontrait de réussites et de participants, plus les équipes 

thérapeutiques se trouvaient sur la défensive et éprouvaient le besoin de justifier leur rôle et son 

importance. Ainsi les arguments suivants se sont trouvés exposés de façon plus évidente. Un 

sentiment particulièrement populaire était que « les adolescents sont émotionnellement 

indisponibles », et que pour cela, il est impossible de les « orienter » vers les sujets  théoriques. 

Au contraire, ceux-ci pourraient leur nuire en pesant sur leur image d’eux-mêmes. Le principe 

phare de cette approche thérapeutique repose sur la conception selon laquelle le décrochage 

scolaire résulte du comportement individuel au sein d’un groupe (supposé) égalitaire 

d’adolescents, d’une famille ou d’une communauté. Autrement dit, l’école n’est pas comptée 

comme un potentiel foyer de l’échec, contrairement à l’adolescent lui-même, à sa famille, à son 

entourage immédiat, qui sont vus, eux, comme conditionnant son décrochage ou son échec 

scolaire. Ainsi se forme la conception selon laquelle le « choix »  apparent  de l’abandon de 

l’école est un acte par lequel l’adolescent détermine sa relation à l’éducation formelle comme 

domaine inadéquat. Si l’on suit ce raisonnement, il est facile de conclure pourquoi le point faible 

de l’adolescent est l’éducation, et le rôle de la thérapie est de trouver ses points forts (Lahav, 

1999 ; Shemesh, 1999). 



55 

 

Mon opinion, ainsi que celle de nombreux éducateurs, est à l’opposé depuis bien des années. A 

mes yeux, les jeunes décrochent des études formelles car, si l’on prend en compte  la logique du 

tracking (voir annexe I), c’est le système éducatif qui assure leur échec. Le tracking provoque 

des écarts qui à leur tour entraînent une aliénation grandissante d’avec le système scolaire. Ainsi, 

à partir d’un décrochage latent, les élèves en échec deviennent les jeunes marginaux de l’école, 

et la voie au décrochage effectif leur est ouverte. Les jeunes justifient leur décrochage par un 

manque de volonté d’apprendre et par les différentes priorités que leur capital culturel 

communautaire et parfois familial placent comme inévitables étant donné leur « destin » 

d’opprimés. En somme, cette justification ne dénonce pas un échec infligé par le système 

éducatif, mais un manque de détermination individuelle (ainsi que familiale, communautaire, 

etc.) à continuer la scolarité. Pour le système éducatif, cette approche est confortable puisqu’il 

n’y est pas critiqué.  Plus encore, l’autoaccusation de la victime absout entièrement ce dernier. 

Voilà de fait l’un des moyens par lesquels le système scolaire appuie des arguments 

tautologiques renforcés ensuite par les équipes thérapeutiques qui travailleront avec les mêmes 

jeunes. 

L’échec scolaire adolescent est une chose déplorable, tout d’abord parce que l’école est 

appréhendée dans l’imaginaire collectif comme une étape indispensable du cheminement de 

chaque enfant vers la maturité et l’accomplissement au sein de la société. L’école assure la 

socialisation de l’enfant, et si cet enfant échoue dans sa socialisation – à cause d’un échec 

scolaire –, il est clair que son image de soi en sera affectée et qu’un processus psychologique se 

mettra en marche dans le but de justifier cet échec. En général, l’échec sera justifié par un rejet 

de toute activité scolaire, de tout effort intellectuel, par un rapprochement avec la culture 

marginale des adolescents de son âge ou de sa communauté. Autrement dit, l’appropriation du 

comportement marginal est un résultat de l’échec scolaire, et non l’inverse. Font exception à ce 

processus les enfants dont les familles sont profondément ancrées dans la culture marginale et ne 

connaissent pas de comportement différent de celui existant dans leur famille. Mais ce sont-là 

des cas classiques de criminalité où les enfants grandissent dans un climat qu’ils considèrent 

comme normatif45. 

                                                
45 L’Education sibérienne de Nicholai Liline est un excellent exemple d’autobiographie entre enfance et 
adolescence issu de la culture criminelle sibérienne. Il décrit très habilement les mécanismes par lesquels enfants et 



56 

 

D’après ce qui a été dit, il semble ne pas y avoir de doute quant à la faisabilité d’un processus de 

réhabilitation comportemental, cognitif et émotionnel parallèle au processus éducatif. Les aspects 

thérapeutiques restent significatifs, mais dans un contexte d’apprentissage et de réussite scolaire. 

Lorsqu’un adolescent manque de motivation dans ses études, la cause ne se trouve pas dans son 

moi individuel, mais dans le fait que pour trouver sa motivation il doit croire à la potentielle 

réussite de son apprentissage formel. L’échec entraîne un phénomène de disparition des 

capacités cognitives qui stimulent et permettent l’apprentissage. La réhabilitation de ces 

capacités est un résultat de l’association des aspects thérapeutiques, individuels et collectifs à 

l’apprentissage. 

L’échec scolaire apporte avec lui une justification au décrochage scolaire, sans pour autant 

remplacer le désir intérieur des adolescents en échec d’ « être comme les autres », soit de réussir 

leur apprentissage formel. L’imaginaire collectif voit la réussite scolaire comme le résultat d’une 

bonne socialisation, et cette appréhension continue d’influencer les adolescents et leurs 

communautés. Ainsi, la motivation première d’apprendre perdure, même après une longue 

absence de l’école, et peut susciter un renouveau de l’apprentissage. Ce phénomène est aussi 

présent, voire accru, chez les adolescents criminels ayant comparu devant la justice et se trouvant 

dans les cadres de la Promotion de la jeunesse ou en institution pénitentiaire46. 

Lorsqu’on suppose que la raison du décrochage se trouve chez l’adolescent, sa famille et/ou sa 

communauté, on construit une conception selon laquelle il serait possible d’éduquer cet 

adolescent tout en gardant les méthodologies scolaires qui ont en fait amené son échec : un 

apprentissage trop lent, pas suffisamment significatif, indulgent, dénué de but, etc. Il en allait 

ainsi dans le passé du programme HILA. Les premiers comptes rendus statistiques, de 2004-

2005, montraient quelque 40 % de réussite scolaire dans les différents programmes éducatifs, 

avec un très faible taux de participation au parcours de dix ans d’apprentissage et un taux de 

                                                                                                                                                       

adolescents appréhendent le comportement criminel comme inhérent à une culture communautaire concrète, dont les 
codes moraux sont clairs, ainsi que les modes de l’éducation et de la transmission des traditions communautaires 
d’une génération à l’autre.  

46Comme nous le verrons par la suite, la réussite scolaire est une chose plutôt inhabituelle dans ce genre de cadre, 
par comparaison avec celle des adolescents décrochés vivant au sein de la communauté. 

 



57 

 

décrochage du programme culminant à 55 %47. Autrement dit, le programme reproduisait l’échec 

scolaire. 

Cette situation justifiait les arguments des thérapeutes en prouvant qu’il y avait a priori en effet 

un problème concernant la motivation des adolescents. Ainsi les données renvoyaient le débat 

vers son point de départ initial – l’incapacité scolaire de l’adolescent. A cette époque, mon 

opinion était qu’il est impossible de faire des présuppositions quant au potentiel des adolescents 

tant qu’il n’y a pas de changement significatif dans leur façon d’étudier, et pas non plus de réelle 

volonté de les mener vers la réussite scolaire. C’est pourquoi, dans le but de conscientiser les 

équipes d’éducateurs, les conseillers, les directeurs des centres d’apprentissage et les 

enseignants, la première étape était de choisir des centres d’apprentissage pour chaque région 

dont la maturité favorisait un changement et de leur donner un rôle d’éclaireurs afin de 

démontrer que la réussite scolaire était possible et que la relation aux adolescents devait 

absolument se fonder sur la confiance des équipes dans leur capacité à réussir leurs tâches 

scolaires et à faire l’impasse sur les écarts. L’utilisation d’éclaireurs a servi de nombreux 

éducateurs par le passé et a un effet communicatif sur son entourage, influençant les conceptions 

et les structures de l’apprentissage. 

La méthodologie visant à faire l’impasse découle d’une conception selon laquelle le potentiel 

cognitif des adolescents se développe en fonction de l’âge, qu’il soit utilisé ou non dans un but 

éducatif. Par exemple, si un adolescent de seize ans a un niveau de CE2 en mathématiques ou 

dans une matière littéraire, la méthodologie ne cherchera pas forcément à l’amener tout d’abord 

au niveau de CM1 pour qu’il évolue progressivement, presque au rythme de l’école, à travers les 

étapes du développement cognitif, logique qui éterniserait ses écarts puisque le rythme de 

l’apprentissage resterait lent, sans compter que les tâches éducatives seraient inadéquates pour 

l’adolescent.  

L’opinion que je partage avec de nombreux éducateurs est qu’il est possible de faire des 

impasses si l’on met l’accent sur un apprentissage ciblé et intensif visant à combler des écarts. 

Autrement dit, si l’on reprend l’exemple précédent, à dix-sept ans et demi, notre adolescent 

                                                
47 Données internes : programme HILA, l’association des MJC. 

 



58 

 

pourra réussir au moins les épreuves survenant à la dixième année de scolarité. De là découle une 

conclusion de plus : si l’adolescent a un écart moindre – mettons qu’il ait un niveau de 

cinquième, il est fortement plausible qu’il parvienne dans la même période à rattraper le niveau 

de douze ans de scolarité et puisse achever le programme avec une réussite d’au moins la moitié 

des épreuves du Baccalauréat. 

Cette méthodologie a déjà été mise en œuvre dans une partie des cadres du ministère de 

l’Education, parmi eux le programme des classes à apprentissage accéléré que j’ai moi-même 

dirigé dans le passé. Les résultats y ont incontestablement prouvé que l’accélération et le ciblage 

peuvent rapidement faire rattraper les écarts. 

Malgré les nombreux désaccords que j’ai rencontrés au fil de mes premières années en tant que 

directeur pédagogique général du programme HILA, le changement de méthodologies de travail 

nous a valu des succès de plus en plus nombreux, et les arguments soutenant la conception du 

maintien de l’échec perdaient leur actualité. 

Pour l’année scolaire 2011-2012, les résultats étaient les suivants48 : 

● Le pourcentage de réussite tous parcours confondus s’est élevé à 78,76 %. 

● Dans ce pourcentage, malgré les attentes, c’est dans les contextes où la précarité et la 

marginalisation sont les plus sévères – le Parrainage de la jeunesse et les institutions 

pénitentiaires – que des résultats encore meilleurs ont été atteints : 

- 83,43 % dans le domaine du Parrainage de la jeunesse et des institutions 

pénitentiaires, 

- 95,82 % chez les adolescents arabes. 

● Bien qu’il n’y ait pas eu de changement sociologique dans la composition de la 

population, parmi les participants au programme HILA, 39 % des adolescents ont suivi le 

parcours équivalent à dix ans de scolarité, 55 % le parcours de onze, douze années de 

scolarité et de Baccalauréat, et 5 % ont suivi des parcours n’aboutissant pas à un certificat 

(alphabétisation, éducation religieuse, formations professionnelles et autres). 

                                                
48Données pour l’année scolaire 2011-2012 du programme HILA, la compagnie des MGC. 

 



59 

 

● Le pourcentage de décrochage s’est stabilisé à 9,05 %, autrement dit le pourcentage de 

persévérance était de 90,95 %. 

● La qualité du service s’est considérablement améliorée, ce qui a fait grimper le taux de 

participation au programme de façon constante. Si, en 2004-2005, le programme a 

compté 5 600 participants, en 2011-2012, ce chiffre s’élevait à 9 600. 

Ces données montrent que le potentiel de ces adolescents décrochés est indéniablement égal au 

potentiel de ceux qui persévèrent au sein du système scolaire. Mais ce système scolaire a 

continué et continue encore aujourd’hui à voir les premiers comme des « cas spéciaux » ne 

requérant pas de changement d’approche. Ainsi l’institution éducative porte directement atteinte 

aux adolescents en les empêchant de bénéficier des mêmes conditions que les élèves suivant une 

scolarité formelle. Leur discrimination, justifiée par le fait qu’ils seraient en dehors du système 

éducatif formel, peut se résumer en quelques points principaux : 

● Les adolescents n’ont pas accès à l’évaluation interne prise en compte dans le calcul de la 

moyenne du baccalauréat, et cela car du point de vue institutionnel les enseignants de 

HILA œuvrent dans un système extérieur au système formel et n’ont donc pas l’autorité 

professionnelle requise pour pouvoir donner des évaluations internes. Cette approche de 

l’institution ne se fonde sur aucune recherche, mais sur l’image discriminée des 

enseignants des programmes non formels. 

● Les adolescents de HILA n’ont pas accès à toutes les épreuves du Baccalauréat, et ce 

pour la même raison qui fait de HILA un programme externe au système formel. Ainsi, 

les adolescents ne peuvent se présenter qu’à la moitié des épreuves du Baccalauréat. 

● Les épreuves ne se font pas dans les centres d’apprentissage mais avec des candidats plus 

âgés (que dix-huit ans), dans des centres d’éducation nationaux. Ainsi se forme un écart 

entre les adolescents bénéficiant de l’intimité éprouvée par chacun au sein de son école et 

les adolescents de HILA, obligés de passer leurs épreuves dans un cadre destiné aux 

adultes. 

● Les adolescents de HILA n’accèdent pas à la totalité des droits dont devrait bénéficier 

chaque élève en ce qui concerne l’adaptation des épreuves en fonction de troubles de 

l’apprentissage potentiellement diagnostiqués. Le dépistage de ces troubles chez les 

adolescents est géré par un conseil national qui ne les rencontre ni ne les évalue en 



60 

 

personne. Leur autorisation n’est donnée que selon une évaluation psycho-didactique ne 

permettant aucun appel sur des résultats49. 

Le comble est que les adolescents les plus marginalisés et les plus exposés au risque sont ceux 

qui n’ont pas accès aux conditions dont bénéficient les élèves du système éducatif formel. Il ne 

fait aucun doute que la raison de cela dépasse les excuses prétextées par la bureaucratie et trouve 

sa racine dans l’inadaptation du programme HILA aux changements qu’il a lui-même subis. En 

effet, tant que la réussite du programme était presque inexistante, le questionnement sur ses 

conséquences sur les droits des élèves dans les systèmes bureaucratiques gérant les épreuves 

n’avait pas lieu d’être. 

Comme tout système bureaucratique, l’institution éducative agit selon des directives fixées il y a 

plus de vingt ans et ne vont pas vers le changement pour cause de scepticisme. Lorsque le 

changement se fait visible sur le terrain, la bureaucratie institutionnelle éducative est tout d’abord 

surprise et incrédule, puis elle empêche la mise à niveau égal avec les conditions dont bénéficient 

les élèves du système éducatif formel. 

 

E. Profil des enseignants du programme HILA 

D’un point de vue sociologique, la relation quantitative entre enseignants juifs et arabes, femmes 

et hommes, jeunes et âgés, religieux et laïques, est comparable à la segmentation statistique de la 

population israélienne. Le renouveau annuel des enseignants de HILA est de 20 %, soit 

relativement élevé de par les rémunérations et les conditions considérablement inférieures à 

celles du système éducatif formel et de par leur statut d’employés subordonnés à un contractuel 

exécutif du ministère de l’Education et non d’employés réguliers du ministère. Malgré une légère 

évolution de ces conditions suite à une lutte prolongée de la part des enseignants, leur 

acceptation en tant qu’employés du ministère de l’Education n’est pas chose acquise. 

                                                
49 Le programme HILA paie pour ces évaluations psycho-didactiques des adolescents. Dans le système éducatif 
formel, une minorité des élèves est subventionnée pour des raisons socio-économiques, et la majorité des dépistages 
se font de façon privée. 

   



61 

 

Du point de vue de la qualité de l’enseignement, la grande majorité, soit 90 % des enseignants 

répondent aux normes officielles requises par le ministère de l’Education pour un poste 

d’enseignement. La question se pose donc : pourquoi 1 500 enseignants préfèrent les conditions 

moindres de l’emploi au sein de HILA au système éducatif formel ? Les raisons se résument aux 

trois points suivants. Tout d’abord, une partie des enseignants travaillent dans les deux cadres à 

la fois et leur travail à HILA est considéré comme secondaire. En deuxième lieu, une partie 

conséquente des enseignants choisissent HILA comme cadre professionnel car ils désirent 

travailler auprès d’adolescents marginalisés et enseigner en groupes plus restreints que ceux du 

système formel. Enfin, le système formel emploie un grand nombre d’enseignants à temps 

partiel, surtout les enseignants arabes et les membres de la communauté religieuse orthodoxe 

juive, malgré l’insuffisance continue d’enseignants dans une partie des disciplines étudiées à 

l’école. Ce déséquilibre découle de la réticence des systèmes éducatifs municipaux et du 

ministère de l’Education à accepter des enseignants sous contrat à durée indéterminée et leur 

préférence à les employer par le biais de compagnies privées et d’autres mécanismes de 

privatisation existant dans le système éducatif. 

Dans le cadre des changements organisationnels ayant pris place ces dernières années s’est entre 

autres formé un mécanisme d’« enseignants phares » obtenant un rôle de mentors pour des 

enseignants de différentes disciplines et censés prendre en charge des rôles plus conséquents, 

comme la direction des centres d’apprentissage, la gestion des parcours des grands centres 

d’apprentissage et autres. 

Le programme HILA est lui-même en mode d’apprentissage constant. Chaque enseignant 

participe en moyenne à trente heures annuelles de formation continue. Les directeurs des centres 

d’apprentissage sont régulièrement formés, ainsi que les conseillers éducatifs et les conseillers 

thérapeutiques. 

La professionnalisation des équipes inclut la publication d’un journal électronique trimestriel 

ayant depuis 2007 le nom de Pédagogie et méthodologie, dédié aux questions pédagogiques et 

méthodologiques rencontrées sur le terrain et dont je suis le rédacteur en chef. 

 



62 

 

F. Conclusion 

Le programme HILA sert d’exemple et de laboratoire pédagogique démontrant à quel point le 

système scolaire formel et la bureaucratie institutionnelle peuvent repousser le changement des 

modes éducatifs en général, et en particulier ceux des adolescents les plus extrêmement 

marginalisés. Les modifications ayant progressivement pris place et provenant d’appréhensions 

alternatives et radicales de l’échec scolaire et des moyens de réhabiliter les élèves en échec, 

montrent au-delà de tout soupçon que le changement est possible, ce qui porte un message 

d’espoir au système éducatif formel. 

Tant que la crise socio-économique continue de s’aggraver, de plus en plus de populations en 

situation de précarité et de marginalisation viendront frapper à la porte du programme HILA à la 

recherche d’un soutien. Cependant, le programme et son excellent personnel devront continuer à 

lutter pour leurs conceptions et leurs positions. 

 

  



63 

 

Annexe III - Transcriptions des entretiens 

Amnon 

 

Alors voilà, je suis né à Petah Tikva en 1952. Ça se trouvait à la limite de Kfar Sirkin, alors toute 

ma vie, jusqu’à un certain âge, je pensais que j’étais né à Kfar Sirkin, parce que mes parents 

appelaient l’endroit Kfar Sirkin. Il y avait juste à une rue… c’est à dire, de l’autre côté de la rue 

c’était Kfar Sirkin. Et de l’autre côté, c’était la Cité Beilinson, qui fait partie de Petah Tikva. Je 

me rappelle d’un endroit très beau, comme nostalgique, vert, calme. J’ai eu une sorte de 

traumatisme, mon petit frère, mon frère qui était plus petit que moi, est décédé quand j’avais 

environ trois ans et demi ou quatre ans, et je me rappelle de ça comme d'une chose très forte. Et 

pour une raison ou, une autre, mes parents ont essayé de le refouler, ils n’en ont pas parlé avec 

nous. En fait ils en ont parlé, mais je n’ai jamais vu sa tombe, jusqu’à mes cinquante ans. 

Vraiment ? 

Oui, c’est à peu près à l’âge de cinquante ans que j’ai vu la tombe, et alors j’ai compris que ça 

m’avait beaucoup manqué, parce que ça m’a rendu très… ça m’a donné une espèce de rapport 

cynique à la mort, puisque je n’ai pas pu la confronter. 

Combien d’enfants êtes-vous dans la famille ? 

Nous sommes deux garçons et trois filles, cinq enfants. J’ai une sœur aînée, puis je suis né, puis 

est né le frère qui est décédé, puis deux sœurs et le dernier garçon. Après le décès de mon frère, 

probablement ma mère ne voulait plus rester là-bas, alors un an, deux ans après ça on a 

déménagé à Yehud, et puis est née… ma sœur est née entre les deux, je ne me rappelle pas 

exactement. Après une autre sœur est née, et quand j’étais en 4ème ou en 3ème, mon petit frère est 

né. Alors la différence entre ma grande sœur et mon petit frère est d’à peu près 13-14 ans. Voilà, 

je vais essayer de parler principalement du point de vue de l’école, aussi… 

Et vos parents, qu’est-ce qu’ils faisaient ? Qu’elle était leur occupation ? 



64 

 

Mon père, pendant la deuxième guerre mondiale, il était réfugié. Il est né en Libye, tous les deux 

sont nés en Libye. Et comme il avait… son grand-père et son père avaient un passeport français, 

alors ils ont été chassés en Algérie... eux et leur famille, en Algérie. Il est né en 1926, alors là il 

s’agit de 1940 à peu près, donc il avait… disons 1941, 1942, il était à l'âge de l’école. En fait, il 

n’a pas terminé le lycée à cause de ça. Et ça l'a toujours gêné, parce qu’en fin de compte c’est un 

homme intelligent, qui a une langue riche et qui a une sensibilité aux langues. Donc voilà, il a été 

en Algérie pendant un bout de temps, deux-trois ans, jusqu’à ce que la guerre soit terminée, puis 

ils sont retournés en Libye, puis ils ont immigré en Israël, quelques années plus tard. Ils se sont 

mariés en Lybie et ont immigré en Israël. Ils sont arrivés dans une sorte de camp d’immigrants, 

et par la suite à Kfar Sirkin… pendant un temps il a fait toutes sortes de travaux, puis comme il 

avait un bon hébreu, on lui a proposé de devenir policier. Savoir lire et écrire était une chose rare 

à l’époque. Jusqu’à aujourd’hui il raconte… il y a une blague qu’il racontait : on demande à 

quelqu’un au commissariat… quelqu’un arrive, alors l’un dit à l’autre, demande lui le nom de 

son père, alors l’autre lui demande, quel est le nom de son père ?… Et il racontait ça. 

Jusqu’aujourd’hui, si je lui dit, quel est le nom de son père, il se rappellera et racontera ça. Voilà, 

après on a déménagé à Yehud. Il a commencé son service à l’aéroport de Ben Gurion, puisqu’il 

connaissait l’anglais aussi, etc. Il est resté à la police de nombreuses d’années jusqu’à sa retraite, 

une retraite plutôt précoce : il est parti à l’âge de cinquante et quelques années. Puis nous… Je 

me rappelle de l’école maternelle de Kfar Sirkin comme si elle était à Petah Tikva. Puis on 

était… J’ai arrêté, c’est à dire que je n'ai pas été suffisamment d’années à l’école maternelle, 

parce qu’on est arrivés à Yehud en milieu de l’année et je suis resté un peu à la maison, jusqu'à la 

fin des grandes vacances. L’année suivante j’étais déjà en CE1 et j’y allais… je me rappelle y 

aller avec mon père, il venait en uniforme, les enfants étaient fiers : j’ai un père policier. Au 

début il m’a amené dans une école religieuse, c’était un homme traditionnel. Un an plus tard, il 

devait être influencé par l’esprit de la modernité et il m’a fait passer dans une école laïque. Je ne 

sais pas si c’était une bonne idée ou pas. Avec le recul il me semble que non, comme je connais 

toute la famille et son histoire en général. Mais ça m’a fait un peu plaisir parce que j’avais le 

sentiment que c’était plus libre,  quoi. D’un autre côté, je pense que, dans beaucoup d’aspects, 

l’éducation religieuse a un grand poids et que ses avantages sont importants. Voilà, à l’école 

j’étais… au début j’étais timide et introverti. Peu à peu je me suis ouvert, et en général j’avais un 

peu plus que la moyenne. Donc les études étaient faciles pour moi, et j’avais aussi un peu le sens 



65 

 

de l'humour, alors j’étais… aujourd’hui on appelle ça populaire, à l’époque on ne disait pas ça, 

un enfant populaire. On disait qu’on on l’aime, ou qu’on ne l’aime pas. C’était comme ça, 

l’hébreu était plus simple. Puis on est arrivé en 3ème et il fallait choisir quoi faire, et mon père 

était très excité du fait qu’il y ait une école pour techniciens et ingénieurs adjoints si proche, à 

Singalovski, rue Hatayasim. Les bons élèves, ceux de Yehud, allaient couramment là-bas. Pour 

moi, c’était une grave erreur parce que je n’aimais pas les écoles technologiques – c’était une 

école sans filles. J’ai souffert là-bas pendant pas mal d’années, quatre ans et demi. Je ne savais 

même pas que je détestais l’école, tellement je voulais contenter mon père, et mes parents en 

général. Pour ma mère c’était moins important, mais lui il était tellement… c’était tellement 

important pour lui, que je ne me suis même pas demandé s’il ne fallait pas envisager de changer. 

Parce qu’à Yehud il y avait un lycée très correct à cette époque-là, maintenant aussi c’est un bon 

lycée. Ça c’est un des traumatismes qui m’accompagnent, cette école. Et je ne voulais pas du 

tout faire ce métier, j’ai appris l’électricité. Et quand je suis arrivé à l’armée, je ne voulais pas du 

tout faire de l’électricité. Eux, ils voulaient m’engager dans l’armée de métier, pour que je 

travaille dans l’électricité. Mon service militaire a été plutôt  merdique, parce que tout ce que 

j’avais contenu pendant le lycée, ça a fait irruption à l’armée. J’étais un soldat plutôt rebelle, je 

me suis retrouvé en prison plusieurs fois. A la fin j’ai été libéré (du service ndlt) après quelques 

années, c’est à dire qu’on a rajouté quelques mois à cause de la prison. J’ai fait mon service… à 

la fin de mon service j’étais dans la défense antiaérienne … pendant mon service… au début 

j’étais contrôleur aérien, puis on m’a fait sortir de là parce que je n’étais probablement pas assez 

discipliné. Puis ils m’ont dit, soit vous vous engagez dans le métier, soit vous devenez intendant. 

Et donc, comme je n’ai pas voulu être intendant, je suis allé en prison. Bref, j’ai traîné, et à la fin 

je suis arrivé à la défense antiaérienne. J’y ai demandé à intégrer une équipe de canonniers. 

J’étais déjà près de la fin de service, alors j’ai été canonnier, et là-bas j’ai fait la rencontre de 

quelqu’un de articulier, Yuval Shimoni, vous le connaissez ? C’est le petit-fils de David 

Shimoni, un poète de l’époque de Bialik à peu près. Et il m’a fait connaître Borges. On a 

commencé par parler de Borges… Il avait dans son sac, à l’armée, Le Jardin aux sentiers qui 

bifurquent. Maintenant c’est un poète plutôt connu, il n’écrit pas beaucoup mais il est très 

apprécié. C’est une personne très très honnête, et très très droite. Je me rappelle qu’une fois on 

était parti avec les blindés militaires et on s’est arrêté à un carrefour ici près de Geha, on était en 

route vers le plateau du Golan. Tout à coup, je vois que tous les soldats mangent des 



66 

 

pamplemousses. Il s’est avéré qu’un camion, une partie de son machin s’était défaite, et des 

pamplemousses étaient tombés sur la route. Donc tout le monde mangeait des pamplemousses et 

lui, il n’en voulait pas. Je lui ai dit, pourquoi tu ne manges pas ? Il m’a dit, c’est du vol. Il l’a dit 

sérieusement. C’est du vol. Ça m’est venu à l’esprit comme ça, une anecdote. Alors, ensuite j’ai 

été libéré, et je me rappelle avoir été tout le temps préoccupé par des questions éducatives, c’est 

à dire comment l’école affecte... parce que j’ai souffert au lycée, et qu’à l’école élémentaire j’ai 

eu une expérience positive peut-être, alors ce contraste m’a laissé une impression plutôt 

problématique. Et ça m’a toujours intéressé… je suis curieux par nature, donc ça m’intéressait, 

qu’est-ce que le savoir, qu’est-ce que l'instruction, qu’est-ce que l'éducation. Il y a eu une très 

longue période où pour moi, l'enseignement le plus important dans l’éducation c’était la liberté... 

que c’est ça le message le plus important dans l’éducation. Je me suis peu à peu désenchanté, je 

me rappelle avoir lu quelques chapitres de Summerhill, et aussi, j’ai remarqué, en lisant les 

biographies de personnages importants, comme Leibowitz qu’il était mentionné qu’ils n'avaient 

pas été à l’école jusqu’à l’âge du lycée. Leibowitz a étudié à la maison jusqu’à l’âge de 17, 18 

ans, comme d’autres personnes connues. Je lui ai même envoyé une lettre avec une question à 

propos de ça, s’il pensait que ça a… parce que l’école, d’un côté, nuit un peu à votre curiosité, 

parce qu’elle vous oblige à apprendre des choses que vous ne voulez pas savoir. De l’autre côté, 

elle encourage la compétitivité, car on compare tout le temps. Alors elle vous nuit dans les deux 

sens. Alors il a répondu qu’évidemment il était mieux pour chacun de recevoir une éducation 

parfaite à la maison, mais que ce n’était pas pratique car il y a beaucoup de familles incapables 

d’offrir ça. C’est à peu près la réponse, je pense que j’ai gardé cette lettre quelque part jusqu’à 

aujourd’hui, avec son écriture. Alors j’ai été libéré (du service militaire), j’ai cherché du travail 

après l’armée, les métiers technologiques ne m’ont pas tellement intéressé mais c’était ma 

formation, donc au débout j’ai travaillé dans la mécanique photo puis je suis arrivé aux appareils 

auditifs. Et à ce moment-là j’ai commencé… Comme j’avais mon traumatisme du lycée, je ne 

pouvais pas m’engager à étudier dans un cadre, et à ce moment-là j’ai commencé à étudier à 

l’Université Ouverte. J’ai commencé à prendre des cours à l’Université Ouverte, et ce qui m’a le 

plus attiré, c’était les mathématiques. J’avais une hésitation entre les mathématiques et la 

physique, mais les physiciens étaient des gens moins sympathiques que les mathématiciens. Ils 

étaient… Vraiment, je me souviens, je suis arrivé à l’Université Ouverte, j’ai dit que j’avais un 

intérêt pour la physique et que je m’y connaissais, alors ils m’ont dit, Bon, vous êtes allé à 



67 

 

Singalovski, bien-sûr que vous vous y connaissez. C’est à dire qu’ils ne m’ont même pas 

considéré en tant que personne, ils m’ont considéré comme quelqu’un qui est allé à Singalovski. 

Oui. 

A Singalovski… ce n’est pas à cause de Singalovski, mais simplement j’avais un talent pour la 

physique. Et dans les mathématiques, la plupart de gens sont beaucoup plus modestes car chacun 

sait que les maths sont infinies, aucun mathématicien ne se demande s’il est le meilleur 

mathématicien, la question n’existe pas, car à côté des mathématiques, tous se sentent petits. La 

physique est un domaine sans fin peut-être, mais je ne sais pas, j’ai ressenti une différence entre 

les gens, et finalement ça a dû avoir de l’influence sur moi, et la majorité de mes cours, je les ai 

pris en maths. Alors j’ai mis beaucoup d’années à terminer parce que c’est un domaine difficile, 

et c’est l’Université Ouverte, et en plus j’ai toujours travaillé. Mais comment je suis arrivé à 

l’enseignement ? A un moment, à un certain moment, après cinq ans de travail dans les appareils 

auditifs, j’en ai eu un peu marre et c'était mon tour... c’est à dire au niveau des années 

d’expérience, de devenir responsable du département, mais ils ont amené quelqu’un de 

l’extérieur, quelqu’un, un lieutenant-colonel en réserve, pour qu’il soit responsable et tout, et moi 

j’ai été vexé. Puis on m’a dit, si vous restez, je vous donne la gestion du département. Mais 

j’étais déjà dans un autre état d’esprit. Je me suis inscrit à l’université pour peut-être obtenir un 

diplôme, valider les unités de l’Université Ouverte puis compléter. J’ai complété le niveau 

d’ingénieur adjoint à (l’Université de) Ben Gurion, ingénieur adjoint… Vous avez arrêté de 

fumer, je vois. 

Oui. 

Bref, je suis allé à Ben Gurion. Je n’étais pas sûr d’aimer l’ingénierie chimique, je n’ai pas eu le 

sentiment de m’intégrer non plus, je ne sais pas… Je n’ai pas accroché. Ca a duré un semestre ou 

un peu moins, puis je suis rentré à Tel Aviv. Et donc je me suis dit, bon, qu’est-ce que je vais 

faire maintenant ? Je savais que je continuerais les études, mais il faut gagner sa vie. Alors il y a 

eu une annonce tout à coup, Professeur d’électricité, par coïncidence comme ça. J'y suis allé, un 

lycée à Or Yehuda, et on m’a pris parce qu’il y avait peu de professeurs d’électricité à cette 

époque. C’était l’école Rogosin. C’était l’école la plus sympathique que j’ai eu l’occasion de 

connaître. J’ai passé environ cinq ans là-bas. J’aurais dû rester, j’ai quitté par bêtise. C’était une 



68 

 

école intime, et religieuse donc ça m’allait du point de vue de la perception du monde, et il y 

avait une ambiance d'encouragement et tout. Et moi, j’ai toujours eu un problème de discipline 

avec les élèves, dès le premier jour les élèves sentaient que dans ma classe on peut déranger. Une 

fois j’ai enseigné à Rosh Haayin, alors un élève m’a dit, C’est comme si c’était écrit sur votre 

front : dérangez moi ! Alors là-bas ça n’a pas tellement gêné car ce sont des petites classes, mais 

quand je suis arrivé dans les écoles où c'est grave, alors j’ai immédiatement senti que j’avais un 

problème. Bon, donc voilà, c’est là-bas en fait qu’a commencé mon lien avec ce monde de 

l’éducation, et ma mentalité et ma vision à cette époque, j’avais à peu près 30 ans, c’était de 

créer un lien personnel, et que les liens des enfants avec leurs parents doivent être un lien… c’est 

à dire qu’aujourd’hui je considère ce lien comme plus important, à l’époque je pensais que 

c’est… bref, je ne donnais pas trop d’importance aux liens que les enfants ont avec leurs parents, 

mais c’était plus important pour moi de les considérer comme amis et de créer une amitié avec 

eux aussi. J’étais comme l'un d’entre eux. Ça a peut être réussi, mais c’est… J’ai eu un retour 

positif de cette époque, ma sœur m’a raconté qu’elle était… une amie à elle était à Nitsana, dans 

le village de Lova Eliav - paix à son âme, et il y avait des enfants de partout, il y a eu un débat 

entre enseignants. Soudainement un gars plutôt âgé, plus tellement jeune, de 30 ans, quelque 

chose comme ça, a dit : Oui, un professeur pour la vie, j’en ai eu un. Et alors il m’a mentionné. 

Maintenant il habite… 

C’est bien. 

Maintenant il habite par hasard à Yehud, il habitait à côté de l’école à Or Yehuda, et à l’époque il 

m’avait dit, vous m’avez influencé plus que mes parents. Je pense qu’il a un peu exagéré, mais le 

fait qu’il l’ait dit, ça veut dire quelque chose. J’étais vraiment leur ami. Ils me racontaient des 

choses personnelles, et même s’ils faisaient quelque chose disons à un autre prof, ils me le 

racontaient parce qu’ils étaient sûrs que je ne le dirais pas. Bon, après avoir quitté là-bas, il y a eu 

de nouveau une période de crise parce que j’ai connu Ahouva, mon ex-femme, et dès le début les 

relations étaient un peu problématiques, puis elle est tombée enceinte, on s’est mariés. C’est 

possible que s’il n’y avait pas eu cette grossesse, nous ne nous serions pas mariés. Et alors ma 

motivation à enseigner, ma concentration, tout a baissé. Je venais juste de quitter cette école, 

alors je ne me voyais plus tellement comme prof. J’avais moins de calme intérieur, moins de joie 

de vivre, j’étais plus inquiet. J’ai continué à enseigner quelques années encore, mais avec moins 



69 

 

d’énergie, et à un certain moment je suis retourné vers le domaine des appareils auditifs, parce 

que c’est un domaine plus petit et plus… c’est à dire que tu t’occupes de gens qui ont besoin de 

toi, tu n’as pas besoin de te confronter. Je suis resté dans le domaine des appareils auditifs à peu 

près dix ans, et il y a deux ans je suis retourné encore une fois à l’enseignement. J’ai eu une sorte 

de crise… j’ai vu que vous avez un truc d’Opticana, n’est-ce pas ? 

Oui. 

Donc Opticana s'est lancée dans les appareils auditifs. J’ai travaillé pour un patron… jusqu’à il y 

a deux ou trois ans, j’ai travaillé pour un patron très facile à vivre. Mais tout à coup, quand j’ai 

entendu qu’Opticana allait se lancer dans les appareils auditifs, je me suis dit que ça allait être un 

gros truc. Dans l’autre société… c’était une petite société, sans trop de prétentions 

professionnelles, je ressentais que je m’atrophiais là-bas. A ce moment-là à peu près, j’avais, 

dans les appareils auditifs, une telle connaissance, qu’on m’avait déjà confié un cours de 

laboratoire à donner à l’Université de Haïfa. J’ai un ami qui enseigne là-bas, alors il m’a proposé 

d’enseigner, parce que franchement j’étais déjà vraiment entièrement dans ce domaine, au niveau 

des connaissances et de leur profondeur. Donc j’ai enseigné quelques deux heures par semaine à 

Haïfa dans un cours, et j’ai senti que je voulais être tout le temps au courant, et dans cette société 

(où je travaillais) ce n’était pas comme ça. Bref, j’ai postulé à Opticana, mais il s’est avéré que 

c’est une société très commerciale, une ambiance un peu agressive. Après un an j’ai senti que je 

souffrais là-bas, j’étais même très angoissé. C’est pour ça qu’on m’a mis un cathéter cardique, 

qui était… le cathéter était inutile mais c’était en rapport avec l’ambiance au travail. Alors de 

nouveau je me suis dit, qu’est-ce qu’on fait maintenant. Et de nouveau je suis retourné à 

l’enseignement. Ça fait environ trois ans que je travaille. Pendant ce temps, je suis arrivé aussi à 

HILA. Alors… 

Alors vous travaillez aussi à HILA? 

À HILA et dans une école normale, oui, au collège, j’enseigne les sciences et les maths. Ma 

licence de maths je l’ai terminée quand Efrat50 était bébé, ça remonte à plus de 23 ans, 22, 

quelque chose comme ça. Avant que je me sois marié etc. c’était clair pour moi que j’allais 

essayer de continuer jusqu'au master, parce que j’ai toujours aimé apprendre, écrire et lire, mais 

                                                
50 La fille d’Amnon. 



70 

 

plus tard je n’ai pas eu assez d’énergie pour ça, et aussi, ces domaines sont difficiles. Finalement 

je suis resté coincé avec une licence seulement, bien que du point de vue de mon potentiel je sens 

que je vaux plus que ça. Voilà, et à un certain moment quand j’ai enseigné, j’étais très curieux… 

c’était lié à mon apprentissage et à mon enseignement : est-ce que les élèves peuvent inventer 

des questions afin de mieux comprendre la matière ? Alors j’ai rédigé des questions en tant 

qu’élève à l’Université Ouverte, quand j’ai pris quelques cours à la fin, et j’ai aussi essayé 

d’encourager les élèves à rédiger des questions. Peu à peu ce sujet m’a saisi… 

(…) 

Où est-ce qu’on en était alors ? Au sujet de la rédaction des questions. Si vous demandez aux 

élèves de rédiger une question d’après les choses qu’on vient de faire, le problème est qu’ils 

peuvent aller dans toutes sortes de directions. Donc il m’a fallu beaucoup de temps pour 

construire un cadre, parce qu’il n’y a presque pas de situation où on te dit, vas enseigner comme 

tu l'entends… Peut être qu’un maître de conférence à la fac enseigne comme il l'entend, mais 

dans presque tous les cadres on vous demande d’enseigner selon un certain programme, et si 

vous voulez que les élèves rédigent des questions, alors vous devez leur donner les outils qui leur 

donneront… qui leur permettront d’être créatifs, et aussi, leur donneront… les obligeront à le 

faire à l’intérieur de ce cadre. Donc j’ai construits toute sorte de cadres comme ça. Ce… c’était 

plutôt intéressant. J’en ai parlé dans quelques colloques pour enseignants, j’ai écrit quelques 

articles, mais la vérité est que je n’ai pas réalisé de bond important avec ça. Il se peut que cet 

outil vaille plus, c’est à dire qu’il pourrait contribuer à l’apprentissage, et qu’il se trouve au fond 

d’un tiroir sans être suffisamment utilisé. Voilà, la dernière fois c’était un colloque pour profs de 

physique, et j’ai parlé de… je vous ai envoyé cette présentation, et voilà… et j’ai vu que les profs 

sont… c’était une des fois où j’ai vu des réactions plus positives, peut-être parce que je suis déjà 

expérimenté et consolidé, et que je présente les choses d’une manière plus efficace. Voilà, 

maintenant posez-moi des questions. Je vous ai donné un aperçu général pour vous donner les 

grandes lignes du tableau. 

Je… Les populations avec lesquelles vous avez travaillé, la plupart sont des populations 

affaiblies ? 

En gros, on peut dire que oui. 



71 

 

C’était un choix ? 

Un peu. Je pense que oui. C’est à dire, peut-être inconsciemment. Je me souviens d’une fois où 

on m’a accepté dans une bonne école à Ramat Hasharon, et je suis entré dans un cours, je suis 

entré dans un cours avant de commencer… elle m’a invité pour me présenter les élèves, et 

soudainement ça m’a paru une sorte d’endroit où l’apprentissage est semi-automatique. La prof 

écrit… c’était un cours de géométrie, la prof écrit quelque chose sur le tableau, les enfants lèvent 

la main, elle en choisit un, il approche, il démontre, elle lui dit, bien, il reprends sa place. Ce 

n’est pas que j’adore les frictions et les disputes infinies, mais je ne sais pas… elle m’a accepté, 

et je me rappelle être sorti de cet endroit, j’ai senti le doute monter et je lui ai répondu que je ne 

voulais pas. Peut-être que c’était lié aussi, dans une certaine mesure, au manque de confiance, 

parce que ces élèves sont peut-être… je sens toujours que l’écart entre le savoir du professeur et 

le savoir des élèves doit être très grand. Ce qu’il y a maintenant, en général ne suffit pas, à mon 

avis. Alors peut-être que j’ai senti que l’écart entre moi et eux n'était pas assez grand du point de 

vue du savoir, bien que j’ai une licence, et eux, ils préparent le Bac, je n’ai pas senti… Alors 

peut-être que c’était une combinaison de plusieurs choses, peut-être que c’est une combinaison 

d’un peu de manque de confiance, dans le sens où les élèves, d’une bonne population, s’ils sont 

intelligents, ils exigent de vous un niveau de savoir plus élevé. Et si vous ne savez pas, ça 

s’exprime davantage, ça peut s’exprimer plus souvent. Mais je pense aussi que j’ai une attirance 

envers des enfants qui ont une certaine difficulté - en tout genre. Je les comprends aussi 

beaucoup, c’est à dire, je comprends beaucoup cette histoire, qui ne me semble pas naturelle, où 

un enfant, dès l’âge de 7 ans jusqu’à 17 ans, est environ en moyenne... disons 4 ou 5 heures par 

jour, devant un prof qui parle de choses qui ne l’intéressent pas. Ça me paraît une sorte de 

punition. Alors je me suis toujours dit, que s’il y a au moins un prof qui pense que c’est une 

punition, alors c’est une plus petite punition. 

D’accord. C’est à dire, vous sentez… c’est à dire... je sens, moi, d’après ce que vous dites, 

que vous avez une perception plutôt consolidée de ce qu’est une bonne éducation, ou de ce 

que peut être une bonne éducation. 

Oui. Il n’y a pas longtemps quelqu’un m’a envoyé… c’est probablement Miki qui m’a envoyé, 

ou bien moi qui lui ai envoyé, un film sur le Danemark. Vous avez vu le film sur une chaîne à la 

télévision, sur le système d’éducation au Danemark ? 



72 

 

Non. 

Je dois vous l’envoyer. Simplement, c’est à dire, du bon sens… ils n’ont pas… Vous regardez ce 

qui se passe là-bas, alors vous avez l’impression qu’il faut être idiot pour ne pas faire les choses 

correctement. Tout simplement on comprend que les enfants de jeune âge ont besoin de 

beaucoup plus d’heures à l’extérieur que d'heures (d’enseignement) frontales, alors disons 

jusqu’à l’âge de 10 ans, ils ne sont pas dans la classe à peu près la moitié du temps. Je vous 

donne une échelle générale. Ils savent aussi qu’une bonne partie des enfants n’ont pas une 

perception théorique, alors 40% environ des enfants là-bas sont dirigés vers des directions de… 

de… où le côté académique abstrait n’est pas le côté fort. Et bon, c’est aussi un pays riche, ça 

c’était la Finlande, oui, ça aussi c’est un pays riche, alors les écoles semblent… Mais aussi cette 

perception de donner à l’enfant ce dont il a besoin, lui donner du temps aussi, de l’espace, et ce 

n’est pas… ce n’est pas quelque chose qu'il faut inventer, ce n’est pas la théorie de la relativité. 

C'est quelque chose d’élémentaire, c’est comme ça qu’il faut enseigner. Et j’ai lu une fois que les 

écoles, dans leur conception moderne d’aujourd’hui, ont été créées en France à l’époque de 

Napoléon, alors ce n’est pas étonnant qu’elles soient comme ça. On avait simplement besoin des 

enfants pour l’armée. Mais… je comprends, c’est à dire, d’un autre côté c’est très important pour 

moi, aujourd’hui comme personne adulte et mûre qui a traversé toutes sortes de choses bonnes et 

mauvaises, que si tu ne fais pas attention au côté moral et que tu les laisse interpréter liberté 

comme anarchie, alors t’as raté. Donc quand tu vois qu’un enfant a fait du mal à quelqu’un, tu 

dois le punir. Si tu vois qu’un enfant ment, tu dois le remettre à sa place. Que la liberté ne doit 

pas être sans limites. Mais de l’autre côté, si les choses n’ont rien à voir avec sa vie, alors 

pourquoi tu les lui enseignes ? Quel… Chaque fois je rencontre une ignorance incroyable. C’est 

à dire, tu demandes à des enfants… Je me rappelle, j’enseigne dans une école à Jaffa, je ne me 

rappelle plus comment on en est arrivés au sujet de la vitesse. Alors je leur ai demandé quelle 

était la vitesse autorisée en Israël. Ils ont donné des chiffres complètement surréalistes. Et 

aujourd’hui nous avons parlé des forces, j’ai apporté un arc et une flèche, et je leur ai demandé 

quand est-ce que l’arc et la flèche ont été inventés... (ils ont répondu) à l’époque de Napoléon...et 

des choses comme çà. J’ai comme l’impression que nous nous sommes toujours… parce que 

nous essayons toujours de les gaver d’une matière qui ne les intéresse pas, alors même que des 

choses élémentaires qu’ils pourraient savoir par eux-mêmes, ils ne les connaissent pas. Il y a 

quelque chose de complètement tordu dans ce système de gavage. Je suppose qu’à la fin ça 



73 

 

s'écroulera, parce que l’écart entre ce que l’école devrait faire et ce qu’elle fait, et entre ça et la 

vie des enfants, la vie… comment dire… subjective... Quand j’étais enfant, l’école était très 

importante pour moi. Je suppose qu’elle est moins importante pour les enfants de nos jours, leur 

facebook est plus important pour eux que l’école. Disons que si l’école avait consacré à son 

programme scolaire… au collège les enfants étudient pendant huit heures les maths et les 

sciences, c’est une quantité énorme. Si on réduisait ça au tiers, ou à la moitié, et qu’à la place on 

donnait des cours d' art, de musique, des choses comme ça, plus de sport, alors c’est évident 

qu’ils viendraient à l’école avec plus de joie. Voilà, ça me semble être une sorte d’aberration. Et 

une des choses qui m’énervent c’est les comparaisons, comme les tests internationaux, les tests 

nationaux aussi. Cet organisme qui s’appelle… 

IECS51. 

Ceux qui construisent les IECS. Ils prétendent que sans les IECS, un prof qui enseigne lentement 

et sans que personne ne l’inspecte pourrait prendre un chapitre sur un sujet et l’étaler sur toute 

l’année, ce qui est vrai aussi. D’un autre côté, quand un prof enseigne quelque chose pour que 

quelqu’un d’autre l’inspecte, alors il se sent comme un sous-traitant. Vous comprenez, je dois 

enseigner pour qu’ils (les élèves) réussissent à répondre à des questions rédigées par quelqu’un 

d’autre, c’est plutôt paradoxal. C’est comme si j’éduquais mes enfants pour que quelqu’un 

d’autre dise qu’ils sont (bien) éduqués. Alors il y a un problème. D’ailleurs, En Finlande… dans 

le pays dont on vient de parler, il n’y a pas du tout d’examens. Dans les tests internationaux, qui 

se font par échantillon, les examens de PISA, ils sont parmi les premiers. Mais eux mêmes n’ont 

pas d'inspecteurs, mais un prof là-bas c’est un prof de haut niveau. Ils admettent une personne 

sur dix qui postulent pour enseigner, il y a dix fois plus de candidats que d’admis, et presque tous 

les profs ont une maîtrise. Alors ça veut dire, ça veut dire autre chose, vous comprenez. Le truc 

c’est qu’ici on admet des gens médiocres et puis on ne lâche plus le contrôle. 

Oui, c’est clair, c’est clair. Et vous avez lu des choses à propos des personnes dont vous 

venez de parler ? 

                                                
51 Indices d’Efficacité et de Croissance Scolaire: en hébreu MEITSAV, des examens de langue et 
de mathématiques permettant de comparer les niveaux des écoles. 



74 

 

Si j’ai lu ? Une des personnes que j’ai récemment lue et qui m’a influencée, c’est Whitehead, 

vous en avez entendu parler ? Alfred North Whitehead. C'était un mathématicien… Vous avez 

sûrement entendu parler de Russel, Bertrand Russel. Alors c’était le prof de Russel à la fac à 

Londres… en Angleterre en tout cas. Ils ont écrit ensemble un livre de mathématiques que 

personne… dont tout le monde a entendu parler, et que personne n’a lu jusqu’au bout, tellement 

il est gros. Quelque chose comme Principia Mathematica, les principes de la mathématique. 

C’était une personne qui s’intéressait à l’éducation, alors d'une certaine manière c'était la 

personne qui avait l’instruction scientifique la plus large. Alors il a construit une thèse sur 

l’éducation, liée à l’équilibre entre liberté et discipline. Mais lui, je l’ai lu plus tard. Je pense que 

j’ai été influencé par des gens comme celui qui avait fondé Summerhill. 

Neill. 

Neill, oui. J'ai lu beaucoup de choses mais je ne peux pas vous dire que j’ai une méthode 

consolidée à partir de ce que j’ai lu. J’ai reçu toutes sortes de choses par… Quand j'ai fait mes 

études pour devenir prof et j’ai passé mon diplôme d’enseignant, on avait alors pas mal d’heures 

de cours de psychologie et d’éducation, et je me rappelle… c’était à Bar Ilan. Je me rappelle du 

conférencier, le conférencier en psychologie. Deux choses qu’il a dites me sont restées un peu en 

mémoire. La première, il a dit que parfois on pense qu’il faut consulter ceux qui ont beaucoup 

d’expérience, mais beaucoup de gens ont une mauvaise expérience, leur expérience est d’avoir 

fait des erreurs tout le temps, alors qu’est-ce qu’ils peuvent enseigner? Ils peuvent peut-être vous 

dire ce qu’il ne faut pas faire, mais ils ne peuvent pas vous dire ce qu’il faut faire. Puis il a dit 

encore une chose qui est probablement vraie : que les sujets principaux dans le système éducatif, 

du moins dans les matières scientifiques et mathématiques, ont été créés par les meilleurs 

cerveaux qui aient existé dans l’Histoire, donc en fait, pour les comprendre, une personne 

moyenne doit faire des efforts. Alors il dit que les sujets… pour réussir facilement l’école, il faut 

un QI de 120, que le programme est destiné pour un 120, il n’est pas destiné pour un QI de 100. 

C’est vrai qu’il y a toujours une dissonance, une sorte de friction entre ce qui est écrit dans le 

programme scolaire et ce qui se passe dans la classe, donc il y a une certaine dérive. Et il y a un 

examen, soit, donc on élabore un examen à choix, et le ministère prépare un programme avec des 

essentiels condensés par exemple, comme dans le cas du Bac, et (quand même) on copie et on 

triche. Mais si… disons qu’on enseigne de façon adaptée, comme il faut, par exemple si vous 



75 

 

prenez le calcul différentiel et intégral, même au niveau de trois unités52, à mon avis ce n’est pas 

construit pour un enfant moyen. Pour un enfant moyen, comprendre le calcul différentiel de ce 

niveau, c’est un effort. 

Mais quand même, vous réussissez avec les enfants. 

Personnellement, je ne sais pas si je réussis, pourquoi pensez-vous que je réussis ? 

Je pose la question. 

Je ne sais pas si je réussis. Tout d’abord, je pense que cette approche, où on prend des enfants et 

on les prépare aux examens du Bac, elle est problématique. Il y a eu des cas où j’ai réussi, il y a 

eu des cas où j’ai moins réussi, mais examiner si un prof réussit ou pas c’est très problématique 

parce que ça dépend des élèves que vous avez. Parfois un prof réussit parce qu’il a des élèves 

brillants. 

Non, mais comment vous vous voyez ? Comment vous vous voyez ? 

Je pense que je sais comment bien expliquer ces sujets dont je parle, ils me le disent aussi, et je 

sais leur donner un sentiment… et aussi je les encourage à être curieux, parce que je leur dis, 

écrivons… rédigeons une question là-dessus, pose une question. Je sais bien expliquer le but. Je 

me rappelle que des élèves… un élève qui était à (l’école ) Ankori et qui est arrivé à HILA, ou 

alors il avait été dans un autre école, pas forcément Ankori, donc il est venu à HILA pour du 

soutien. Alors il me dit, Quand je pose une question au prof dans la classe, il me dit ce qu’il faut 

écrire, et vous, vous me dites… vous me faites comprendre. Je mets l’accent sur la 

compréhension, dans ce sens je pense que oui, je fais bien. Mais le problème reste un problème, 

tu sens qu’il y a des enfants pour qui une partie des sujets, même d’autres sujets abstraits, pas 

forcément les maths, par exemple on m’a donné maintenant au collège, en 4ème, on m’a donné 

l’enseignement de la géographie car ça fait partie des sciences. Alors il y a la mondialisation. Il y 

a des enfants pour qui comprendre, en 4ème, ce que c’est que la mondialisation, c’est difficile. 

Puis on montre aussi qu’il existe des états dans le monde qui sont excellents en mondialisation, 

et qu’Israël est l’un des états. Pour eux comprendre qu’Israël n’est qu’un point sur la carte, qu’il 

est classé haut dans l’indice de mondialisation, et que c’est lié aussi au fait qu’il y ait beaucoup 

                                                
52 Niveau le moins élevé du Bac israélien en mathématiques et en sciences. 



76 

 

de Juifs de l’étranger, car la mondialisation est aussi interprétée par les liens avec le monde, donc 

un état avec beaucoup d’immigrés, ça le rend plus mondial. Puis encore des choses liées à 

l’immigration. Et si disons, on parle, en éducation civique, d'Autorité de la Loi ça non plus ce 

n’est pas un sujet simple. Alors il y a toutes sortes de choses. Je pense qu’il y a un problème, et 

que les examens internationaux et les examens nationaux aggravent un peu le problème. Parce 

que si on prend un bon prof - il enseigne, il amène les enfants au point le plus élevé possible, 

c’est plus efficace que de faire un système uniforme, poser les examens et dire venez, amenez 

tous les élèves à ce niveau-là. Je sais qu’il y a des écoles pour qui l’IECS est une blague. Il y a de 

bonnes écoles où l’IECS c’est comme si on nous donnait, à vous et à moi, que sais-je, un examen 

sur la table de multiplication, ou… sur des choses triviales. Alors ils passent l’IECS 

nonchalamment, toute la classe obtient 90 ou 100 et c’est tout. Et après, à cause d’eux, ceux qui 

se trouvent à l’autre bout (de l’échelle) et qui obtiennent 60, on leur dit, Vous avez vu ? Là, dans 

ce lycée, la moyenne est 100, comment ça se fait que la vôtre soit 60 ? 

Oui, ils sont punis. 

Oui, la comparaison est stupide. 

Et comment vous êtes arrivé à cette idée de poser des questions ? 

Je pense que j’ai pris un cours en calcul, on appelait ça des fonctions complexes, que dieu vous 

en préserve, ce sujet existe en maths. Je me souviens d’une fois où on parlait de maths et on est 

arrivé aux nombres complexes, alors la femme de Leibowitz, Greta, elle était mathématicienne. 

Je ne sais pas pourquoi tout à coup il a décidé de le mentionner. Il a dit, Il existe des sujets 

abstraits53 en mathématiques, Je connais des gens qui connaissent les mathématiques abstraites, 

je les connais de près! Je ne sais pas pourquoi tout à coup il avait besoin de dire ça… c’était un 

peu drôle. Alors les fonctions complexes c’est vraiment… c’est un sujet mathématique 

intéressant dans le sens où d’un côté c’est complètement abstrait, on ne peut même pas 

simplement dessiner leurs graphiques, et de l’autre côté c’est exceptionnellement utile. Quand 

vous construisez des circuits de courant alternatif, vous utilisez les fonctions complexes, ça 

marche à merveille, et dans d’autres domaines aussi. Mes connaissances ne sont pas assez vastes 

pour vous donner de bons exemples, mais par exemple, au lycée, quand j’ai appris les circuits 

                                                
53 Le terme « abstrait » en hébreu, signifie aussi « dénudé » ndlt. 



77 

 

alternatifs de courant, on utilisait les nombres complexes, c’était un outil merveilleux. Pour  les 

quantiques aussi on utilise ça. Alors quand on en est arrivé là en maths, le fait qu’on ne puisse 

pas le voir, ça m’a bloqué la tête. Donc à un certain moment j’ai commencé à inventer des 

questions, puis j’ai vu que je comprenais mieux. Et quand j’ai commencé à enseigner, aussi… 

c’est à dire, les enfants ne comprennent pas que le cahier d’exercices (en hébreu : Sefer she'elot, 

le livre des questions), il n'est pas tombé du ciel, que quelqu’un l’a écrit. Quand vous dites à un 

enfant, écris une question, vous le perturbez. Ce n’est pas à moi de poser la question, quelqu’un 

doit me la poser. Donc voilà, j'ai peu à peu été emporté dans ça, et je sens que c’est un outil 

merveilleux. C’est à dire, je sens, quand j’étudie et que j’utilise cette technique, que je fais les 

choses plus vite. J’arrive aussi assez vite au but. Dans beaucoup de sujets la question principale 

clarifie tout. Par exemple, on a appris le système digestif au collège. Quand on aborde le système 

digestif de près, c’est un océan de détails, et soudainement vous comprenez que dans le corps il y 

a des cellules et qu’en fait elles se nourrissent de cellules, c’est ça le principe. Alors vous 

mangez quelque chose… On ne mange pas quelque chose qui n'est pas savoureux54, comme a dit 

quelqu’un de gros à qui le médecin avait fait remarquer qu’il était gros parce que chez lui c’était 

toute une histoire de cellules. Tout lui était savoureux . 

C’est vrai… 

Donc à partir du moment où on comprend qu’il s’agit de cellules qui se nourrissent de cellules, et 

aussi quand on voit des organismes unicellulaires comme l’Amibe, alors on voit qu’elle ouvre sa 

membrane, un organisme unicellulaire pénètre, et en fait on voit une cellule qui mange une 

cellule. Donc c’est ça en fait ce qui se passe dans notre corps. Alors dès que ce principe est clair, 

toute l’histoire de la digestion trouve sa place. Il y a d’autres sujets encore. Poser des questions, 

ça vous permet d’arriver au but en peu de temps. Et je connais des profs qui enseignent depuis 

dix ans, et qui ne sont pas arrivés au but, parce qu’ils ne se sont jamais posé des questions, ils… 

ils sentent qu’ils doivent sans cesse se préparer à une question qui sera posée par quelqu’un. 

Quand c’est vous qui posez les questions, vous développez une certaine résilience 

psychologique. Et il y a deux ans, il y a eu une annonce du CTE55, ils cherchaient quelqu’un 

pour rédiger les questions des examens de l’IECS. Donc ce serait se tirer une balle dans le pied, 
                                                
54 Le mot « cellules » en hébreu (ta’im), est homonyme de savoureux  
55 Centre des Technologies Educatives (en hébreu : MATAH). Entre autres responsable de la 
rédaction des examens de l’IECS. 



78 

 

écrire les questions pour l’IECS, c’est de la trahison, en fait. Mais quand l’annonce a été publiée, 

j’ai postulé, et ils étaient plutôt satisfaits. Peu à peu j’ai aussi compris ce qu’ils voulaient, et 

vraiment, j’ai commencé à rédiger des questions en physique et en chimie pour les niveaux de 

3ème. J’ai rédigé pas mal de questions, à mon avis une partie sont vraiment bonnes. Puis ils sont 

arrivés probablement à une sorte de saturation, alors on a cessé de correspondre pendant les 

derniers mois, mais je me suis pas mal occupé de ça et ça m’a donné aussi… ça m'a donné 

confiance en moi, parce qu’ils étaient très bienveillants envers moi là-bas, et aussi ça m’a 

donné… quand j’enseigne alors c’est plutôt facile, c’est à dire quand j’écris sur le tableau, que je 

présente un sujet, alors plutôt facilement, naturellement, je rédige tout de suite des questions et je 

leur demande de rédiger des questions, puis nous faisons une discussion autour des questions. 

Mais je perds beaucoup de temps avec les problèmes de discipline, je sens tout le temps une sorte 

de friction. D’un côté ils m’aiment bien, parce que je… ils sentent que je permets à l’ambiance 

de la classe d’être naturelle, et je pense que je connais les enfants de la classe mieux que la 

plupart des professeurs. Quand je vois comment ils se comportent avec d’autres profs, je vois 

qu’ils… et je sais comment ils se comportent pendant mes cours, alors je sais qu’ils ne se 

comportent pas comme ils sentent. Alors je les connais mieux, mais de l’autre côté j’arrive à 

enseigner seulement pendant une petite partie du temps. Tout le temps je fais taire celui-ci, 

l’autre se lève, et aussi j’ai une sorte de sensation bizarre quand je leur fais des remarques, et 

qu'ils me répondent avec une sorte d’insolence. Tout d’abord ils demandent pourquoi je fais la 

remarque à eux particulièrement, parce que beaucoup d’autres sont en train de parler, et 

deuxièmement, ils inventent toujours un prétexte, je lui ai juste dit… Je dépense beaucoup 

d’énergie, je sens… j’ai aussi 60 ans maintenant, bientôt, dans un an. C’est un peu dur. J’aurais 

préféré trouver un travail où j’aurais davantage exprimé mes capacités dans ce domaine de 

l’élaboration des choses, plutôt que d’être dans la classe. Bien que je ne puisse pas dire que je 

déteste être dans la classe, j’aime ce lien, mais c’est une situation frustrante, et à cause de la 

manière dont le système est construit, et parce que je n’arrive pas à organiser la leçon comme je 

le veux. Nitsan m’a raconté, ma petite fille, elle est allée à Thelma Yellin56 pendant deux ans à 

peu près. Ils avaient une prof d’Histoire qui se mettait devant eux, leur dictait la leçon entière, je 

ne sais pas, c’est une technique du Moyen Age, dicter aux élèves. Et ils étaient assis, elle dictait 

ça comme une actrice de théâtre. Ils étaient assis et écrivaient comme ça, bouche bée, puis voilà. 

                                                
56 Lycée spécialisé dans les disciplines artistiques. 



79 

 

C’est un cadeau quand vous avez une telle qualité, que vous savez captiver la classe. Elle n’avait 

pas besoin d’apporter un livre, ils n’avaient pas besoin d’apporter... et voilà, et l’examen c’était 

lire le cahier. Ils aimaient aussi les cours, ils l’aimaient elle aussi, tout coulait. Mais 

apparemment des profs comme ça il y en a un sur 200… 

Ou bien il y a une compatibilité entre la méthode, entre les techniques que vous utilisez… et 

aus… 

Oui, oui, probablement. Moi je ne serais pas capable de le faire mais elle, ça lui convient, oui. 

Évidemment, on a eu autre fois un ministre de l’éducation plutôt intelligent, il s’appelait 

Navon57, alors lui, il aimait beaucoup les jeunes classes, la maternelle, il visitait beaucoup les 

écoles maternelles. Il disait que s’il y avait un système qui conviendrait à toutes les institutrices, 

ce serait moins réussi que si chaque institutrice faisait ce qu’elle entendrait. Alors je pense qu’il 

faut enseigner comme, et c’est pour ça que ces examens comparatifs bousillent un peu la capacité 

individuelle des professeurs, parce que tous se mesurent au même indice. Je me souviens aussi 

que l’ancienne directrice générale du ministère de l’Education… pas exactement directrice 

générale, la fonction en-dessous du directeur général, président du conseil pédagogique, quelque 

chose comme ça, il y a… il me semble qu’elle s’appelait Zohar quelque chose, Anat Zohar, non ? 

Je ne sais pas. 

Elle a écrit une fois un article qui disait… elle a essayé de montrer que si on mesure la capacité 

d’un système à l’aide d’un seul indice, alors cet indice peut montrer une amélioration, mais que 

selon d'autres points de vue, le système fonctionnera moins bien. Par exemple, on a essayé de 

mesurer la réussite des hôpitaux en Amérique du Nord, au Canada et aux Etats-Unis, selon le 

nombre de décès sur mille personnes hospitalisées. Alors si l’indice est tel, et qu’on voit que 

quelqu’un va mourir, alors ils ne l’admettent tout simplement pas… comme ça il mourra à la 

maison. Et donc l’hôpital, c’est à dire, d’après l’indice, il est bien, mais qu’est-ce que ça veut 

dire sur le traitement ? Alors ça aussi, toutes ces histoires des indices… Il y a des choses qu’on 

ne peut… à mon avis, il y a des choses très importantes qu’on ne peut mesurer. Maintenant on 

mesure l’ambiance à l’école selon que vous souriez ou que vous ne souriez pas. Et alors? Je vais 

                                                
57 Le terme navon en hébreu signifie « intelligent » ndlt. 



80 

 

me balader comme ça tout le temps, (mimique d'un sourire exagéré) pour qu’il soit écrit que le 

prof a souri ? Toute sorte de bêtises…  

(…) 

Avez-vous lu la pédagogie critique ? Savez-vous qu’est-ce que c’est ? 

Il y a... Freire, comment il s'appelle... 

Freire. 

Comment ? 

Freire. 

Voilà, je n'ai jamais su comment le prononcer, peut-être que je n'ai jamais vu ça écrit en lettres... 

J'ai lu, mais la vérité c'est que je n'ai jamais lu quelque chose de complet, vous comprenez ? 

Vous pouvez me posez de questions sur Piaget, je peux vous en dire quelque chose de vite fait. 

Je pense que ce qui a laissé une impression sur moi, c'est justement les gens qui ne sont pas dans 

le domaine et qui ont fait une certaine observation, ou bien la capacité de dire des choses exactes 

sans qu'elles soient trop professionnelles. Comme par exemple Einstein qui a dit une fois que 

l'éducation c'était seulement une histoire d'exemple personnel. Comme il était un peu cynique, 

alors il a dit que parfois cet exemple était celui d'un monstre, mais c’est comme ça. Et c'est vrai, 

vous ne pouvez pas dire des choses aux enfants puis vous comporter autrement. Ils ne feront pas 

attention à ce que vous avez dit, ils verront l'exemple de votre comportement. Il a dit une chose 

qui m'a beaucoup plu, il a dit une fois, pendant toute ma vie j'ai été contre l'autorité, à la fin j'ai 

été puni et je suis devenu une autorité moi-même. 

Génial ! Génial ! 

Oui, c'est vraiment génial. Alors le truc c'est que les gens pensent que la théorie de la relativité... 

ils l'identifient à Einstein, mais il n'a fait que la découvrir. Il se peut que lui-même n'ait pas 

compris la théorie de la relativité jusqu'au bout. Il savait qu'il ne la comprenait pas jusqu'au bout, 

mais des gens avec une réflexion un peu moindre... pas seulement moindre, je pense que nous 

tous, moi aussi j'ai pensé comme ça pendant pas mal d'années, c'est seulement récemment que 

j'ai compris en fait que chaque... Il y a eu un mathématicien qui s'appellait Gödel qui a démontré 



81 

 

un théorème très important, le théorème d'incomplétude et qui montre qu'en fait les 

mathématiciens auront toujours du travail dans le sens où vous ne pouvez pas démontrer tous les 

théorèmes qui existent dans chaque système que vous allez construire. Il y aura toujours des 

choses où ce ne sera pas clair si elles sont... non seulement on ne saura pas si elles sont vraies, 

mais c'est en plus impossible de démontrer si elles sont vraies ou pas. Mais ce n'est pas sûr... le 

fait qu'il ait découvert ce théorème, ça ne veut pas dire qu’il est la personne qui comprend tous 

les sens du théorème. Alors le truc c'est que nous considérons les personnes qui ont découvert 

des phénomènes, comme si elles étaient les experts de ces phénomènes. C'est une perception un 

peu infantile, c'est à dire... vous comprenez. Comment on en est arrivés là... voilà, donc quand 

Einstein a parlé de l'éducation et qu'il correspondait avec des élèves etc, ces choses-là m'ont fait 

plus d'impression... plus que d'avoir lu des théories par des gens de l'éducation, parce que je 

suis... je ne sais pas comment vous dire ça, je pense que j'ai une relation avec tout ce sujet des 

théories éducatives, des conseillers, des psychologues... je n'ai pas une relation assez positive 

avec ça. C'est comme ça que je le sens, comme une sorte de... et je pense que le bon sens suffit. 

Évidemment... c'est à dire, disons... si disons je devais nommer quelqu'un qui soit en charge de 

l'enseignement des sciences en Israël, je choisirais un scientifique incliné vers l'éducation, plutôt 

qu'une personne originaire de l'éducation avec certaines connaissances limitées en sciences. C'est 

à dire, je pense qu'en fin de compte, e plus essentiel dans l'instruction ce sont les sujets, ceux à 

cause desquels nous sommes curieux, comme la philosophie, l'Histoire, les maths, la physique, 

les sciences de base. Puis viennent s'ajouter à ça toutes sortes de choses qui sont des outils 

applicables comme la sociologie, ou la méthodologie, ou la pédagogie, toutes sortes de choses. 

Mais quand la spécialité... quand l'accent est mis sur elle, alors ça me donne un certain sentiment 

que ce n'est... c'est dur pour moi de dire ce mot, mais... bref, j'ai plus d'appréciation pour les 

gens... comme par exemple, j'ai mentionné Whitehead tout à l'heure, qui était physicien et 

mathématicien, qui était intéressé par l'éducation, j'ai eu le sentiment d'une envergure que je 

n'aurais pas trouvé chez une personne qui vient de l'éducation. 

C'est clair. 

Vous avez compris ce que je voulais dire ? Alors c'est pour ça que je ne peux pas citer ou parler 

beaucoup des théories éducatives mais je peux parler du point de vue des connaissances 

générales qui cherchent à améliorer l'éducation par toutes sortes de moyens. Il y a eu quelqu'un 



82 

 

que vous connaissez sûrement, qui était aussi une personne très drôle, un physicien, Richard 

Feynman, vous en avez sûrement entendu parler. 

Je ne le connais pas. 

Il est mort plutôt jeune. Comme c'était un physicien qui s'occupait un peu d’énergie nucléaire, et 

il a probablement été exposé à des radiations. Donc il a été invité... c'est à dire, il était connu, et il 

était très médiatisé. Tous les physiciens ne sont pas des gens sympathiques. Il y a une photo dans 

son livre où il joue de la batterie, il aimait la musique, on le voit jouer comme un fou. Donc on 

l'invitait dans les congrès d'éducation etc. Alors il voyait les livres de science qu'on écrivait pour 

les enfants, et il ne comprenait pas pourquoi on écrivait des questions avec des avions par 

exemple... pas réalistes. Pourquoi ne pas utiliser le vrai poids d'un avion et toutes sortes de 

données. Maintenant je pense qu'il y a une amélioration de ce côté, mais très souvent, je le vois 

par exemple aussi dans les examens de l'IECS, on prend un fil de cuivre, on le montre aux 

enfants, et la conclusion présentée dans le livre, à partir de l'expérimentation, c'est qu'un fil de 

cuivre, comme il a une résistance plus basse, il conduit mieux le courant, et cela crée plus de 

chaleur, et en-dessous ils montrent un dessin de fours, et ils demandent à l'enfant de choisir quel 

fil va dans le four, et l'enfant est censé dire que c'est le fil de cuivre. Mais personne ne fabrique 

des fours avec des fils de cuivre parce que le cuivre ne supporte pas les températures élevées, et 

ça, ils ne l'écrivent pas, vous comprenez ? Il faut être un peu bêta... Donc ça c'est un exemple 

simpliste, mais il a trouvé... il a apporté des exemples plus intelligents. Donc voilà, ça ce sont des 

points où... par exemple, c'est clair que pour un directeur d'hôpital, on ne va pas prendre 

quelqu'un qui ne soit pas médecin, on ne va pas prendre quelqu'un qui est un As en gestion en lui 

disant, viens diriger un hôpital. Il faut qu'il ait la discipline scientifique qui correspond. Alors 

aussi dans ces choses-là des connaissances générales liées à l'enseignement, j'ai été plus intéressé 

par des gens qui viennent originairement des disciplines. Il se peut que l'une des choses qui 

manquent c'est la philosophie, parce que c'est un outil qui sert à poser des questions, et les 

enfants ne savent pas poser des questions essentielles sur eux-mêmes. Parfois je leur dis, parfois 

je... je me rappelle, il n'y a pas longtemps, j'ai demandé dans la classe de 4ème ou de 5ème, vous ne 

vous êtes pas posés de questions? Vous ne vous posez pas de questions ? Ils m'ont regardé 

comme si je leur avais posé une question bizarre. Comment ça « si on se pose des questions » ? 

Ils m'ont dit. 



83 

 

Tout est instantané. 

Quoi ? 

Tout est instantané. Ils avalent, ils n'aiment pas poser des questions. Ils avalent simplement 

l'information, ils ne savent pas analyser. 

Oui, et c'était un peu... leur réaction m'a un peu fait... aussi, je ne peux pas disons juger ça 

facilement parce qu'il se peut qu'en 4ème ou en 5ème, je me posais peu de questions, ou que je 

pensais que chaque question avait une réponse. On nous habitue à ce que chaque question ait une 

réponse, et aussi que chaque question représente des points, dans l'examen elle représente des 

points, donc il y a des questions importantes et d’autres moins importantes. Donc voilà, je vous 

ai répondu en général, du point de vue de l'entretien ? 

Excellent. 

Oui ? J'ai réussi l'épreuve? 

C'était fascinant, je vous expliquerai bientôt pourquoi. 

Vraiment ? Oui ? 

 

Dalia 

Vous pouvez parler librement. 

Et vous m’orientez ? 

Je vais vous orienter, oui. Évidemment, si plus tard vous voulez rajouter quelque chose, 

c’est super. Il est important pour moi que vous me racontiez (votre histoire) dès le début, 

c’est à dire, où êtes-vous née ? Votre famille… 

Je suis née dans le quartier de Djani, à Tel Aviv-Jaffa, d’un père qui était dans l’armée de métier, 

et on s’est déplacé régulièrement, notre ancre étant… 

L’armée de métier c’est… Vous avez quel âge maintenant ? 



84 

 

J’ai 53 ans. Nous nous sommes déplacés avec lui à Eilat, à Nazareth, mais notre ancre était à 

Holon58. Je suis la deuxième parmi quatre enfants. Mes parents étaient en Pologne pendant la 

Shoah, ils ont immigrés en Israël, ma mère avec sa sœur, le reste de sa famille a été exterminée. 

Mon père est arrivé avec son frère, le reste de sa famille a été exterminé. J’ai grandi comme… 

Ils sont passés par les camps ? 

Non, non. Mon père a immigré avec Aliyat Hanoar59. J’ai grandi, je le comprends aujourd’hui… 

ça fait plusieurs années que je me rends compte que je suis de la deuxième génération après la 

Shoah. Ça m’émeut de le dire et d’en parler. Ce sont deux personnes qui se sont élevées toutes 

seules, et qui nous ont élevés, tous les quatre, et nous sommes devenus des personnes qui 

peuvent se regarder dans la glace et dire chapeau ! aux parents, pour nous avoir conduits là où ils 

nous ont conduits, du point de vue de nos compétences de vie, du point de vue de nos valeurs, du 

point de vue des objectifs et…de notre capacité à réfléchir et distinguer l’essentiel du superflu. 

Mon père, c’est grâce à mon père qu’on a appris à apprécier la nourriture. Jusqu’à aujourd’hui, 

chez mon père on ne jette pas de pain. Je veux dire que c’est dur pour lui. C’est… on fait même 

des remarques moqueuses : papa mange le pain même s’il est vert. C’étaient des parents qui n’en 

ont pas parlé, surtout ma mère. Ma mère, c’est seulement l’année dernière… Je n’avais pas 

imaginé un entretien pareil… Ma mère a commencé à en parler cette dernière année. Chaque 

année le jour de la commémoration de la Shoah nous sommes tous là avec eux. Pendant des 

années elle criait la nuit, nous ne savions pas ce que c’était. Mon père avait une forte passion 

pour la vie. Même son histoire de vie, aussi triste qu’elle soit… quand il raconte comment il a 

enterré son frère de ses propres mains, quand il avait six ans, alors même là il rajoute un détail 

qui illumine la situation, qui donne un sentiment… Aussi, le fait qu’il était dans l’armée de 

métier, ça m’a fait quelque chose de très fort par rapport l’État, par rapport à ce que je suis en 

tant qu’israélienne. Et nous avons grandi, j’ai grandi dans un mouvement de jeunesse. A un âge 

très très jeune, j’ai été pistonnée et acceptée aux scouts en CE1. Même après l’armée j’ai 

continué d’y être impliquée. Mon service militaire, je l’ai fait dans le Mossad60. J’ai trouvé ça 

intéressant, fascinant. J’ai été, je pense, socialement active toute ma vie, présidente du conseil 

                                                
58 Ville moyenne située dans le centre du pays, au sud de Tel Aviv. 
59 Littéralement « Montée de la Jeunesse », organisation juive sioniste chargée d’organiser 
l’immigration de la jeunesse juive en Israël. 
60 Les services secrets israéliens. 



85 

 

des élèves, j’ai été envoyée un peu partout en mission, travailler avec des jeunes de Miftan61 

lorsque j’étais au lycée. Ce sont des valeurs avec lesquelles j’ai été élevée, et j’espère que j’ai 

aussi élevé mes filles ainsi. C’était clair pour moi, j’ai eu deux institutrices qui m’ont très 

significativement influencée à l’école primaire. J’avais un prof principal en CM2-6ème… j’avais 

déjà un professeur principal, j’avais vraiment de la chance maintenant que j’y pense. En CP-

CE1, j’étais à Nazareth Illit, et j’avais une institutrice qui m’a imprégnée de son enseignement 

sur la nature. Son influence sur moi… je me rappelle qu’elle organisait des jeux pour Tou 

Bichvat62 où il fallait identifier des plantes. Jusqu’à aujourd’hui je me souviens d’avoir identifié 

onze plantes sur vingt, en CP ou en CE1. C’était en même temps une classe de maternelle et je 

me rappelle jusqu’aujourd’hui comme j’y étais bien. Quand j’avais des difficultés, je passais aux 

poupées. En général, mes souvenirs de l’école élémentaire sont un endroit très enveloppant, avec 

beaucoup de soutien. C’est ce qui fait que je suis enseignante, que je suis éducatrice. D’ailleurs, 

je ne supporte pas ces deux termes, ça fait des années que je leur cherche des substituts, parce 

qu’ils sont arrogants, ils sont prétentieux, ils sont… Je ne sais pas, je ne les aime pas. Donc, ça a 

commencé en CP ou en CE1. Plus tard j’ai eu une prof, Shulamit Aylon, elle habitait à Mikvé-

Israël et était vraiment de souche, et effectivement j’ai beaucoup appris là-bas les valeurs, l’État. 

Et puis dans le domaine du savoir aussi. J’ai eu un prof de biologie, grâce à qui je suis allée faire 

des études de biologie plus tard, et avec qui je suis restée amie. J’étais au lycée, et nous sommes 

restées… elle était singulière, elle était différente. Il n’y avait que moi et peut-être une autre 

personne qui l’aimions. C’était très difficile, elle était vraiment… Et un prof qui m’a enseigné la 

grammaire, et depuis je suis devenue prof d’hébreu. C’est à dire que depuis, de manière 

autodidacte… j’avais l’habitude d’aller me coucher... jusqu’à un âge adulte, j’avais déjà des 

enfants... le livre Védayek 63, aujourd’hui je sais qu’il est affreux mais peu importe, c’était 

vraiment tout mon univers. Et ce sont vraiment ces profs-là. 

C’étaient des professeurs importants? 

                                                
61 École thérapeutique, pour enfants et adolescents à haut risques cogérée par le ministère des 
Affaires Sociales et le ministère de l’Éducation. 
62 Fête religieuse juive célébrant la nature, autour de fin janvier, appelée aussi le « Nouvel An 
des arbres ». 
63 Manuel scolaire de grammaire hébraïque paru dans les années 60. 



86 

 

Importants par rapport aux choix que j’ai faits plus tard dans ma vie, le choix du domaine, d’être 

un élément qui a de l’influence, qui renforce. Tout ça grâce à elles. Et heureusement j’ai eu aussi 

l’occasion de le leur dire. En général c’était… le lycée avait beaucoup moins d’importance, l’axe 

principal c’était les scouts, où… 

Vous étiez à quel lycée ? 

À Miterani. 

À Miterani. 

J’étais à Miterani, j’ai adoré Shefi qui était le proviseur, je l’ai adoré, c’était vraiment un 

personnage charismatique, intelligent, un leader. Il n’y a pas de mots, je ne sais pas s’il y a 

aujourd’hui… il y a sûrement des personnes autant significatives. Je pense qu’en général, 

l’endroit… si je réfléchis aux différentes étapes de ma vie, j’ai été bénie, et aussi, quand je 

regarde les personnages, je vois de la lumière, je vois ce qu’elles me donnent, et elles donnent 

beaucoup… ça ne vient pas de nulle part. Je pense que je le vois, et je l’apprécie, j’en suis 

reconnaissante. J’ai terminé le lycée, j’ai été engagée dans l’armée, un parcours totalement 

ordinaire. Mais il m’était clair, depuis toute petite que je serais enseignante. Je suis arrivée au 

Séminar Hakiboutsim64 où j’ai étudié les sciences. J’avais vraiment eu de la chance, partout on 

me demandait de rester, donc tout coulait plutôt… le mot « choix », j’avais toujours le sentiment 

de pouvoir m’y retrouver dans ce mot,… ça m’a permis beaucoup de choses, partout où j’étais, 

mes supérieurs m’ont ouvert des voies. 

Avec quelle sorte de population vous avez travaillé ? 

J’ai travaillé… waou, avec une grande variété, et avec chaque population pendant de longues 

années. C’est à dire, j’ai travaillé… mon expérience pratique je l’ai faite dans le quartier 

d’Hatikva65, puis ils m’ont demandé d’y rester et j’y suis restée encore un peu. J’y ai passé, il me 

semble, trois ans. Puis j’étais à Holon, dans une école nommée Yigal Allon, pendant plusieurs 

années, dix, douze ans, dans les classes de 3ème et de 4ème. J’ai écrit des programmes en spirale, 

du CP à la 3ème, en Hébreu, en Sciences et aussi en Littérature. Je crois qu’en tant 

                                                
64 L’une de plus anciennes facultés de formation d’enseignants en Israël, située à Tel-Aviv. 
65 Quartier du sud de Tel Aviv, peuplé à l’époque de juifs mizrahim pauvres. 



87 

 

qu’enseignante, la chose principale, et j’y crois aujourd’hui, c’est ma devise, et c’est pareil avec 

la population de la prison66, c’est de tout d’abord tisser des liens affectifs avec tous ceux qui sont 

face à moi, chacun à son niveau et ses limites, mais je crois que du moment où on a ça, on a tout. 

Expliquez ça davantage, que signifie « liens affectifs » ? 

J’ai un peu écrit des notes, après que nous ayons raccroché le téléphone… je n’avais aucune idée 

de là où vous vouliez en venir, mais… 

C’est fait exprès. 

Très bien. Je m’en suis réjouie. J’ai observé mes pensées et j’ai écrit ce qui m’intéressait : d’où 

vient l’enfant ; définir des objectifs c’est toujours important pour moi, où je veux aller, moi et où 

veut aller l’enfant ; des valeurs ; les liens affectifs qui vont conduire tous seuls à tous les résultats 

qu’on souhaite avoir au niveau du savoir, des résultats. J’ai écrit, de façon très intuitive, je ne l’ai 

pas encore vraiment rédigé. Tout ce domaine de compétences de vie, de l’amitié, des émotions, 

là où il y a des liens entre moi et la personne en face. C’est ça le modèle pour tout groupe de 

travail ou pour tout groupe de référence : là où des liens se développent et où l’ambiance est 

positive, on verra l’entraide partout. C’est à dire qu’un enfant qui a du mal à apprendre, ce n’est 

pas cela que le professeur doit mettre au centre, mais c’est toujours l’enfant, il faut qu’il le voie, 

qu’il l’aide. Je le dis et ça m’émeut, j’y crois, et je le vois. Je pense que ça c’est vraiment le 

principe majeur, l’image, la valeur de soi-même. Ecoutez, il y a… c’était peut-être la première 

promotion où j’ai enseignée, je parle de 1981. Il y avait un enfant… j’enseignais en 3ème et en 

4ème et il y avait un enfant, il écrivait un devoir, sur une feuille, il écrivait son nom, Eyal quelque 

chose, il l’écrivait et l’effaçait. Il était comme ça quand je l’ai eu. Je me rappelle avoir été 

choquée. Où en était-il ? Ce n’était pas du tout le contenu qui m’intéressait. Peut être que c’est ça 

ma caractéristique, l’âme, l’émotion, des conversations personnelles. J’organisais des rencontres 

de classe le vendredi après-midi, des excursions, les familles… Il m’était important que les 

parents ne se mêlent pas des études, ça c’est à moi et à l’enfant. Et les parents doivent faire 

d’autres choix avec l’enfant, d’autres activités. J’ai beaucoup investi dans les relations. Je me 

rappelle que mes copines me demandaient : Dis, comment ça se fait que chez toi ils préparent 

tous leurs devoirs ? Comment ça se fait qu’ils ne se montrent pas insolents ? Je pense que c’est 

                                                
66 Daia travaille dans la prison d’Ofek, une importante prison pour mineurs. 



88 

 

aussi le fait que ce moment de l’engagement, où je vois la personne, c’est ce qui me permet dans 

la prison aussi… ce sont les limites. 

Que veux-tu dire par limites ? 

Des limites c’est… c’est comprendre, dans tout contexte, quel est le contrat entre nous. Ce que tu 

me demandes et ce que je te demande, et aussi ce que moi, comme adulte je te propose, là vers 

où je veux te guider. Et une fois que ça passe par le dialogue et non pas en l’imposant par en 

haut, j’ai découvert que je pouvais tout obtenir. 

Avec tous les âges, vous êtes toujours… 

Non. Aujourd’hui il y a bien des endroits où effectivement je… je pense que j’ai toujours été une 

autorité, je ne me suis pas effaçée. J’ai compris mon rôle et c’était clair pour moi que si je ne 

conduisais pas, ça allait créer de la confusion, du chaos, du manque de confiance… Je crois que 

je savais quand utiliser le dialogue et quand mettre un point d’exclamation, dire c’est comme ça. 

Les limites c’est… Vous savez quoi ? Aujourd’hui quand je vais avec des jeunes du centre 

d’éducation à la ferme pédagogique67, et que le jeune sort avant moi ou avant un autre, et qu’il ne 

tient pas la porte, je fais rentrer tout le monde avec un sourire, avec de l’humour, et je demande 

Qu’est-ce qui s’est passé? Je ne les épuise pas, mais je ne renonce pas non plus. Et c’est 

justement par ce moyen que la prochaine fois il sera là, Dalia, Mahmoud, Shmuel, est-ce que je 

sais… Je crois que je fais tout laisser un souvenir positif de la bonne conduite. Je ne sais pas, je 

ne l’ai jamais formulé… Mais il m’est très important que toute personne face à moi fasse 

l’expérience de la réussite dès que nous sommes ensemble. Je ne suis pas un patron non plus, je 

ne viens pas de là, mais je pense que j’en ai besoin, que ça me fait quelque chose, et à travers ça 

je mène ceux qui sont avec moi à cet endroit. 

Alors vous avez commencé dans le quartier d’Hatikva. 

J’ai commencé dans le quartier d’Hatikva, puis à Holon, où la population avait une bonne 

réputations, de bonnes familles. Le mot « bon » est très subjectif, mais disons une population qui 

                                                
67 Ecole se trouvant au sein de la prison pour mineurs. Les services pénitentiaires ont approuvé 
l’initiative de Dalia de créer une ferme pédagogique et thérapeutique pour les jeunes incarcérés. 



89 

 

se prête à l’apprentissage. Puis j’étais à Maccabim68. Là aussi on m’a donné une opportunité… 

les rapports étaient très bons, avec la proviseure aussi. J’étais proviseure adjointe, je faisais 

toujours partie des comités de pilotage. J’aime le brainstorming, j’aime travailler en équipe, et ça 

me manque beaucoup quand je ne l’ai pas. Et là, j’ai enseigné en 6ème  et en 5ème les sciences et 

l’hébreu, et j’étais professeure principale. Puis à un certain moment j’ai senti le besoin de me 

renouveler, et j’ai créé un programme qu’on a appelé « La Salle à Paroles». Tout ce qui concerne 

la langue. J’ai reçu un énorme espace en sous-sol et des budgets, et c’était tellement la fête qu’on 

a fini par faire un emploi du temps pour que toutes les classes puissent y aller. L’apprentissage 

s’y faisait entièrement par la musique, par des jeux. C’était complètement différent de ce qu’il y 

avait autour. 

C’est à dire hors cursus ? 

Oui. J’ai toujours besoin d’un peu… Puis, on est parti aux Etats-Unis, et là aussi j’ai enseigné. 

J’ai eu une opportunité magnifique : j’ai enseigné à l’école orthodoxe, dans une yéchiva, un 

lycée orthodoxe, et je me suis habillée comme il le fallait. J’ai eu l’occasion d’observer un 

monde fascinant, je me suis liée d’amitié avec le proviseur, un rabbin avec qui j’ai continué à 

correspondre… Vous savez, maintenant que nous parlons, je crois que j’ai une soif infinie de 

rencontrer des gens, et peut-être que je mets… peut-être que c’est comme ça qu’une soif naît 

chez l’enfant, ou… soif est un mot un peu fort, mais… 

Une volonté de savoir?  

La volonté de savoir ce que je peux y mettre, ce que je peux donner. Là-bas, j’ai aussi enseigné à 

l’Ecole Israélienne, où la population est complètement différente des américains. Puis je suis 

rentrée, et je suis arrivée ici, au village de jeunesse de Ben Shemen69. 

Beaucoup de changements. 

Oui, des changements, mais toujours dans… de monitrice de scouts jusqu’aux orthodoxes… et 

oui, l’internat de Ben Shemen c’était complètement une autre histoire. Dans mes rêves, je 

voudrais faire ça encore une fois, peut-être pas comme prof, peut-être plus dans le système. Mais 
                                                
68 Maccabim, une ville nouvelle au centre du pays. 
69 Village thérapeutique et pédagogique, parmi les plus anciens en Israël et destiné aux enfants et 
aux adolescents à haut risques. 



90 

 

là-bas, j’ai demandé de faire exception à la règle générale qui voulait des classes hétérogènes du 

point de vue des lieux d’origine, et (j’ai exigé) une classe de 5ème entièrement composée 

d’enfants venant de l’internat. Ça a peut-être été les années les plus émouvantes … Ecoutez, 

toutes ces populations, j’ai sûrement reçu plus que j’ai donné. Là où je me trouve, je suis 

reconnaissante de ce que je reçois. Je me rappelle que quand ils entendaient le bruit de ma jeep, 

ils venaient en courant. Je les emmenais dormir chez moi à la maison avec mes filles, et quand il 

faisait chaud j’allais leur apporter des cornets de glace et une histoire pour la nuit. Je ne peux pas 

faire autrement, sinon je sens que j’ai fait la moitié du travail. Et lorsque j’ai eu le sentiment de 

ne plus pouvoir le faire, que je ne faisais plus ce que je devais, selon mes valeurs… j’ai fait mes 

adieux au ministère de l’Éducation d’une façon très très dure.  

Pourquoi ? 

On a vécu toutes sortes des choses, je ne veux pas rentrer dans les détails, au niveau de la santé. 

Et en 97, 98, 99, j’ai senti que quelque chose se passait à l’intérieur de moi, dans mon âme. A la 

fin, je me suis rendu compte que je souffrais d’une dépression. Et elle ne m’a pas lâchée. Je 

sentais, quand j’allais en classe, que je ne pouvais plus supporter qu’ils m’embrassent, je n’avais 

plus la même patience qu’avant. J’ai oublié de mentionner que c’était là-bas que j’avais en fait 

découvert l’influence des animaux, très intuitivement, ce n’était pas encore tendance du tout. 

Dans cette classe, composée entièrement d’enfants de l’internat, il y avait une fille qui souffrait 

d’un trouble du déficit de l’attention. En général, si ça arrive aux filles, c’est… Et dès que je la 

voyais à la porte, je lui disais : Hila, ce matin tu n’es pas passée chez Levana. Levana était la 

secrétaire qui donnait les cachets. Je me rappelle qu’un jour elle est venue me dire Dalia, 

franchement, ça m’enlève ma joie de vivre. À partir de ce moment-là, je l’ai enseignée en la 

berçant. On a fait comme ça avec toutes les matières. Puis un jour j’ai eu une idée et je lui ai dit : 

Hila chérie, allons à la ferme pédagogique. Viens, choisis un animal. Je ne sais pas d’où cette 

idée m’est venue. Je n’étais pas du tout branchée animaux. Et elle a choisi un énorme python. 

Bref, on a eu l’accord des parents, je crois, pour qu’ils l’achètent, ou… il est resté là-bas mais 

tous les jours elle venait avec lui en classe, elle n’avait plus besoin… 

Elle venait en classe avec le serpent ? 



91 

 

Avec le serpent. Elle n’avait plus besoin de mon bercement. Et c’était la première fois où j’ai 

compris qu’un animal pouvait faire quelque chose de significatif, plus besoin de rétaline. En 

général je ne raconte pas mais ce cas, cet épisode précis... Plus besoin de moi. Et quelle 

expérience c’était pour la fille, d’en être capable toute seule. Et dans cette promotion-là, à la fin, 

chaque enfant apprenait tous les jours avec un animal différent sur sa table – des souris et des 

hamsters, et dans les groupes de travail… Et il s’agissait d’apprendre dans tout le sens du mot, 

bien au-delà de ce que j’étais obligée de faire d’après le cursus du ministère de l’Éducation. Mais 

j’ai senti que je n’était plus capable de donner ce que j’avais l’habitude de donner, et à la fin j’ai 

été obligée de me faire hospitaliser. J’ai été hospitalisée très longtemps. J’étais un cas pour 

l’hôpital et j’ai vraiment eu droit aux traitements le plus importants qui m’ont aidé à m’en sortir 

et ne plus y retourner. Alors, j’ai réfléchi à ce que j’allais faire, et il y avait une chose que je 

savais faire mieux que tout. 

… 

Je pense que cette période m’a appris encore une fois, qu’un cadre de soutien c’est la clé pour 

tout. C’est ce qui permettra d’avoir des résultats, de la confiance en soi… et c’est ce maintien qui 

m’a permis… ce petit Tu veux un café ? venant de la part de mes filles tout à coup, de mes 

amies, de mes amis, vraiment, et le fait d’avoir décidé de ne pas avoir honte. Et c’est ça mon 

principe de vie – ne pas avoir peur, même pas de la psychiatrie. Car le ministère de l’Éducation 

en avait très peur, il a décidé de renoncer à moi. Et j’ai pris ça en compte. 

Ce n’est pas vous qui avez renoncé, c’est eux qui ont renoncé à vous. 

Oui, oui, oui. Mais j’ai pris ça… j’ai vraiment réfléchis à ce que j’allais faire. J’étais un peu 

effrayée comme ça, je vois ça comme la meilleure chose maintenant... pendant le traitement, 

vraiment dans le service psychiatrique, une brochure m’est tombée dessus, un traitement moyen 

de… peut-être qu’il y avait plein de formations, et j’ai eu comme une révélation, et j’ai dit C’est 

ça ! Alors comme ça je suis allée en cours et rentrais à l’hôpital. Puis, petit à petit, je n’ai passé 

que mes journées à l’hôpital, j’y allais le matin puis rentrais à la maison. Ça a fait de moi une 

meilleure personne. Je suis reconnaissante aussi envers cette période. Un jour j’écrirai un livre 

là-dessus, ou bien une pièce. C’est là que commence l’histoire. J’ai quitté l’hôpital et ma grande 

sœur, Osnat Adler, qui est la directrice générale d’Adler… 



92 

 

Adler, vous avez dit ? 

Oui, directrice générale de l’Institut Adler70. 

Oui, L’institut Adler. 

Oui, ça fait plusieurs années, elle est extraordinaire, une grosse pointure. Donc nous avons… 

c’est par elle que j’ai fait la connaissance de Haïm Abikis, vous devez le connaître, et j’ai dit… 

j’étais encore… j’avais le sentiment de me relever, de pouvoir me proposer à quelque chose, et 

j’ai dit que la prison m’intéressait beaucoup, que c’était mon rêve… D’ailleurs, avant mon 

hospitalisation, j’étais bénévole à Névé Tirza71. J’y allais deux fois par semaine, attachée à deux 

femmes, pour les écouter. Et on m’a fait connaître Tsipi72, qui est une des lumières de ma vie. 

C’est vraiment une femme exceptionnelle. Voilà, et je suis arrivée à la Prison d’Ofek où j’étais 

enseignante, et là non plus je n’étais pas une prof ordinaire, alors j’ai reçu la section close, là où 

les jeunes sont seuls dans leurs cellules. Aujourd’hui il y en a moins. Et un matin, j’arrive dans la 

section, et tous les jeunes étaient en train de taper… c’était la première prison… ils tapaient sur 

les portes métalliques, leurs yeux dans les judas, et je n’ai pas pu entrer. Je suis allée voir la 

directrice de la prison, Hili Goldberg, une autre lumière dans ma vie, je me suis assise dans son 

bureau et je lui ai dit : Hili, dans la section fermée ils doivent caresser des animaux. Je me 

rappelle de ce moment. Elle m’a dit, avec des yeux brillants : Lance toi ! Alors j’ai écrit des 

programmes, ça m’a fait plaisir car j’ai eu l’impression d’inventer la roue, et on a cru en moi. 

Alors c’était une énorme satisfaction. Voilà, et ça s’est développé tout doucement, et cette niche 

a continué de s’élargir. Il s’agit toujours de créer un lien d’abord, de croire en l’autre… Il n’y a 

personne qui n’ait pas quelque chose de bon en lui, il faut montrer ce côté-là à moi et à elle, et 

l’agrandir sans cesse, l’agrandir jusqu’à ce que les parties moins bonnes s’améliorent. Et 

vraiment, je me permets de le dire parce que j’ai déjà beaucoup d’expérience. 

J’aimerais que vous essayiez de me raconter, je sais que c’est un peu difficile… 

Moins le côté émotionnel mais… 

                                                
70 L’Institut spécialisé dans le traitement psychologique de parents et d’enfants.  
71 Prison pour femmes. 
72 Formatrice éducative dans l’équipe du programme HILA. 



93 

 

Exactement, pas dans le registre émotionnel mais plutôt dans le professionnel, l’aspect 

thérapeutique ou autre. 

Je pense… Qu’est ce qui m’est important comme enseignante ? 

Non, commençons par la fin, quel est l’impact de la thérapie par les animaux ? Où est la 

différence ? Pourquoi un animal serait différent de… 

Écoutez, mon grand avantage… lorsque j’en parle dans des hôpitaux, devant des psychiatres, 

comment le thérapeute gère le mal, ou, vous direz, comment le prof gère... j’ai un avantage et un 

privilège fou. Par exemple, vous et moi, maintenant, vous m’embarrassez avec vos questions, 

votre regard, cette cassette, le microscope que vous posez sur moi et… moi, avec mon intérieur 

blessé, je ne peux pas vous raconter toute ma vie. Mais posez ici un lapin, un chinchilla, un 

reptile, un mammifère, et tout mon univers intérieur se découvre. Parce que, si nous deux, nous 

observons une cage pleine de hamsters, de gerbilles, il se peut que vous verrez sa maison 

sombre, et moi je verrai sa communauté sociale. Vous verrez la mère qui s’occupe de ses petits, 

et moi, le père lapin qui viole la femelle. C’est l’univers intérieur qui se dévoile entièrement, 

sans peurs, parce qu’il ne s’agit pas de moi mais d’une projection. 

J’ai compris. 

Ça c’est le secret, en un mot. Je viens de recevoir un cadeau d’une femme des services 

pénitentiaires qui a fait une exposition à Ofek, c’était à l’un des ateliers que j’ai fait, bref… 

c’était son travail de fin d’études en photographie… mais cette main, avec tout ce qu’elle 

exprime… elle était comme ça. Regardez ce qui lui arrive. Quand la même chose arrive à un 

animal, dans un groupe qui traverse un tel processus, à la fin de la cession, ils ne font pas 

qu’embrasser les animaux, ils découvrent le corps d’un autre point de vue, ils comprennent ce 

que veut dire « toucher », physiquement et verbalement. On sépare tout ce qui fait surface pour 

le travailler plus profondément, mais toujours avec l’animal. Et quand ça convient à l’enfant, à 

l’adolescent, l’employée de Névé Tirza, on met l’animal de côté parce qu’on n’a plus besoin de 

lui, parce que la confiance est déjà là, parce que le lien s’est déjà développé, et il existe déjà une 

base non menaçante, non punitive. Le jeune a une expérience mûre s’ajoutant à celle où 

l’institutrice l’a rejeté parce qu’il dérangeait sans cesse, et le parent qui l’a abandonné, etc. Et là 

on a quelque chose de complètement disponible. 



94 

 

Et à lui de prendre ses responsabilités. 

Oui, il y a de ça, je ne rentre pas dans tous les… Je peux vous donner un document à ce propos 

mais vous n’avez sûrement pas besoin de moi pour ça. Mais c’est un grand savoir, c’est un 

outil… J’ai eu de la chance, vraiment de la chance. Maintenant, en le faisant, ça me sert à 

investir dans l’apprentissage des jeunes qui ne veulent pas apprendre. On s’assoit dans la ferme 

pédagogique, on caresse l’animal et on lui parle, il demande comment il s’appelle, quel animal il 

est. Puis on écrit (par exemple) que c’est un chinchilla. Alors comment écrit-on chinchilla, et que 

peut-on dire de lui ? On peut écrire ce que chacun dit de lui. En fin de compte, il arrive que 

lorsqu’un jeune a eu un trou de mémoire pendant le Bac, il demande à avoir le perroquet. C’est 

une histoire vraie ! Le perroquet était sur son épaule tout au long de l’examen, et il dit que le 

sujet s’est dévoilé devant ses yeux. Un autre jeune raconte que depuis deux semaines ils ont des 

poissons dans les chambres. Encore une fois, suivant une logique thérapeutique, l’adolescent 

reçoit un poisson en charge. Il a mis le poisson sur le bord de la fenêtre, il voulait que le poisson 

ait de l’air et donc il a enlevé le couvercle et le poisson a sauté. Il a appelé les gardiens, il les a 

suppliés de venir… Puis quelques jeunes se sont mis debout entre le lavabo et la fenêtre, et ils… 

aide-moi à trouver le mot… ils se sont passés des bouteilles d’eau de l’un à l’autre et versaient de 

l’eau sur le poisson à travers les barreaux. Au début, j’ai cru qu’il me racontait une histoire 

inventée. Pendant cinq heures ils ont versé de l’eau sur ce poisson, sans sortir de la cellule, sans 

rien faire d’autre. Il a mobilisé tous les jeunes à son aide, et le poisson vit toujours. À la fin… le 

responsable qui lui a amené… les gardiens m’ont raconté... J’étais sûre que lui m’avait raconté 

des histoires parce que j’aime bien écouter. Plusieurs choses en ont découlé, il ne faut pas que je 

vous donne les détails de ce qui s’y est passé. Moi je n’y ai pas assisté, il n’y avait aucun adulte, 

mais quelque chose s’est développé là-bas… vous avez parlé de responsabilité… quelque chose 

a pris forme là-bas, une chose qui lui appartient déjà, il n’a plus besoin… il ne le fait plus pour 

frimer. 

C’est clair, c’est clair. Et vous travaillez avec des populations différentes, à part celle de la 

prison, avec les animaux ? 

A l’époque où le Ministère de l’Education m’a dit Vous n’êtes pas compétente… ils m’ont rendu 

un grand service, d’ailleurs… j’étais bénévole ici à Maccabim et j’ai fondé une ferme 

pédagogique, je venais trois fois par semaine. C’était comme ça, dans le couloir, donc impossible 



95 

 

à rater… dans le couloir, sur l’escalier, il y avait des cages. C’était comme un centre pour les 

enfants qui avaient du mal en classe, pour les enfants qui avaient besoin d’une pause, pour les 

enfants dont les enseignantes avaient décidé de les faire sortir de la classe, je ne sais pas, comme 

punition. Ils pouvaient se rendre à ce centre, il y avait des responsables, et pendant les vacances 

ils emmenaient les animaux chez eux et prenaient soin d’eux. Ce n’était pas grand-chose pour 

moi, mais j’ai compris en observant ce qu’un simple « pas grand-chose » peut faire. Je vois le 

rapport, à Névé Tirza mon ambition porte sur la relation entre la détenue son l’enfant, moyennant 

la ferme pédagogique. Je vois comment elle la décrit à l’enfant, comment le dialogue avec 

l’enfant tourne autour de la ferme, et comment… 

Avec l’enfant de la détenue ? 

Avec l’enfant de la détenue, au téléphone ou en visite, elles écrivent ce qui se passe là-bas, une 

chose qui n’existait pas avant. C’est dommage que je manque de patience pour écrire davantage 

ces choses-là. Il y a vraiment de la matière pour un doctorat. Un jour peut-être. 

C’est vrai. Et dites-moi, vous n’êtes pas revenue à l’enseignement d’une discipline ? 

Non. J’ai écrit pour le programme HILA, j’ai écrit un programme sur les animaux, la zoologie. 

Un programme sympa qui a été approuvé par Pinhassi, Sarah Pinhassi73. Le programme a été 

approuvé. Je ne sais pas si elle… moi, je n’ai rien fait avec parce que, vraiment, aujourd’hui 

enseigner ça ne me convient pas trop. Alors, pour vous répondre, non, je n’ai pas repris. J’ai 

préparé des élèves au Bac, à l’examen de cinq unités en géographie74, en prison… oui, je l’ai 

encore parallèlement, peu à peu Tsipi m’a permis de prendre de plus en plus de… et la prison 

aussi, là-bas c’est un plaisir, puis la formation des étudiants, on a des étudiants venant de toutes 

les écoles qui viennent pratiquer chez nous. Oui alors… l’enseignement a de nouveaux contenus. 

Alors, je vais vous poser une question, si demain vous avez l’occasion de fonder une école 

d’enseignants, de professeurs, quelles sont, d’après vous, les choses les plus importantes 

qu’ils devraient recevoir pour partir sur une bonne voie ? 

                                                
73 Responsable des programmes scolaires au sein du programme HILA. 
74 5 unités représentent le niveau le plus élevé d’une matière dans l’examen du Bac. 



96 

 

Je crois que tout d’abord la personne doit comprendre quels sont ses points forts, puis il faut la 

rendre plus forte, ne pas du tout parler de l’enseignement mais de la personne même… waou ! Je 

sais déjà que je vais écrire un document à ce sujet. Là je parle du tout premier cercle, en premier, 

un professeur doit croire en ses capacités, en voyant ses capacités, en comprenant ses faiblesses, 

là où il a besoin d’aide. Il n’est pas tout-puissant et c’est normal. C’est ainsi qu’il faut prendre la 

route. Et quant à cette route… il y a un mot qui me revient sans cesse, j’essaie de l’éviter, je 

parle des relations et des liens. Parce que si on parle des contenus, aujourd’hui nous sommes 

inondés de savoir, par un simple clic de l’ordinateur. Il faut des outils, des outils pour faire face 

à… je me rappelle que ce qui m’était le plus important dans ma formation, c’étaient les outils 

d’apprentissage, comment vraiment, vu tout ce qui se disait, séparer le principal du superflu. 

Mais on y a travaillé, on y a travaillé, je pense que c’était ça ma formation. Non pas ce qu’a dit le 

roi David, mais les élèves écrivaient une préparation à l’examen, ils se préparaient à l’examen, 

ils recevaient des questions, les préparaient, je ramassais, je donnais mon retour, ils regardaient, 

posaient des questions et on parlait de la préparation à l’examen. L’examen était déjà… ils 

pouvaient écrire… pour la plupart des contrôles je demandais qu’ils écrivent les questions, c’était 

ça le contrôle. Je pense qu’un enfant capable de construire un questionnaire, est prêt à l’examen. 

Puis ils les échangeaient. 

C’est clair. 

C’était quoi la question ? 

C’est bien, vous allez dans la bonne direction. 

Ce qu’il faut donner aux… 

Aux étudiants en formation. 

Du renfort alors, et quand on renforce l’enseignant, on renforce l’enfant. D’abord s’entendre 

avec soi-même, puis s’entendre avec l’enfant à côté, puis avec les quatre enfants qui sont autour, 

puis s’entendre avec une classe et lui faire face. S’entendre avec ce rôle, quel est ce rôle, c’est 

quoi cette chaise où on me fait m’asseoir. Je travaille beaucoup avec des poissons, quel poisson 

je suis là-bas ? Celui qui est sous la pierre ? Quand je leur donne à manger… quand on leur 

donne à manger, celui qui va attraper la nourritur ?… qui je veux être ? Je crois que la 



97 

 

construction éducative doit toujours se faire par un dialogue, pour comprendre où est-ce que 

j’emmène, je dois être celle qui emmène, mais toujours dans un dialogue, et je crois que le 

modèle doit exister pendant la formation dans l’école d’enseignants… 

‘Emmener’, vous voulez dire où vous conduisez ? 

Où je conduis. Sans vision et sans objectifs et sans… c’est l’anarchie. Mais tout d’abord pour 

moi-même, où vais-je ? En tant que professeur, qu’est ce que je veux ? Non pas ce qu’on me dit 

que je devrais vouloir, mais ce que je veux moi. Et je pense que dans une école d’enseignants… 

dans n’importe quelle classe il y a une vision générale, mais là quelque chose d’autre se 

construira, ce sera différent d’une promotion à l’autre, et de là on construira encore et encore, 

parce que je peux apprendre de cette… fertilisation réciproque. Mais j’ai l’impression de ne pas 

parler du cœur du sujet. Je pense qu’il faut aussi donner des outils opérationnels, construire des 

outils opérationnels. Je me souviens que ça s’est passé aussi bien pendant ma formation de la 

thérapie par les animaux qu’à la formation d’enseignant – d’accord, mais qu’est-ce qu’on fait 

avec ça ? Il y a un chapitre sur la reproduction et il y a un enfant, comment je fais pour qu’ils 

soient ensemble et liés ? Les voies de l’apprentissage, cet éventail des voies d’apprentissage, 

lorsqu’il y a deux enfants il doit y avoir au moins quatre façons différentes d’enseigner la même 

leçon. 

Un instant, s’il-vous-plaît. Vous avez donné un excellent exemple – d’un côté la 

reproduction et les enfants de l’autre. Vous connaissez le débat, une partie des désaccords 

dans la pédagogie provient de l’opinion selon laquelle les contenus sont souvent inadaptés 

aux enfants. Que faire dans ces situations ? 

Moi, je suis inadaptée au Ministère de l’Éducation. Je crois que les contenus devraient être 

conçus par l’enfant-élève. Et lorsqu’ils seront conçus par l’enfant-élève, d’abord ça nous 

permettra d’engager la curiosité, la volonté… Et du moment où j’apprends ce que je suis 

curieuse de connaître, je vais développer de la curiosité envers autre chose, et ces cercles n’ont 

pas de fin, car toujours, une fois que ma curiosité ponctuelle a été satisfaite, que je suis satisfaite, 

que je sais, alors je vais commencer à poser des questions à propos de choses nouvelles, et on va 

y travailler. Si notre point de départ est l’univers de contenus de l’enfant, nous pourrions 



98 

 

l’emmener vers telles réussites et telles expériences, notre rôle est d’être l’intermédiaire, de 

donner, de montrer, et… mais de le faire ensemble, ensemble. 

Connaissez-vous le contre argument, celui qui dit que si on avance dans cette direction, à la 

fin, les enfants n’apprendront pas ce qu’on appelle… 

Ce qu’on doit apprendre pour s’en sortir dans la vie ? Ou pour s’inscrire à l’université ? 

Ce qu’on doit apprendre pour obtenir des diplômes, pour l’université, etc. 

Je crois qu’on peut faire… je n’ignore pas ce point parce que nous devons rester les pieds sur 

terre, et ça soulève des questions vis-à-vis de toutes ces écoles démocratiques75, où souvent le 

choix devient une chose très troublante pour l’enfant. Je n’annule pas l’importance des contenus. 

Je pense que nous pouvons emmener l’élève au désir d’apprendre. Nous devons comprendre ce 

que nous voulons obtenir, nous voulons qu’à la fin il résoudre une équation à deux inconnues, on 

ne peut pas l’ignorer. Pour y arriver, il faut parler de cette équation, qu’est-ce qu’elle va donner, 

quoi, pourquoi. Le « pourquoi » est tellement… Je pense que souvent on a tendance à amener… 

à forcer les contenus sur les enfants… 

Qu’est-ce qu’on veut d’eux… 

Pourquoi faut-il connaître l’héritage d’Israël, pourquoi faut-il connaître l’Histoire de 

l’Amérique… je crois que là, dans ce processus, on a un grand trou. Encore et toujours au niveau 

de l’apprenant. On oublie que là aussi il y a… 

Une personne. 

Oui, une personne qui véhicule quelque chose, qui a certaines capacités, qui est peut-être… voilà 

que les voies d’apprentissage me viennent fortement à l’esprit de nouveau. Cet examen, voir 

comment l’enfant a besoin, de quoi il a besoin pour arriver au but. Et si, dans une école 

d’enseignants, on travaille avec l’étudiant, si on considère ce dont il a besoin pour apprendre ce 

que son prof veut lui transmettre, et que l’étudiant comprends le processus, qu’il examine avec 

son professeur le processus qu’il traverse, il comprendra le sens et l’importance de tout ça, et 

après il n’y renoncera pas quand ce sera son tour d’être l’autorité. 

                                                
75 Ecoles alternatives. 



99 

 

C’est clair. Vous souvenez-vous des théories ? 

Non. J’aimerais beaucoup m’en souvenir. Non, vraiment, je crois que c’est… d’ailleurs, je 

n’arrive pas à écrire des articles, j’en ai écrit un peu, mais pas au niveau universitaire, à cause de 

mes difficultés d’apprentissage. Il m’est difficile de mémoriser, difficile de me concentrer, 

difficile de travailler avec des contenus où ça parle beaucoup. 

D’accord. Peut-être est-ce parce que les théories ne sont pas importantes? 

Je n’y ai jamais pensé. Je ne sais pas, je ne crois pas. Je crois que quand même, des gens ont 

écrit, ça veut dire qu’ils ont fait un certain chemin, vraiment, non… 

Ok. La question était un peu ironique, ça concerne ma recherche. Avez-vous entendu 

parler des théories de la pédagogie critique ? Cela vous dit quelque chose ? 

Je peux comprendre le sens premier, mais non, je ne connais pas la théorie. 

D’accord, très bien. 

Et d’ailleurs, je crois que l’une de choses les plus importantes pour moi en tant que guide, c’est 

d’être critique par rapport à tout ce qui m’arrive, et le faire entendre… Oui, j’ai pas mal morflé 

comme enseignante, c’était dur d’y faire face. Mais c’est ainsi que j’ai éduqué mes filles aussi. 

Et j’en suis ravie. 

Avez-vous entendu parler de Paulo Freire ? 

Oh, ne me faites pas ça… 

Non, non ! 

Maintenant, n’enregistre pas, mais de toute ma vie ce dont je souffre le plus c’est de ma 

médiocrité… et là, « Paf ! Paf ! » (Elle fait le geste de donner des gifles en rigolant). Si vous me 

demandez, de quoi souffrez-vous toute ma vie, je dirais que c’est de ma médiocrité. 

Médiocrité ?! 

Non… non… mes connaissances sont… même si j’ai su, j’ai oublié depuis, et peut-être que des 

choses nouvelles me remplissent, je ne force pas, mais ça me dérange beaucoup… 



100 

 

 

Meni 

Racontez-moi un peu votre histoire personnelle. Où êtes-vous né ? Où êtes-vous allé à 

l’école ? Un peu sur votre famille… 

Ok. Je suis né à Tibériade76, à l’hôpital écossais. 

Vraiment ? 

Oui, c’est un endroit connu, célèbre. Depuis, c’est devenu un hôtel maintenant là-bas, à 

Tibériade. 

En quelle année  êtes-vous né? 

54, 1954. J’ai grandi là-bas, j’étais à l’école élémentaire à Tibériade, des HLM.  

Quels HLM ? En haut ? 

Je suis né dans la cité A et puis on a déménagé dans la cité D. Vous connaissez un peu ? 

Bien sûr, j’y étais, on était voisins pendant quelques années, j’ai habité à Hukok77. 

Ah… Kibboutz Hukok, et bien peut-être que nous avons… vous avez habité quand à Hukok ? 

Dans les années soixante-dix, 75 jusqu’à 79 à peu près. 

Vous connaissez sûrement la famille Netzer. 

Oui, bien sûr. 

Une famille endeuillée. 

Oui, bien sûr. 

Alors leur fils a été avec moi. 

                                                
76 Ville en Galilée située au bord du lac de Tibériade. 
77 Kibboutz (village communal agricole) surplombant le lac de Tibériade. 



101 

 

Pendant la guerre78 ? 

Nous… il était parmi les gars qu’on a perdus dans notre unité, oui. 

Il était dans les blindés ? 

Yoram, oui, on était ensemble, Yoram Netzer. Pas seulement dans la même unité, on était dans le 

même VTT79, pas pendant la guerre même mais on a suivi les entraînements ensemble, et c’est… 

on était soldats ensemble. Bref, je suis né à Tibériade, à la cité D et puis, oui… on a habité à la 

cité D, je suis allé à l’école élémentaire et au lycée. L’école élémentaire était une école 

religieuse. Une cité, vous savez, ça a toutes les caractéristiques d’une cité, une cité dure, la 

détresse, donc vous aviez deux possibilités – soit en sortir voyou, soit en sortir bien mais… 

beaucoup en sont sortis voyous, certains en sont sortis comme moi, pas beaucoup mais il y en a. 

En tout cas, j’ai vécu à Tibériade jusqu’à la fin du lycée, aussi pendant l’armée, pendant mon 

service régulier, puisque mes parents étaient là jusqu’à… 

Vous étiez combien d’enfants dans la famille ? 

On est six enfants dans la famille. En gros, une famille, disons, qui vivait difficilement, mais 

nous n’avons pas manqué des essentiels, les besoins essentiels, mais au-delà il n’y avait pas, 

c’était impossible. À la maison, nous-mêmes, les garçons, déjà… je me souviens qu’à partir de la 

3ème, j’étais plutôt beau donc j’allais travailler pendant les vacances dans vos kibboutzim80, plutôt 

dans la vallée du Jourdain, je travaillais dans les kibboutzim, je me présentais et on me donnait 

du travail. Que ça soit à la cueillette, ou dans la construction, ou… j’ai traîné des seaux, du sacré 

travail vraiment, et j’ai aidé à la maison. Par mes propres moyens j’ai passé mon permis de 

conduite, j’ai fait beaucoup de choses tout seul. Mais c’était pendant les vacances, puisque nous 

allions aussi à l’école, car vraiment, la tendance à la maison c’était les études, les études, 

apprends, acquiers une éducation et comme ça tu pourras avancer. 

Et votre père, il a fait… 

                                                
78 Il s’agit de la guerre d’octobre 1973, dite « Guerre de Kippour », ayant éclaté le jour du jeûne 
de Kippour.  
79 VTT, véhicule blindé de transport de troupes. 
80 « Vos kibboutzim », une expression fréquente chez les juifs mizrahi qui vivaient dans les villes 
avoisinant les kibboutzim et qui leurs servaient de main d’œuvre bon-marché. « Vos », un terme 
qui caractérise la division entre Ashkénazes (des kibboutzim) et Mizrahim (ouvriers). 



102 

 

Mon père, au début c’était une sorte de professeur de mathématiques, parce qu’il est arrivé avec 

une certaine connaissance des mathématiques, mais il n’avait pas d’éducation formelle. Et peu à 

peu, il s’est vu écarté vers des emplois plus physiques, puis plus tard il a été guichetier à la poste. 

C’est à dire, il a traversé toutes sortes d’ébranlements, beaucoup, et il souffrait aussi de 

problèmes de santé. 

Il est venu d’où, votre père ? 

D’Inde, il est venu d’Inde. Ma mère est venue de Turquie, ils se sont rencontrés en Israël, et deux 

mois plus tard ils se sont mariés, puis ils nous ont faits, nous. Ensuite… vous voulez autre chose 

avant le lycée ? Au lycée, j’étais à Tibériade, puis ils ont ouvert le lycée polyvalent en Galilée, 

l’école Amal si vous vous souvenez, j’y suis allé. Il y avait… j’ai ressenti une sorte de petite 

« discriminationnette », un gars de cité tout à coup dans ce lycée. J’étais assez bon élève et les 

examens d’entrée ont montré que je pourrai bien intégrer l’école. L’alternative était une école 

religieuse, et à l’époque une école religieuse voulait dire une école arriérée. 

Oui, et à Amal, vous avez suivi un cursus aboutissant au Bac ? 

Non seulement au Bac, mais j’étais l’un des seuls élèves à faire un parcours scientifique. On était 

un groupe plutôt restreint, et moi parmi eux, le seul sorti de la Cité D, un drôle d’oiseau, mais 

j’ai vraiment réussi à m’intégrer, à marcher côte à côte avec ces paons, leurs queues déployées 

avec les plumes comme ça. On était bien, en tout cas je me rappelle que le professeur de la 2nde 

avait déjà dit à ma mère à l’occasion de la rencontre avec les parents, Je veux qu’il fasse un 

parcours uniquement scientifique, uniquement un parcours scientifique. Et cela a encouragé les 

gars, je me rappelle qu’il y avait une discrimination pas facile là-bas. 

Une discrimination ethnique. 

Par exemple, avant moi, mon frère, ceux qui sont venus des cités en gros, ces indiens… Mon 

frère a aussi étudié là avant moi, mais j’ai un autre frère plus grand encore, lui il est allé 

directement à une école religieuse, Beit Dvora ça s’appelait, là-bas il n’y avait pas trop de 

parcours. Moi je voulais faire un parcours avancé. Donc mon frère, on l’a mis en fait 

directement, en 3ème, directement dans un parcours qui ne mène pas au Bac, directement. Mais il 

a fait ses preuves dans cette étape. Bref, on ne pouvait pas ignorer nos compétences, et j’ai passé 



103 

 

un Bac mathématique-physique. Et bien sûr, vous en gardez des traces, quand même, si on vous 

a donné le sentiment d’être inférieur, et malgré tout, contre toute attente, j’ai réussi le Bac 

scientifique complet, sans échecs, sans échecs, et ici commence l’histoire de l’armée. 

Un instant, avant l’histoire de l’armée. Vous avez dit avoir ressenti la discrimination, bien 

que… 

Tout a fait, sans aucun doute, à cette époque. 

Comment cela s’exprimait ? 

Cela s’exprimait en… ça s’exprimait dans les examens qu’on nous a fait passer, les examens 

d’entrée. Notre sentiment au moins était que ce test n’était pas très fiable, parce qu’en 3ème, d’où 

viennent tes parents ? Qu’est-ce que t’as à savoir d’où viennent les parents ? Chaque fois… 

J’avais un peu honte, vous êtes quand même en 3ème, des gens différents, ceux-ci sont nés dans le 

pays, ceux-là sont immigrés de je ne sais où, de pays de l’Europe divers et variés, et moi j’ai dit, 

Mon père vient de Turquie, ma mère d’Inde, et ça donne comme une claque, vous voyez les 

ricanements autour. Quelqu’un a balancé, lorsque j’ai dit le mot Turquie, « L’Asie mineure », ce 

genre des remarques. Et vous voyez que ces choses-là sont déplacées, c’est-à-dire qu’on vous  

juge par l’origine, par ce que vous êtes, et directement les stigmatisations, et puis vous êtes 

obligé de faire vos preuves. La chose la plus facile aurait été d’aller à Beit Dvora. Beit Dvora 

était une école religieuse où tout le monde était comme moi. 

Tous des mizrahim. 

Tous des mizrahim, exactement. Il n’y avait pas encore l’histoire de Sépharade et d’Oriental, des 

Mizrahim face aux Ashkénazes. Peu à peu, nous avons montré que nous valons plus que ce que 

l’on pense, et le fait est que la plupart de ceux qui étaient avec moi en 3ème n’ont pas fait un 

parcours scientifique… la plupart sont allés, il y avait beaucoup de classes, certaines étaient des 

classes professionnelles ne menant pas au Bac81, certaines menaient au Bac mais dans les 

sciences humaines, ou la Biologie, la Biologie c’était un niveau un peu plus bas, et nous en 

                                                
81 La division entre classes de Bac et classes professionnelles est un aspect de la division qui 
existe toujours dans les lycées en Israël, permettant un tracking des élèves à partir de la 3ème ou 
de la 2nde.  Certains vont dans des classes menant au diplôme du Bac, et certains dans les classes 
où sont enseignés des métiers industriels (Low-Tech) et qui ne mènent pas au Bac. 



104 

 

classe mathématiques-physique, on peut carrément dire, peut-être… j’imagine que ce prof de 

math en 2nde avait un certain objectif, lui même étant mizrahi, il a identifié le potentiel, sinon je 

ne sais pas si j’aurais pu m’intégrer là-bas, c’est-à-dire si… 

 Et au niveau social, vous vous êtes intégré ? 

Au niveau social, au début il y a eu des difficultés, jusqu’à ce que j’aie développé peu à peu… 

puisqu’il y avait ces stigmatisations… jusqu’à ce que j’aie développé des relations... J’ai eu plus 

tard des amis Ashkénazes, et non pas… et je me suis débrouillé. Ensuite, en terminale je me 

sentais déjà l’égal des autres, parce qu’ils avaient compris grosso modo que voilà, il y avait 

aussi… Je n’oublierai pas, en 3ème, je suis arrivé avec des lacunes par rapport aux connaissances 

qu’ils avaient déjà accumulées dans certaines matières, par exemple on nous a obligé là-bas à 

apprendre l’arabe en 3ème, et moi, je n’avais pas de connaissances en arabe, eux ils l’avaient déjà 

appris à l’école élémentaire, et moi je ne savais rien, et je l’ai dit, que je ne connaissais pas 

l’arabe et que je devrais l’apprendre et que tout le monde avait des connaissances de base, ils 

l’avaient déjà appris en 5ème et en 4ème, et que j’arrivais en 3ème sans aucune connaissance. Le 

professeur a dit, je vais enseigner la matière entière depuis le début, je commencerai au niveau 

élémentaire mais il faudra que j’aille assez vite, il faut trouver l’équilibre, vous devrez fournir 

beaucoup de travail à la maison. J’ai fourni, j’ai fourni et j’ai fourni, et je me rappelle avoir 

rendu ma copie au prof en lui disant, Vous pouvez déjà noter : 100. Et c’est ce qui s’est vraiment 

passé, il a commencé à distribuer les copies, je m’en souviens comme si c’était hier, il a laissé le 

seul 100/100 pour la fin, puis, a demandé qui est Meni Cohen ? Il m’a dit, Merci, bravo. Il était 

lui-même mizrahi. Il m’a aussi enseigné les maths plus tard, c’est-à-dire qu’il était prof d’arabe 

et il enseignait aussi les maths, et vraiment… c’est-à-dire, j’ai été obligé de montrer, j’ai été 

obligé de prouver, j’ai été obligé de… ce n’est pas simple. Je pouvais craquer parce 

qu’apprendre une langue, tout depuis le début, et en fait vous l’apprenez presque tout seul. 

C’est clair, c’est clair. 

Donc voilà, j’ai montré que j’en étais capable, et là s’est crée peu à peu la possibilité d’avancer 

vraiment et de montrer que vous n’êtes pas inférieur aux autres, malgré cette histoire de 

communautés.  



105 

 

Et ce professeur de maths et d’arabe, c’était un personnage qui avait de l’importance pour 

vous ? 

Nous avons parlé de lui pendant des années après, je veux dire qu’il y avait plein d’anecdotes, 

par exemple quand je suis… jusqu’à aujourd’hui j’ai un ami avec qui je garde le contact, il habite 

dans le nord, mais… nous deux, on était dans la même filière, c’est-à-dire qu’on a commencé en 

3ème et on a continué ensemble dans la filière scientifique, et ce professeur nous a  donné des 

cours jusqu’en 1ère et c’était un personnage très signifiant. Beaucoup de blagues à son sujet, à son 

accent, toutes sortes de moqueries, les histoires qu’il racontait, d’un accident qu’il avait eu avec 

une pastèque pendant qu’il regardait… ce genre des choses, on parle de ça tout le temps, c’était 

certainement un personnage signifiant. 

Et les autres enseignants ?  

Il y en avait… il y en avait… je pense que les autres enseignants, disons qu’une partie d’entre 

eux, je m’en rappelle et apprécie mais on en parle moins car ils étaient moins importants. 

Je comprends. Et puis après, vous avez été mobilisé à l’armée. 

Après, j’ai été mobilisé à l’armée. À la maison, après que mes deux frères aient déjà été 

mobilisés et aient fini l’armée… nous avons eu aussi, j’avais un modèle d’unité combattante, des 

unités d’élite, tous les deux sont allés servir dans les parachutistes. Moi, je suis allé dans le corps 

blindé mécanisé, une unité combattante. Là-bas j’ai rencontré Yoram Netzer, et on était 

ensemble dans l’unité Hermesh82. On sait que ce groupe, Hermesh... qu’on envoie à Hermesh 

justement tous les mecs à problèmes, et dans notre cas ce n’était pas ainsi. C’était exactement le 

contraire. C’est-à-dire qu’environ la moitié de la compagnie était composée de kibboutzniks et 

des moshavniks, la moitié, mais tous avaient leur Bac, ils sortaient des classes scientifiques, ils 

ont vraiment pris des bons gars à l’unité Hermesh. Et on a fait le parcours ensemble, etc. Il y 

avait cette putain de guerre qui a été jusqu’à changer mes plans, parce que j’avais imaginé 

continuer dans l’armée, j’avais un plan, un plan bien organisé, de faire le cours pour devenir 

sergent, puis officier, etc. etc… et ce plan s’est volatilisé après la guerre parce que pendant la 

guerre on a combattu, certains sont morts comme Yoram Netzer et beaucoup d’autres, et certains 

                                                
82 Unité d’infanterie circulant en voitures blindées. 



106 

 

ont été capturés. J’ai été capturé par les Égyptiens, en fait c’est ça qui a cassé le parcours que 

j’avais envisagé, une certaine carrière militaire, du moins pour une certaine période. À mon 

retour de captivité, dans une unité à l’arrière… c’est-à-dire qu’il y avait une possibilité… ils 

m’ont même conseillé de quitter… 

Vous étiez toujours dans l’armée régulière? 

Régulière. On avait le même âge avec Yoram Netzer, ça faisait seulement un an que j’étais à 

l’armée, de simples soldats, on n’avait fait que le premier entraînement de Hermesh puis on est 

descendu tenir la ligne (de front), carrément après le premier entrainement, on est descendu tenir 

la ligne, on a tenu pendant trois mois, la guerre a éclaté samedi, dimanche on était censés déjà 

remonter, partir pour une semaine de congé puis entamer le cours pour sergents. Voilà, la guerre 

a éclaté et ça a cassé toute l’affaire. Qu’est-ce que vous avez demandé ? Combien de temps… 

Vous étiez en captivité ? 

En captivité on était ensemble avec, c’est-à-dire… quarante et quelques jours… je veux dire que 

c’était l’histoire de tout un pays, ce n’était pas… des échanges des prisonniers entre l’Egypte et 

Israël. Nous sommes rentrés… vraiment après une période de tortures, des tortures pas faciles là-

bas, puis des interrogatoires ici, qu’est-ce que t’as raconté, qu’est-ce que tu n’as pas raconté, 

comme si t’avais vraiment quelque chose à raconter, un gosse de 19 ans, récemment recruté, qui 

n’a pas encore… qui a encore du lait sur les lèvres. Mais peu importe, c’étaient des 

interrogatoires assez… c’est-à-dire, ce qu’on a subi ici en Israël était, pour une partie des gars, 

encore plus difficile que ce qu’on avait subi là-bas, parce qu’ici il y avait en fait toute cette 

histoire de lancer des accusations, c’est-à-dire qu’au moins du point de vue de l’institution, il 

était préférable que tu rentres dans un cercueil et non pas… Mais de toute manière, avec le 

temps, en quelque sorte, le temps adoucit un peu. Donc certains sont rentrés directement dans les 

hôpitaux psychiatriques et certains sont décédés peu après, certains ont été assassinés là-bas en 

Egypte, et certains, comme moi, qui se ont dit, Je dois absolument rentrer. J’ai même demandé à 

regagner mon unité combattante, mais personne ne se souciait de moi. Tu vas dans une unité à 

l’arrière, et je me suis trouvé chez l’officier de ville à Tibériade. Chez l’officier de ville à 

Tibériade, j’ai avancé peu à peu dans les fonctions et souvent j’ai remplacé l’officier de ville, 

l’officier de ville à Kiryat-Shmona… pour mon service de réserve j’ai aussi été remplaçant là-



107 

 

bas, et je me suis trouvé à annoncer les mauvaises nouvelles aux familles, des choses pas simples 

à dire, à raconter. 

(…) 

Vous avez dit que vous étiez chez l’officier de ville et que vous aviez à annoncer les… 

Ecoutez, les mauvaises nouvelles, ce n’est pas simple. En y réfléchissant, je me demande si 

c’était juste d’affecter… regardez… certains diront oui, c’est juste, comme tu es rentré, et 

certains diront, laissons-le d’abord se calmer, il a lui-même besoin d’une thérapie, pourquoi est-

ce qu’il devrait… 

C’est clair. 

Mais je ne sais pas, ça s’est fait comme ça, écoutez, ça s’est fait comme ça. C’est-à-dire, j’ai 

longtemps continué à faire mon service de réserve, chaque fois j’étais appelé disons à Kiryat-

Shmona, l’officière de ville là-bas était partie en congé de maternité, donc on m’a nommé 

officier de ville et j’ai dû être l’officier de ville de tous… pas seulement de Kiryat-Shmona mais 

de tous les kibboutzim autour. Alors j’ai tourné dans les kibboutzim et là aussi j’ai dû annoncer 

toutes sortes de nouvelles. Dans les kibboutzim c’est le plus facile, vous allez chez le 

secrétaire… 

Oui, c’est à lui qu’on donne la nouvelle. 

Donc… ça fait mal au cœur, mais… 

Un instant, Yoram est mort au Sinaï ? 

Au Sinaï83. 

Ah, vraiment ? 

Bien sûr. 

J’avais l’idée que c’était dans le plateau du Golan qu’il était mort84. 

                                                
83 Péninsule égyptienne conquise par Israël en 1967, et lieu des combats entre les deux États en 
octobre 1973. 



108 

 

Non, non, Yoram est un ami à moi. C’était un coup dur, un coup dur. Yoram c’est toute une 

histoire, il était un peu drôle, il se moquait des commandants… on a vécu de sacrés moments 

avec Yoram. Voilà, c’est ça mon histoire militaire, et après il a le service de réserve etc., mais à 

partir d’ici, si on avance alors le prochain épisode est… ah, j’ai fait encore un an dans l’armée de 

métier en plus du reste, et après un an dans l’armée de métier une annonce dans le journal m’a 

sauté aux yeux, on cherchait pour Mitzpé Yam85 des moniteurs pour ouvrir le truc, dans des 

conditions d’internat, il était écrit que les moniteurs constitueraient les futurs cadres du 

Parrainage de la jeunesse86,  peu importe… 

En ’76 ? 

En ’76, oui, à la fin de ’76, j’étais encore en uniforme, un mois avant la fin (du service militaire, 

ndt) je suis allé à l’entretien, j’ai été pris, j’ai fait une formation, on nous a fait un cours pour 

moniteurs sur place, et pas seulement un cours pour moniteurs mais il y avait aussi un cours à 

Jérusalem, un cours de longue durée, un an et demie de formation puis une stage aussi… 

vraiment, ils ont considéré ça comme un métier, le métier de moniteur. Donc j’étais moniteur, un 

cours de moniteurs, j’ai longtemps été moniteur, puis ils ont dit bon, il est temps, devenez aussi 

coordinateur d’éducation. Plus tard j’ai aussi été directeur, j’ai été le directeur de Mitzpé Yam, 

tout était au même endroit… j’ai avancé dans toutes les fonctions. Et nous avons vécu un 

événement tragique à Mitzpé-Yam87, sous ma direction, et j’ai longtemps été directeur … je 

pense qu’il était temps, après huit ans dans la direction de cet endroit, de faire un ‘cut’ tout 

simplement, et je suis devenu enseignant. 

Et vous avez fait des études entre temps ? Un diplôme ? 

Oui. Tout d’abord j’ai fait une licence en assistance sociale, une licence en assistance sociale 

en… quand est-ce que c’était, tout de suite après avoir terminé la formation de moniteurs, après 

quelques années de travail comme moniteur, je me suis dit que ce n’était pas suffisant, qu’il 

                                                                                                                                                       
84 Territoire syrien conquis par Israël en 1967 et lieu des combats entre les deux États pendant la 
guerre d’octobre 1973. 
85 Maison de correction pour mineurs délinquants sous la direction de le P arrainage de la 
Jeunesse.  
86 L’autorité du Parrainage de la Jeunesse est un service du ministèrel’El’éducation et est 
responsable de l’éducation en internats et maisons d’arrêts. 
87 Il s’agit du suicide de l’un des jeunes. 



109 

 

fallait continuer. J’ai appris l’assistance sociale à Haïfa, j’ai fait une licence d’assistance sociale 

à l’université. Et tout de suite après la licence, je ne pouvais pas pratiquer le métier parce qu’on 

m’a proposé d’être coordinateur d’éducation, et plus tard directeur aussi. Et là tu t’investis tout 

entier, c’est-à-dire que je ne pouvais pas… on a suivi des formations, on m’a envoyé faire 

différents cours dans le domaine de la gestion, ou des cours avancés, de la gestion des 

institutions pour mineurs. Et plus tard, après huit ans de ça, je suis passé à l’enseignement, je suis 

devenu professeur de maths. 

En quelle année ? 

Professeur de maths, c’était à partir de ’95 environ. J’ai aussi fait un cours pendant quatre ans, 

mais c’était une sorte de formation continue, si vous vous rappelez d’un programme qui 

s’appelait ‘Demain 98’88. 

Bien sûr, oui. 

Donc c’est ce qu’ils ont demandé, on y est allés, on a fait le cours pendant quatre ans, ce qui 

nous a donné plus tard le diplôme d’enseignant qualifié en maths. Mais indépendamment de ça, 

j’ai toujours travaillé avec les maths parce que j’ai fait un parcours scientifique, du coup, alors 

que j’étais directeur, nous avions des gars… à l’époque il n’y avait pas le programme HILA, plus 

tard le programme HILA est entré en jeu. Alors j’enseignais, par exemple… de temps en temps 

on recevait des jeunes capables de passer les examens du Bac, en maths. Par exemple, je me 

rappelle de ce jeune de Jérusalem, du quartier d’Ein Kerem, qui a tué tous les membres de sa 

famille, donc j’étais… 

Ah, vraiment ? Il était là ? 

Oui, j’ai commencé comme coordinateur, puis j’étais son directeur, bref, il voulait faire le Bac et 

j’ai vu qu’il était capable de faire même cinq unités en maths. Je m’y suis mis avec lui, et il a 

tout fait, maths, physique. C’est-à-dire qu’à l’époque déjà en tant que directeur j’essayais. J’ai vu 

que je suis vraiment… que cette partie de moi ne s’était pas réalisée dans ma vie, au niveau du 

                                                
88 Formation de reconversion professionnelle vers l’enseignement pour les personnes ayant un 
diplôme universitaire. 



110 

 

penchant vers les métiers scientifiques, alors que j’étais allé étudier l’assistance sociale, tout ça 

en… peut-être qu’on peut aussi le lier à… vous trouverez sûrement certaines connexions. 

La question est quelles connexions vous trouvez, vous. 

Quelles connexions je trouve… Alors j’ai fait des études, je suis devenu prof de maths, et ensuite 

je me suis dit… en même temps, oui, tout en enseignant les maths dans le foyer, HILA a fait sont 

entrée dans l’histoire, Ran Arbib89, si vous le connaissez. 

Oui, je le connais. 

Donc il a commencé à ORT90, puis il est passé chez vous91. Ils m’ont appelé aussi, c’est-à-dire, 

ils ont vu le potentiel, alors j’ai donné des formations continues aux enseignants, aux enseignants 

de maths. Jusqu’aujourd’hui je forme des enseignants. A un certain moment, je me suis dit 

qu’une licence ne suffisait pas, qu’il fallait continuer. J’ai commencé en ’99, j’ai fait un master à 

Tel Aviv Recanati, un MBA92, un programme unique pour directeurs et pour ceux qui ont une 

expérience dans la gestion, au travail on m’a laissé prendre une journée par semaine, puis il y 

avait le vendredi où il n’y a pas école de toute façon... Avec un léger soutien, c’est un 

programme prestigieux qui coûte beaucoup d’argent, mais j’ai aussi reçu un peu d’aide du 

ministère de la défense, je suis reconnu comme handicapé de l’armée. J’ai fait le master, puis j’ai 

tout de suite envisagé le doctorat. C’est-à-dire que déjà pendant le master j’ai essayé de chercher 

quelqu’un avec qui je pourrais établir un lien, heureusement j’ai trouvé, mais il était du 

Technion93, il était notre professeur et était du Technion, mais aussi de Bar-Ilan94, c’est-à-dire 

qu’il travaillait dans les deux endroits. J’ai crée un lien avec lui, il m’a invité à discuter, il m’a 

dit, Voilà, ce sont mes domaines, et ici, si vous voulez, il y a le domaine du financement. Et c’est 

mon domaine aussi, le domaine du financement. J’ai fait le doctorat, ça a pris… il fallait 

compléter, compléter une thèse de master car le MBA, on le fait sans thèse. Alors j’ai fait une 

thèse de master puis un doctorat. 

                                                
89 Directeur pédagogique du programme HILA avant moi.  
90 Réseau d’écoles technologiques. 
91 A l’association des MJC. 
92 Programme de master en gestion à l’Université de Tel-Aviv. 
93 Institut polytechnique spécialisé dans les sciences exactes et dans l’économie. 
94 Université du centre du pays. 



111 

 

Vous l’avez fait dans le domaine du financement ? 

Dans le domaine du financement. C’est la gestion avec expertise en financement. J’ai dû prendre 

encore des cours assez sérieux en économétrie, tu dois faire des recherches, des recherches dans 

les domaines économiques. D’accord, j’ai fait des efforts, j’ai fait beaucoup d’efforts, ça m’a pris 

des années mais chaque moment était un plaisir parce qu’en fait je ne me suis jamais arrêté de 

travailler. C’est-à-dire que cela m’était permis car… J’ai voulu m’inscrire à Tel-Aviv pour les 

études de doctorat, et je me suis dit que j’allais peut-être le faire à Tel-Aviv. A Tel-Aviv ils 

m’ont dit, Ecoutez, vous pouvez commencer, mais pour les deux premières années nous voulons 

que vous travailliez ici en tant qu’assistant de recherche et en tant que… Je ne savais pas si je 

pouvais me le permettre… certes on te propose d’être assistant de recherche, tu peux vivre 

seulement de ça, mais tu as une famille, tu as des enfants, et tu es habitué à… et quoi, quitter 

maintenant le Parrainage de la jeunesse, pendant deux ans je n’ai pas quitté le Parrainage de la 

jeunesse même pour un jour. Puis, à Bar-Ilan, il s’est avéré qu’ils étaient d’accord, il n’y avait 

plus la condition que je quitte, donc je suis devenu aussi assistant de recherche, sans problème, 

j’ai trouvé le temps, j’ai trouvé. Et voilà, j’ai fait mon doctorat en financement et je continue, et 

je suis aussi resté un peu lié à l’université. 

Comment ? 

J’enseigne à l’université, à Bar-Ilan, mais seulement les après-midi, et peu, parce qu’ils attendent 

que je prenne ma retraite pour pouvoir venir à l’université à temps plein, mais je donne une heure 

par-ci, une heure par-là vraiment, juste pour garder le lien, et je continue à faire mes recherches. 

Entre temps il y a eu quelques publications. 

Ah oui ? 

Oui, oui… dans le domaine du financement bien sûr. 

Oui, oui. 

Mais évidemment, la partie principale de mon travail, de mon temps, c’est au Parrainage de la 

jeunesse. Donc je ne sais pas si un jour je pourrai quitter le Parrainage de la jeunesse, c’est 

comme un virus qui…un virus qui se trouve à l’intérieur de toi, dans le corps… je suis attaché à 

eux, aux jeunes, aussi bien aux garçons qu’aux filles ici. Ecoutez, vous venez, vous sentez que 



112 

 

c’est ça, le vrai travail. Les étudiants dans les universités, s’ils apprennent ou pas, à la fin ils 

passeront, mais ceux-ci, ils ont vraiment besoin d’aide, ils ont vraiment besoin d’être poussés, ils 

ont vraiment besoin de tendresse. Maintenant, cette expérience de tant d’années, de trente et 

quelques années, rien ne peut la remplacer. Vous pouvez parachuter des professeurs ici, je ne sais 

quoi, ils ne feront pas le travail comme il faut. C’est-à-dire, ce que je veux dire c’est que dans ces 

endroits vous n’avez pas besoin d’être professeur ni docteur, ni même d’avoir un master. Vous 

avez besoin d’une formation de base, certes, mais il s’agit de donner, il s’agit d’une attitude, il 

s’agit de… donner, surtout de donner à l’infini, tout simplement à l’infini. Pour ma part, avant 

les examens j’arrive à un stade où il n’y a rien d’autre, sans ça ils ne les passeront pas. Car quand 

ils arrivent, écoutez, c’est presque niveau zéro, et faire avec eux tout ce qu’on fait… qui aurait 

cru, jusqu’à il y a quelques années, qu’ils passeraient leurs Bac ? Qu’ils termineraient douze 

années de scolarité ? À part leur acte de naissance ils n’avaient pas de diplôme. Et aujourd’hui ils 

reçoivent, ils font… écoutez, parfois vous avez vous-même du mal à y croire. Vous prenez un 

garçon qui est… ou une fille, dont vous ne croyez pas qu’ils puissent obtenir un diplôme, vous 

commencez avec eux au niveau de huit ans de scolarité, neuf, dix, et plus tard ils arrivent aussi à 

douze. Ecoutez, c’est… 

Et d’où vient cette foi ? 

Je… regardez, je ne peux pas dire que c’est plus… c’est quelque chose qui… tout d’abord c’est 

dans la personnalité, c’est évident, car sans une telle personnalité vous… je pense qu’on peut 

aller plus loin encore. Ecoutez, une fois pendant les études d’assistance sociale, on nous a 

demandé d’écrire à propos nous-mêmes, faire un travail, se demander pourquoi, examiner la 

raison de  notre choix de cette direction d’assistance social. Donc j’estime qu’il y a quelque 

chose dans mon passé, c’est-à-dire dans mes expériences personnelles, mais je crois que ça a 

commencé à la maison, que c’est déjà depuis l’enfance. C’est-à-dire, écoutez, j’ai grandi dans un 

endroit… mes parents m’ont élevé d’une certaine manière, ça leur importait, malgré les 

conditions… j’ai réussi aussi dans un certain sens. En plus, il s’agit du lien qui est créé. Ecoutez, 

il se crée un lien, il se crée un lien profond à… et je pense, en analysant, je pense qu’il y a aussi 

quelque chose que je peux voir dans le fait que je me connecte tout le temps avec ces jeunes, 

avec ces jeunes-là, et je m’amuse avec eux. C’est-à-dire, je travaille beaucoup sur la base de 

l’humour, c’est pareil avec les étudiants à l’université. C’est à dire que je suis une sorte de corps 



113 

 

étranger, je ne suis pas un professeur conventionnel. Ils voient que j’ajoute beaucoup d’humour, 

de trucs… je peux raconter tout à coup une anecdote sur ma femme en rigolant, où je me moque 

de moi-même, oui. En fin de compte, ça se reflète dans les retours à l’université, et dans les  

endroits comme ici, ça s’exprime quand ils sautent sur vous : On vous aime ! Voilà Meni qui 

arrive ! … C’est nourrissant, c’est de l’alimentation réciproque. Ça se développe avec le temps. 

Maintenant, je peux aussi voir en moi le processus que j’ai moi-même passé, les changements 

que j’ai eu dans ma vie, car dans mon rôle de direction, vous créez en fait une sorte de situation 

isolée, vous êtes isolé. 

(…) 

Vous êtes isolé, alors le rôle même crée une sorte de distance, bien que par nature je ne crée pas 

cette distance. Mais je crois que l’histoire du rire, de l’humour, qui est très nécessaire chez nous, 

ici, dans ce genre de cadres, partout l’humour aide… c’est une chose qui s’est développée avec le 

temps. Au début j’étais relativement très fermé, et avec le temps je me suis ouvert. Le fait que 

j’aie vécu ce que j’ai vécu dans ma vie, je pense qu’au début ça a contribué à une certaine 

fermeture, mais j’ai reconnu le besoin en moi d’aller discuter moi-même avec des professionnels. 

J’ai eu des conversations, et je me suis ouvert, peu à peu, c’est un processus, ça s’est fait petit à 

petit, même si j’ai dû m’aider aussi par des médicaments à certains moments, parce que de toutes 

les façons ce que j’ai traversé dans ma vie une chose compliquée. Mais avec le temps vous 

voyez… 

(…) 

Voilà, c’est à dire, je me trouve aujourd’hui dans une situation où, disons, j’ai la possibilité de 

partir en retraite au niveau de l’âge et des années de… et il y a toutes sortes de plans de retraite. 

C’est à dire, c’est très tentant de commencer une deuxième carrière, c’est à dire, clore un 

chapitre ici, recevoir, non pas des dédommagements mais une retraite, une retraite fixe, une 

retraite de l’Etat, une retraite budgétaire, oui. Et en plus, entamer une carrière universitaire à la 

fac, pas seulement une heure par-ci une heure par-là comme je fais aujourd’hui. Et je n’attends 

pas ça (la retraite, ndt) avec joie. C’est à dire, je suis encore lié aux gens, je suis toujours en train 

de donner, je suis toujours… Ecoutez, mardi, je viens tout juste de me rappeler, mardi nous 



114 

 

faisons une sorte de pot en l’honneur du départ de la directrice de Neot Aviv. Vous avez entendu 

parler de Neot Aviv95 ? 

Non. 

Neot Aviv c’est aussi l’un des foyers où l’accent est mis sur le Bac donc c’est moins connu. Mais 

en tout cas, j’ai enseigné là-bas aussi pendant des années, alors ils m’ont invité au pot et 

demandé dire quelques mots à de la directrice et des pensionnaires. Alors j’ai pris un moment 

pour me rafraîchir la mémoire. Ecoutez, tout à coup je me revois en fait, quand je reviens en 

arrière : je ne suis pas un enseignant conventionnel. Même quand ils m’ont dit, là-bas, que ce 

n’était plus un foyer gouvernemental mais une pension publique, et que l’Etat m’interdisait d’y 

travailler, j’y suis allé comme bénévole. Et j’y restais tard la nuit, parce qu’ils avaient bientôt 

leur Bac, et aussi à la sortie du Shabbat, et le vendredi lorsque j’étais libre, j’y allais, sans être 

payé. J’ai même créé une sorte de situation qui n’est pas du tout habituelle, c’est à dire, j’ai 

ramené (à Mitspé Yam ndt.) les cinq filles de là-bas qui allaient passer le Bac… on m’avait dit 

de ne plus y aller car c’était impossible du point de vue de l’assurance, si vous y venez et que 

vous… Je leur ai dit d’accord, venez chez moi à Mitzpé Yam, j’ai un groupe de garçons avec qui 

on révise les mêmes sujets pour le Bac. Je les ai tous réunis, bien-sûr après un travail de 

préparation… le directeur là-bas a failli perdre son sang-froid : Quoi ? Vous nous ramenez des 

filles ici ? 96. - Il ne se passera rien, j’en prends la responsabilité, et je les ai tous préparés 

ensemble. Tout à coup on pouvait voir ce paysage, tout à coup des filles qui se baladent dans 

l’internat… Alors ça vraiment, c’est à dire que moi aussi, cette histoire de pousser un peu les 

limites et de voir que rien ne s’est effondré… Finalement ils se sont tous accrochés et c’est 

comme ça qu’ils ont passé leur Bac. Ceux-là se sont accrochés, celles-là se sont accrochées aussi, 

donc il n’est rien arrivé de grave. 

Et dites-moi, ce qui est intéressant, vous avez quand même fait un changement parce que 

vous avez pris la direction de l’enseignement relativement tard. 

                                                
95 Foyer pour jeunes filles à risques. 
96 Au niveau réglementaire, il est interdit aux jeunes garçons de Mitzpé Yam d’être en contact 
avec des jeunes filles. Entre autres raisons, certains sont des agresseurs où des délinquants 
sexuels. De même, certaines filles sont victimes des violences sexuelles et, ou dans la 
prostitution. 



115 

 

C’est vrai, chez moi c’est comme si c’était à l’envers toute cette histoire. Certains commencent 

par l’enseignement, et plus tard… Mais vous pouvez regarder l’autre sens, celui de moniteur, 

puis je suis devenu coordinateur, et à l’époque, le coordinateur s’occupait et de l’enseignement et 

de l’internat tout entier, c’était une sorte de directeur adjoint. Le responsable de l’enseignement 

est aussi responsable de… Il n’y en avait qu’un, et c’était moi, et en fait j’étais responsable des 

professeurs et des… et c’est vrai qu’à ce moment-là je n’avais pas la formation d’enseignant. 

Et d’où vient cette capacité, cette confiance dans la capacité de réussite de ces enfants ? 

Justement, comme vous dites, ils n’arrivent qu’avec leur acte de naissance et quand même 

ils réussissent. 

Regardez, je ne vais pas le nier, lorsque j’ai commencé cette histoire du Bac à Mitzpé Yam, je 

suis arrivé en leur disant : Les amis, je veux ouvrir un groupe pour le Bac ici, c’était il y a 

quelques années, le Bac en mathc. En maths ? Qui ? Quoi ? Qui en serait capable ? Montre-

moi… Confiance zéro, il n’y avait aucune confiance. Et je ne mentirai pas en disant que je n’en 

tremblais pas, parce que quand-même j’ai pris sur moi une certaine mission. Ecoutez, ça ne m’a 

jamais effrayé de travailler dur, et j’ai toujours cru que plus dur vous travaillez… il n’y a pas… 

ça n’existe pas, si vous travaillez dur, vous cueillerez les fruits. Alors vraiment il s’agit de la 

confiance dans le travail dur. La confiance en ces gars qui ont besoin d’une expérience 

réparatrice, et qu’on peut l’atteindre aussi par d’autres manières, moins conventionnelles. Et puis 

j’ai cette passion, j’ai, je… 

La passion. 

Oui, écoutez, parfois ils peuvent vous rendre dingue, sans aucun doute. Parfois moi aussi je me 

retiens, parfois j’ai l’impression que je vais bientôt… Mais ça passe, très vite. Ça passe très vite 

parce qu’à la fin vous comprenez, vous retrouvez votre calme et vous vous dites, mince, ils ont 

15, 16, 17 ans, quoi, rappelle-toi comment tu étais à cet âge, plein d’hormones et tout. Et en 

dehors de ça, ils sont passés par tant de misères dans leur vie, chacun d’eux, par rapport à 

l’expérience de vie d’autres jeunes, et ils méritent une expérience réparatrice, ils la méritent. 

Cette confiance est dans le fait que nous leur donnons des outils, des outils de base, et qu’avec 

ces outils ils devront finalement s’en sortir. En plus je dis : oui, je ne nie pas et je ne m’humilie 

pas, je dis que pas tout le monde peut le faire, tout le monde n’est pas capable de tenir tant 



116 

 

d’années dans l’enseignement. Voilà, j’ai la possibilité de partir en retraite maintenant, avec 

toutes les conditions – et non, je ne pars pas encore. Vous dire que je ne le considère pas, jour et 

nuit, en moi même, et ma femme dit : Allez, il est temps, fais le pour toi, allez, l’université, laisse 

tomber… Elle aussi je l’ai connue dans le cadre du travail de directeur adjoint, elle est officière 

de police… et celle d’avant, ça c’est mon deuxième mariage, la précédente aussi était de la 

police, une officière de la police. 

Ah, vraiment ? 

Toutes dans la police. Et entre les deux j’avais une copine policière. Je ne sais pas. Vous pouvez 

analyser mon passé et dire si c’est un hasard d’avoir des copines policières… j’ai aussi eu des 

copines assistantes sociales. Est-ce un hasard ? Je ne sais pas. Oui, il y a tout ça, toutes les 

histoires personnelles qui ont leur influence. 

 

Pedro 

Racontez-moi donc où vous êtes né. 

Je suis né à Buenos-Aires, en Argentine. 

Vous avez quel âge, maintenant ? 

41 ans, 1970. Je suis le deuxième fils, j’ai un frère plus âgé que moi, pour vous dire 

l’emplacement. 

Vos parents sont nés en Argentine ? 

Non, non. Mon père est né en Argentine, ma mère est née en Sibérie, puis elle est allée en 

Pologne pendant la guerre, elle a fui la guerre, après la guerre ils sont arrivés en Argentine. Et là-

bas… 

Où dans Buenos-Aires ? Dans quel quartier ? 

À Almagro. 

Ok. Ça ne me dit pas grand chose, mais c’est plutôt dans la périphérie, non ? 

Non, non, Almagro c’est vraiment à dix minutes du centre, de l’obélisque, oui. 

Je vois. Et enfant, vous êtes allé à quelle école ? 

Je suis allé à l’école… jusqu’à l’âge de huit ans j’allais à une école juive. 



117 

 

Laquelle ? 

Bialik. Et à partir de huit ans, comme c’est devenu déjà financièrement lourd pour mes parents, 

je suis allé à une école normale. 

Argentine ? 

Nationale, disons. Et plus tard j’ai continué à Hipólito Vieytes, c’est le nom du lycée. 

Qui est spécialisé en… 

Comercial (en espagnol ndt.) 

Économie. 

Économie, oui. Et à partir de 13 ans, j’ai partie d’un mouvement de jeunesse. 

Lequel ? 

Le Jeune Israël, ça s’appelait. Ça ressemble à… c’est plutôt proche du Betar97, mais pas autant... 

un peu moins... C’est un mouvement qui existe uniquement là-bas, en Argentine et en Uruguay. 

J’y ai passé toutes les étapes jusqu’à ce qu’en… quand j’avais 18 ans, après le lycée, je suis 

arrivé en Israël dans le cadre d’un programme de l’institut pour animateurs. J’ai participé un an 

au programme, et alors à mon retour en Argentine, j’étais le secrétaire du mouvement pendant 

huit mois, puis j’ai immigré en Israël. 

Où ? 

À Ma’agan Michael98, là-bas j’ai fait l’oulpan. C’est à dire, je suis venu indépendant, comme on 

dit. 

Ah, sans un groupe-noyau ? 

Sans noyau, tout seul, je suis venu tout seul, parce que ce mouvement est petit un mouvement, ils 

n’ont pas réussi à rassembler un noyau. J’ai été à l’oulpan pendant six mois, après j’ai été 

bénévole pendant encore quatre mois, et puis, dans le cadre du noyau du Nahal99 je suis arrivé à 

Kfar Ruppin, où j’habite maintenant, jusqu’aujourd’hui. 

Et vous avez fait votre service militaire ? 

J’ai fait mon service militaire, un an et demi. J’avais déjà 24 ans quand j’ai été mobilisé. Pardon, 

j’avais 22 ans quand j’ai été mobilisé. J’ai terminé à 24 ans, et voilà. Après, j’étais membre de 

kibboutz. 

                                                
97 Mouvement de jeunesse sioniste. 
98 Kibboutz. 
99 Cadre militaire ajoutant au service une période de vie et de service en communautaire dans un 
kibboutz. 



118 

 

Et vous êtes toujours membre de kibboutz ? 

Oui, oui, membre de kibboutz. 

Toujours membre de kibboutz. 

Oui, oui. 

Et vous êtes marié ? Aves des enfants ? 

Je suis marié avec D. et nous avons un enfant de l’âge de… un enfant, quinze ans et demi. Elle 

est fille de kibboutz… le noyau de Nahal, le kibboutz, ça va toujours ensemble, comme ça, avec 

le... Et voilà, j’ai travaillé beaucoup d’années dans la ferme piscicole là-bas, au       kibboutz, 

jusqu’au moment où j’ai compris qu’il fallait faire quelque chose d’autre, et je suis allé faire des 

études. 

Quelles études ? 

Dans un premier temps, je suis allé faire des études d’ingénieur technicien pour logiciels et 

quand j’ai fini ces études-là, j’ai commencé à enseigner l’informatique et pendant 

l’enseignement de l’informatique, le directeur m’a fait comprendre – non, pendant le travail, 

après avoir appris l’informatique – que si je voulais rester dans l’école, je devais obtenir aussi un 

diplôme d’enseignant. Alors je suis allé étudier à Levinsky100, j’ai fait une licence d’éducation, 

en enseignement de maths. 

Alors vous avez deux diplômes ? 

Oui. Et depuis, je travaille à l’école, depuis 2000. 

Dans l’école là-bas, à Kfar Ruppin ? 

À Névé Eitan, oui, c’est l’école élémentaire là-bas, à côté de Kfar Ruppin. J’enseigne les maths 

et je suis aussi professeur principal, depuis de nombreuses années. À part ça, je travaille à 

Malkishua101. 

Et ça va ensemble, Malkishua et l’école élémentaire ? 

Non, là-bas ce n’est pas une école élémentaire, c’est un lycée. 

Ah, c’est un lycée ? 

Oui, oui. Ça va très bien avec le lycée, c’est excellent. Ce sont deux… chaque chose est 

complétement différente, mais la combinaison est super. 

La combinaison est bonne ? 

                                                
100 École pour enseignants. 
101 Centre pour adolescents et adultes en traitement pour addictions aux drogues et à l’alcool. 



119 

 

Très bonne. 

Pourquoi ? 

Parce que j’ai l’impression, chaque fois que je viens ici, d’avoir une sorte de liberté. 

Ah, vraiment ? 

Vraiment. Là-bas c’est beaucoup plus… je ne sais pas, il faut activer davantage tous ses sens, 

surtout quand on est prof principal. Quand on est enseignant - un peu moins, c’est un peu moins 

engageant. Quand quelqu’un est prof principal et qu’il a 34 enfants, alors il y a toujours quelque 

chose, il faut toujours s’occuper de quelque chose, et si on veut rester significatif, alors il faut 

travailler… c’est à dire, on ne peut pas dire, allez, ça va se résoudre tout seul. Donc ça exige 

beaucoup d’énergie. Puis quand on arrive ici, c’est une sorte de… ici je suis enseignant, là-bas je 

suis d’autres choses encore. Et aussi, l’ambiance ici est une autre ambiance, c’est… 

Mais dans tous les cas, vous avez aussi une expérience, en fait, dans un lycée formel et à 

Malkishua, ce qui est… 

C’est vrai, c’est vrai. 

Même si l’éducation est formelle, le cadre n’est vraiment pas formel, oui. 

C’est juste, c’est très juste. 

Même s’il est strict. 

C’est vrai, c’est vrai, c’est vrai. 

C’est intéressant. Alors avant que nous parlions d’aujourd’hui, je voudrais revenir en 

arrière. Tout d’abord, par rapport à… de toute façon, vous avez eu une expérience non 

formelle, c’est à dire… 

C’est vrai, dans le mouvement de jeunesse. 

Le sujet de l’éducation ne vous a pas été étranger. 

Non, vraiment pas. 

Et à l’époque, dans ce mouvement, comment vous l’avez appelé ? Le Jeune Israël ? 

Oui, Le jeune Israël. 

Vous avez suivi des formations, des séminaires en éducation ? 

Tout le temps… J’essaie de réfléchir, il y avait toutes sortes de cours pour les animateurs, mais 

dans un cadre pas sérieux. C’était plutôt, comme ce qu’on a fait avec vous, vous faisiez la même 

chose, c’est à dire, vous avez continué le processus. Quand je suis arrivé ici, à l’institut pour 

moniteurs, j’ai reçu un peu plus d’outils. 



120 

 

 

Qu’est-ce que vous avez reçu ? Vous vous rappelez ? 

Je me rappelle qu’il y avait aussi toutes sortes de techniques pour faire des activités, comment 

planifier l’activité. Je me souviens avoir utilisé toutes sortes de procédés : comment… j’essaie de 

me rappeler sur quoi exactement, qu’est-ce qu’il y avait là-bas, mais je me souviens avoir un 

fascicule avec moi en rentrant en Argentine, avec toutes sortes de démarches pour être 

significatif ou quelque chose comme ça, comment faire des choses et rester significatif. Mais 

c’est tout, ça c’est la théorie. Dans l’ensemble j’ai une foi absolue dans le fait qu’il faille un peu 

plus que la théorie pour rester significatif. 

 

Je pose la question, plus tard je vous expliquerai pourquoi, mais je pose la question, c’est à 

dire, parce que ça fait partie aussi de la recherche – est-ce que vous vous rappelez de 

certaines théories, si vous avez étudié des théories pédagogiques ou éducatives 

quelconques ? 

Je ne pense pas que c’est une théorie qui soit basée sur quelqu’un, l’un des grands… C’est plutôt 

comment fixer, au début d’une activité, vos attentes, faire une mise au point des attentes. Et je 

me rappelle, il y avait… insister sur le respect dans le groupe, que tout le monde ait une place 

pour s’exprimer, et pas être critique envers les autres. Toutes sortes d’étapes que sûrement… je 

ne raconte rien de nouveau, mais c’est les choses que… c’était principalement sur ça, pas sur le 

contenu mais plutôt sur le ‘comment’. 

Sur la méthodologie. 

Exactement. C’est pour ça que je me rappelle avoir eu un cahier avec toutes sortes de… à faire et 

à ne pas faire, ou des choses comme ça, des recommandations pour comment le bien faire. 

Et après, quand vous êtes venu en Israël, vous êtes venu seul ? 

Tout seul. 

Et votre famille est toujours là-bas ? 

Non, ils sont ici, mais ils sont venus après moi. 

Vous êtes venu en Israël, et en fait, vous n’avez pas envisagé de continuer dans la direction 

de l’éducation ? 



121 

 

Je n’ai pas envisagé l’éducation, mais vous voyez à tel point… probablement il y a eu quelque 

chose ici, quand j’étais à Ma’agan Michael, tout le monde travaillait dans les usines etc., et moi, 

j’ai été envoyé travailler à l’école maternelle. 

Ah oui ? 

Oui, je travaillais avec des enfants dans une école maternelle. C’était mon travail. Donc 

probablement quelque chose est resté, car tout le monde travaillait dans les usines ou dans la 

ferme piscicole ou dans l’étable, et moi, je travaillais avec les enfants. 

Vous avez été envoyé à l’école maternelle. 

Oui, oui. Et aussi, quand je suis arrivé à Kfar Ruppin, je me souviens qu’on voulait que je 

travaille avec les enfants là-bas. Je ne sais pas, quelque chose par rapport au… ça a probablement 

fait le… Oui, c’est quelque chose que j’ai toujours désiré –  enseigner. Je n’avais pas l’éducation 

formelle en tête, justement j’ai toujours pensé plutôt à l’éducation non-formelle. 

La non-formelle. 

La non-formelle. 

Alors pourquoi avez-vous choisi de faire des études d’ingénieur-technicien ? 

J’ai choisi les études d’ingénieur-technicien, je ne peux pas expliquer pour quelle raison, j’ai 

simplement voulu partir de la ferme piscicole. Mes parents ont mis la pression sur moi, Va faire 

quelque chose de toi. Ma femme a mis la pression sur moi, Pedro, ça suffit, tu travailles 14 

heures par jour, jour et nuit, il n’y a pas de vie là-dedans. C’est à dire, l’avenir ne semblait pas 

bon. Du point de vue médical, j’ai commencé à avoir toutes sortes de plaies aux jambes, à cause 

de l’eau, vous savez, c’est de la crasse en fin de compte. 

Le caoutchouc. 

Donc je venais justement de lire qu’il y avait, dans la vallée du Jourdain, (des études d’) 

ingénieur-technicien des logiciels et d’électronique, etc. Je me suis dit, moi et l’électronique, ça 

ne me semble pas être une bonne union, mais les logiciels, c’est à dire l’informatique, ça m’a 

paru intéressant. Ça venait tout juste de commencer, toute cette histoire des ordinateurs, alors ça 

a éveillé mon intérêt. 

C’était en quelle année ? 

En ’98. C’était encore avant le bogue de l’an 2000. Je me souviens que nous étions tous dans 

l’hystérie avant le bogue de l’an 2000, qu’on allait devoir sauver le monde, mais à la fin 

personne n’a eu besoin de nous. Et voilà, quand j’ai terminé les études je n’ai pas du tout 



122 

 

envisagé d’aller vers l’éducation. Ma mère est tombée sur une annonce dans le journal, on 

cherchait un enseignant d’informatique parlant l’espagnol, pour les classes de NAALE102. Vous 

savez ce que c’est les classes de NAALE ? 

Oui, oui. 

À une école dans le kibboutz Beït-Alfa. Ma mère m’a dit, Prends le téléphone et appelle. J’ai dit, 

Je suis prof ? Quel prof ? Je ne suis pas prof. Mais j’ai appelé et c’est comme ça que ça a 

commencé, oui. Commencez ici… vous savez, puis la question : Vous connaissez les maths ? J’ai 

dit, Oui. – Venez-venez, venez enseigner les maths aussi. Vous commencez à connaître l’école, 

vous rentrez dans quelque chose, et assez rapidement, vous… c’est probablement… 

Et comment vous êtes devenu professeur principal ? 

Je pense qu’après deux ans de cours comme ça, le directeur est venu me dire qu’il était 

impressionné du rapport qui avait été créé, Je veux vous garder. Vous savez, quand on propose à 

quelqu’un d’être professeur principal dans une école, c’est une sorte de… 

Certificat d’assurance. 

Une sorte de certificat d’assurance, parce que celui qui est prof principal, c’est toujours… je ne 

le savais pas, j’étais nouveau dans le système, mais quand quelqu’un est prof principal, on lui 

complète (ses heures) à plein-temps. Comment ? On trouve les moyens. Mais si quelqu’un n’est 

pas prof principal, on n’est pas obligé, vous savez… peu importe si vous n’avez que dix heures, 

ce n’est pas… Et alors j’ai compris ce truc, et il m’a expliqué que, quand vous êtes prof 

principal… en fait, l’école veut encourager les professeurs principaux. Il s’agissait de faire partie 

d’un groupe plutôt agréable, ce sont des gens avec qui vous aimez passer du temps. Et l’école 

développe encore plus, ils font toujours des soirées pour les profs principaux, et vous entendez 

toujours les enseignants se plaindre, Pourquoi on fait toujours des activités pour les professeurs 

principaux ? Je suis entré dans l’éducation. Au début ça n’a pas été simple, c’est… mais on a 

sauté dans l’eau. Je suis quelqu’un qui n’a pas peur de sauter dans l’eau, c’est l’une des raisons 

pour lesquelles, je crois…c’est ce que je ne sais pas… je peux dire – une bonne chose que je 

peux dire de moi, c’est que je sais prendre une profonde respiration et foncer. Voilà, alors j’ai 

aussi commencé à enseigner ici l’éducation routière, qu’est-ce que je connais de l’éducation 

routière ? J’ai pris un cours, je me suis dit, allez, en avant, pourquoi pas ? Parce que je pense que 

                                                
102 Classes d’enfants et d’adolescents juifs ayant immigré seuls en Israël. 



123 

 

le contenu ne représente que 20% de l’affaire. Mais est-ce que vous pouvez créer un lien et voir 

(l’élève ndt.) comme un égal etc., ça c’est déjà un grand avantage. Et j’insiste sur ça. 

Un instant alors, avant qu’on parle de vos traits de caractère, je veux un peu plus… tout 

d’abord, l’école est à Beït-Alfa, si je comprends bien ? 

Non, elle était à Beït-Alfa quand j’ai commencé, mais ensuite on l’a réunie avec Névé Eitan, 

c’est à dire, c’est une école commune pour toute la région là-bas. 

Je comprends. C’est à dire qu’il s’agit et des mochavim et des kibboutzim ? 

Et Beït-Shéan aussi, et aussi… 

Ah, Beït-Shéan aussi ? 

Il y a environ cent… à Beït-Shéan ils ont leur propre école, mais disons que beaucoup préfèrent 

aller dans les écoles collectives. 

Oui, je comprends. 

Et nous avons aussi NAALE, trois classes de NAALE : une 2nde, une 1ère, et une terminale. 

Ah, oui ? 

Oui, chaque année… et l’internat est à Kfar Ruppin, donc je rencontre les enfants aussi à… je ne 

suis pas leur prof principal, mais je ne veux pas non plus l’être, pour que ça ne soit pas trop… 

Et d’où viennent les enfants de NAALE ? De partout dans le monde ? 

12 langues, c’est à dire, 12 pays y sont représentés. Vraiment. Il y en a qui viennent d’Espagne, 

et il y en a de Honduras, du Guatemala, et de… vraiment. 

Je vois. 

C’est vraiment beau, l’Amérique du Sud en entier. 

Ah, de toute l’Amérique du Sud ? 

Vraiment, des Brésiliens et des Argentins et des Chiliens et des Uruguayens et des Paraguayens. 

La Colombie, Honduras, le Guatemala et les Etats-Unis, il y a quelques hispanophones qui y 

avaient immigré, et l’Espagne. Oui, c’est vraiment… c’est un grand bazar là-bas. 

Je ne savais pas… je ne savais pas qu’il y a tant d’enfants. 

Vous connaissez Lalo par hasard ? Vous n’avez pas entendu parler de lui ? Il y a quelqu’un qui 

s’appelle Lalo Soploi, Soploi, je me suis dit que peut-être… Il est aussi argentin et il s’occupe de 

NAALE depuis longtemps, je me suis dit que vous le connaissez peut-être. 

Non, non. Je connais NAALE mais non, je ne connais pas les gens là-bas. 

Ok. 



124 

 

Et alors quand vous avez commencé à enseigner, c’est là qu’on vous a envoyé faire une 

licence en pédagogie ou qu’on vous a dit…? 

Oui, oui. Après avoir enseigné pendant deux ans, le directeur m’a fait comprendre que sur le 

long terme… 

Ça n’allait pas marcher. 

Ça ne… vous n’êtes… c’est à dire, ce n’est pas sérieux de votre part non plus. C’est à dire, il 

était très sympathique et il a mis les choses devant moi. Et ça m’a donné… en vérité, j’ai trouvé 

un cadre comme ça, ce n’était pas simple car étudier à Levinsky, c’est à Tel Aviv, vous savez, et 

deux fois par semaine je partais à trois… pardon, j’arrivais là-bas, à trois heures de l’après-midi, 

j’enseignais ici jusqu’à une heure puis je partais, et là-bas c’était jusqu’à neuf heures de soir, 

j’arrivais à la maison à onze heures du soir. C’était trois années très… 

Intensives. 

Très, très. Mais, j’avais aussi des avantages, parce que pour tout ce dont j’avais besoin, j’avais 

l’équipe qui pouvait m’aider. Si c’était en hébreu, je m'installais avec le prof d’hébreu. Et si 

c’était les maths… c’est à dire, j’avais simplement plein de profs à qui je pouvais faire appel 

pour m’aider, ce qui est un plaisir. 

Votre licence est en éducation ou…? 

En éducation, une licence en éducation. 

Éducation générale. 

Éducation, et l’enseignement est… c’est à dire, la discipline c’est les maths. 

Est-ce que vous vous rappelez de certaines théories, de quelque chose qui a contribué de 

façon importante, dans la licence en éducation, pour votre travail ? 

Voyez-vous, je me souviens d’un cours très… où nous nous occupions de la gestion de la classe. 

Je l’ai suivi en ligne, mais peu importe, un cours de gestion de classe, j’utilise jusqu’aujourd’hui 

une partie des choses que j’y ai apprises. Comment faire une conversation personnelle, comment 

pousser certains élèves, leur donner des petites tâches, quelque chose que je ne faisais pas avant 

ce cours. J’ai été prof principal pendant un an à peu près avant d’aller faire ces études, et pendant 

aussi… et ce sont des choses sur lesquelles j’insiste maintenant, les choses de ce genre, 

promouvoir personnellement chaque élève, établir une analyse au début de l’année, une mise au 

point des attentes, des objectifs. Au début j’ai fait les choses en classe beaucoup plus à la va-vite, 

et cette année, ou bien depuis trois ans déjà je fais attention, il y a un cahier, c’est à dire, au début 



125 

 

de l’année on note les objectifs, on fait des entretiens personnels, et trois mois plus tard on 

s’installe pour voir où on en est et ce qu’il faut faire et ainsi de suite. Ça, oui, c’est quelque chose 

que je peux dire… mais en ce qui concerne directement l’enseignement des maths, en vérité – un 

peu moins. Mais en ce qui concerne la classe, certainement. 

Et vous avez étudié aussi des théories pédagogiques ? 

J’essaie de m’en souvenir. Voyez-vous, ça ne fait  pas longtemps que j’ai fait les études mais ça 

fait déjà plus ou moins cinq ans. Je me souviens... nous avons étudié beaucoup de théories, 

seulement je ne m’en rappelle pas. Tous ces séminaires que nous avons faits, c’était… mais la 

vérité est que je ne me souviens pas beaucoup de théories, vraiment pas. 

Très bien. Plus tard je vous poserai une autre question par rapport à la théorie. 

Ok. 

Et tout au long des années, vous avez l’impression d’avoir eu des figures importantes 

pour… que vous puissiez considérer comme sorte de guides dans votre chemin vers 

l’enseignement ? 

Voyez-vous, je me rappelle toujours de mon commandant de peloton dans l’armée. C’est l’une 

des figures les plus importantes que j’ai eues, et la vérité est que je porte ça jusqu’à maintenant, 

même au quotidien. Une chose qui s’appelle, tout d’abord, parler sans crier. Parler fort mais sans 

crier. Et une deuxième chose, l’exemple personnel. Je me souviens de lui comme ça, il ne se 

bornait pas à dire « Faites ! », mais on faisait ensemble, et ça, c’est quelque chose dont je me 

souviens toujours. D’ailleurs, je suis en contact avec lui jusqu’à aujourd’hui. Ça, c’est quelque 

chose dont je me souviens, et je fais des efforts pour l’appliquer avec mes élèves aussi, surtout 

avec ceux dont je suis le professeur principal. Ceux dont je suis l’enseignant, c’est un peu… en 

fin de compte, je ne sais pas pourquoi je fais cette séparation tout le temps, mais pour moi il y a 

une très grande différence entre enseigner seulement et être professeur principal. 

Alors c’est quoi cette différence ? 

Je pense que l’engagement est différent. Quand j’enseigne les maths à quelqu’un, mon seul but 

c’est qu’il passe l’examen. Mais quand je suis professeur principal de quelqu’un, j’essaie de 

laisser (chez lui) plus de choses, qu’il portera avec lui dans un avenir proche. Voilà, on vient de 

rentrer de la grande sortie annuelle, nous avons amené des enfants autistes aussi, c’est ce que je 

veux. Qu’ils aident les enfants, qu’ils les acceptent, c’est à dire… les objectifs sont beaucoup 

plus pour la vie que : Tu as compris l’équation ? Bien, essaie de t’en souvenir pour faire… Je ne 



126 

 

sais pas, je me sens beaucoup moins engagé, ou bien, je n’ai pas tellement une capacité 

d’influence comme j’ai dans la classe (comme prof principal). Je suis prof principal en 3ème 

maintenant. 5ème, 4ème, 3ème. C’est déjà la troisième année que je suis avec eux. 

Et les maths, vous enseignez en quelles classes ? 

Les maths, c’est le bazar : j’ai la 4ème, la 2nde, la 1ère et la terminale. 

Je comprends. Et ici vous enseignez en préparation au parcours 12 et au Bac ? 

Non, ici j’enseigne seulement pour le Bac. 

Seulement pour le Bac, je vois. 

Seulement pour le Bac, oui. 

Donc vous avez dit que le commandant de peloton était l’un d’eux. 

Le comandant de peloton, oui, oui. L’un d’eux c’est le commandant de peloton, parce que je 

pense que les choses… même quand j’étais dans le mouvement de jeunesse, ou quand j’étais 

enfant, je ne faisais pas attentions à elles. Et seulement quand je suis arrivé à l’âge adulte, j’ai 

vraiment commencé à regarder ça. Mais quand j’y pense, c’est des choses que… waou… si 

quelqu’un arrive à faire ça, je pense qu’il peut vraiment être significatif, à mes yeux. C’est 

comme ça qu’il était significatif pour moi, alors je crois pouvoir préserver ça. Une autre chose 

que j’ai apprise d’une autre… de celle qui est maintenant la directrice de l’école, à l’époque elle 

était chargée des professeurs principaux, j’étais beaucoup en contact avec elle, et au début elle 

m’a accompagné. Toutes sortes de choses qu’elle enseignait… je pense que j’ai amélioré ça, 

mais c’est elle qui avait commencé : c’était le contact avec les parents, mais le contact positif 

avec les parents. Initier une conversation positive, et pas attendre que… Chaque semaine, 

prendre trois-quatre parents et leur dire, Voilà, votre fils aujourd’hui était… à cause de ceci et de 

cela… Et pas des paroles dans l’air, mais donner quelques exemples pour que ça ait un vrai sens. 

Ça, c’est des choses que j’ai apprises d’elle, je suis encore en train de le mettre au point, mais 

c’est l’intention. L’intention est que le parent soit avec vous, ensemble. Ça vaut un million de 

dollars. Si vous réussissez ça, ce que vous êtes dans la bonne direction. Et un moyen pour que le 

parent soit avec vous, c’est qu’il ne vous considère pas comme l’ennemi, ou comme le bourreau, 

mais comme quelqu’un qui sait aussi féliciter un enfant quand il le faut. Et pour ça, il faut initier, 

et ça exige du travail, car il faut appeler, et après une journée de travailler il faut trouver du 

temps pour ça malgré toutes vos autres occupations, mais voilà, il n’y a rien à faire. C’est un prix 

qui en vaut la peine, parce que, en fait, on construit le lien, c’est très important. 



127 

 

Vous êtes professeur principal en quelle classe ? 

Je suis professeur principal en 3ème cette année, et j’ai commencé avec eux en 5ème. C’est à dire 

que c’est la troisième et dernière année. Cette année nous nous séparerons. 

Et comment… qu’est-ce que les enfants disent de vous ? Ce n’est pas objectif, mais qu’est-

ce que vous en pensez, qu’ils vous aiment, qu’ils… ? 

Je pense que si vous m’aviez posé cette question il y a quelques années, j’aurais dit qu’ils 

m’aimaient ou pas selon la façon dont je réagissais. C’est à dire, si je suis sympathique avec eux, 

donc ils m’aiment. Si je suis strict, moins. Aujourd’hui je peux vous dire que peu importe quelle 

est ma réaction, ils m’aiment. Et c’est aussi ce qui est important, quelque chose que j’ai apprise 

avec le temps. On dit qu’il y a des choses que l’expérience fait, donc l’expérience fait que vous 

n’êtes pas obligé d’être tout le temps sympathique. Vous devez être vrai, et c’est ça la différence. 

Au début, les enfants sont un peu intimidés par ça, mais ensuite, je pense qu’ils savent apprécier 

ça, car… 

‘Vrai’, ça veut dire ? 

Vrai, ça veut dire être clair face à quelqu’un (qui demande), Bon, je peux rentrer chez moi? Il est 

7h, 8h, je suis fatigué, j’ai mal à la tête… Donc il y a quelques années, mon sentiment était que, 

si je lui disais oui, alors il serait à moi. Aujourd’hui, je lui dis non, et il est toujours à moi. C’est 

ça, la différence. Je ne dois pas me sentir mal à l’aise quand je lui dis non, parce que je lui dis, 

non, c’est important que travaille, tu as un contrôle dans deux semaines, ne sois pas complaisant 

avec toi-même, reste. Avant, je n’avais pas pensé à ça. Je me disais, quoi, si je lui dis non, il sera 

fâché avec moi. Je pense que c’est l’une des choses… 

Et vous arrivez à atteindre tous les enfants ? 

C’est toujours le point. Disons que je n’arrive pas à atteindre tout le monde. Il y a 34 enfants, 

mais je fais des efforts, je tâche d’atteindre tout le monde, j’essaie. Évidemment, la plupart du 

temps on s’occupe le plus d’un petit nombre d’enfants, de ceux qui exigent beaucoup plus, mais 

j’essaie. Je me rappelle toujours que… Et parfois donner de  l’attention ça veut dire lui donner 

une petite tape sur le dos et dire, Comment ça va ? Comment ça s’est passé ? Quoi de neuf ? À 

mon avis, au moins, c’est quelque chose… je ne… qu’il voie que je le vois, c’est important. 

Et quels sont les caractéristiques des enfants qui demandent le plus d’attention ? 

Regardez, les caractéristiques des enfants… c’est tout d’abord ceux qui ont un peu de difficultés 

à se soumettre à l’autorité, je vois s’il y a des problèmes avec les enseignants, c’est à dire, ils se 



128 

 

disputent beaucoup avec les enseignants, alors je travaille principalement avec eux. Puis les 

enfants qui ont un peu de problèmes à la maison. Voilà. C’est principalement des problèmes 

disciplinaire, parce que… Ce qui est bien dans l’école d’aujourd’hui… je ne sais pas si vous êtes 

allé à l’école ici en Israël ? 

Aussi. 

Au lycée ? 

Non. Ni là-bas, ni ici. 

Je me souviens du lycée en Argentine, personne n’a regardé dans ma direction. J’étais une sorte 

de personnage… je ne sais même pas s’ils connaissaient mon nom. Ici, tout le monde reçoit de 

l’attention, tout le monde a le niveau pour réussir et tout le monde a de l’aide s’il en a besoin. On 

va beaucoup vers l’élève, et c’est pourquoi, du point de vue des notes, même s’il obtient 60/100, 

d’accord, il aura 60 (ce n’est pas grave). L’ambiance dans le groupe est sans aucun doute plus 

importante pour moi que les résultats obtenus par le groupe. C’est aussi une chose sur laquelle 

j’insiste, bien que l’école veuille aspirer à l’excellence, excellence, excellence… à mes yeux, un 

élève qui vient à l’école et qui ne fait pas de cinéma : je ne veux pas aller à l’école, s’il vient à 

l’école, y fait le maximum, il rentre chez lui content, pour moi c’est… je n’aime pas le mot 

‘succès’... 

Mais vous ne renoncez toujours pas aux résultats ? 

C’est vrai, c’est vrai. Exactement, mais ça n’a pas la même importance que voir à ce qu’il soit 

bien dans l’école, ça c’est plus important à mes yeux. 

(Téléphone) 

Expliquez-moi d’abord une chose intéressante que vous avez dite, qu’à l’école en 

Argentine… j’y suis allé à l’école mais que jusqu’à la 4ème. 

Ok. 

Alors moi aussi je me rappelle de l’attitude humiliante qu’il y avait. Mais ce qui 

m’intéresse c’est que vous êtes arrivé en Israël, oui, ici il y a une ambiance complètement 

différente, du moins à l’école où vous enseignez, beaucoup plus ouverte, beaucoup plus 

prévenante, qui tient compte des enfants. Vous comparez ça avec le passé ? Vous vous dites, 

ceci était mauvais et cela est bon ? L’histoire vous fait quelque chose …? 

D’ailleurs, il y a beaucoup de choses qui me manquent de cette période-là et dont je regrette 

qu’on ne se serve pas aujourd’hui, parce qu’aujourd’hui c’est parfois un peu trop, un peu trop… 



129 

 

Souvent je raconte aux enfants comment, quand une prof entrait dans la classe, tout le monde 

était assis come ça, personne n’ouvrait la bouche. Ici, c’est le contraire. Personne ne se tait quand 

un professeur entre dans la classe. Et quand la prof passait avec son doigt, je me souviens, sur la 

liste d’élèves, et que tout à coup elle s’arrêtait… tout le monde était comme ça, parce que celui 

sur lequel elle s’arrête sera questionné sur les devoirs et personne… C’est un sentiment 

complètement différent. Ici c’est vraiment… ça bascule parfois un peu dans le côté opposé, c’est 

pourquoi il est important que les enseignants insistent sur ça aussi. Ils (les élèves) savent très vite 

chez quel enseignant on peut faire le bazar et chez qui – non. Et c’est dommage parce qu’ils en 

profitent à des fins pas très bonnes. 

Oui, c’est clair. 

Pas bonnes, et c’est dommage. Donc parfois je donne des exemples… je donne aussi des 

exemples de… ici, pour chaque directeur, plus il y a d’élèves, mieux c’est. Maintenant, je me 

souviens, beaucoup de mes amis ont quitté l’école au long des années parce qu’ils ont fait le 

bazar et ont été expulsés. Ici, non. Ici on ne cède devant personne, on ne fait sortir personne, et 

parfois ce n’est pas bien car le message ne… La méthode ici est différente. C’est ce qu’on 

appelait l’admonestation, ce sont des avertissements. 

Oui, des avertissements. 

Quand vous arrivez à tant… vous êtes mis dehors. Et ici vous pouvez en avoir 200, rien… Vous 

serez toujours au même endroit. Alors il y aura encore un entretien, et encore un entretien, et 

encore un entretien, mais… On essaie de mettre en marche un processus etc. mais tant qu’ils ne 

voient pas qu’à la fin ça peut devenir mauvais, les enfants ne le comprennent pas. 

C’est clair. Mais vous pensez qu’en Argentine ils comprenaient ? 

Voyez-vous, on a fait très souvent sortir des élèves de la… je pense, mais c’était en utilisant la 

peur. 

Que les autres comprenaient. 

Oui, exactement. 

Mais celui qu’on a expulsé, il a compris ? Vous pensez qu’il a compris ? 

Que sais-je où il en est maintenant… Sans doute, là où il est arrivé, il ne devait pas beaucoup 

réussir. Parce que commencer dans un nouveau système etc., ce n’est pas… c’est vrai, c’est vrai, 

je n’ai jamais pensé à ça, à ceux qu’on a expulsés. J’ai toujours pensé à ceux qui sont restés, mais 



130 

 

ceux qu’on a expulsés, probablement ce n’était pas facile pour eux de recommencer depuis le 

départ. 

Et vous dites que les maths, vous enseignez là-bas et ici ? 

Oui. 

Alors tout d’abord, il y a quelque chose d’important, expliquez moi avec vos mots, quelle 

est la différence entre les comportements et les choses que vous rencontrez là-bas, et les 

enfants ici ? 

Ecoutez, disons-le comme ça, là-bas j’enseigne le niveau de 3 unités d’enseignement. Trois 

unités d’enseignement c’est le niveau le plus bas à l’école, en fait, c’est le minimum dont on a 

besoin. C’est très difficile… Puisqu’ils travaillent pendant une année jusqu’à l’examen, c’est très 

difficile de les engager dans un apprentissage significatif sur le long terme. Un mois avant le Bac 

c’est très facile de les engager, avant ça, c’est très, très difficile. À commencer par le 

fonctionnement de la classe, il y a beaucoup de bruit, on n’arrive pas à faire ce qui est demandé, 

les devoirs, c’est très rare qu’ils les préparent, et ça crée une situation où vous faites sans cesse 

des remarques. J’ai l’impression… si quelqu’un m’enregistrait… c’est dommage que vous ne 

m’enregistriez pas en cours. Il y a toujours un discours de motivation le matin : Les gars, ce sujet 

est important, c’est au le Bac, on doit apprendre ça, allons, faisons des exercices, des devoirs… 

Il n’y a aucun… peut-être un seul juste là-bas… Mais non, C’est important que vous fassiez ça, 

exercez-vous, plus tard vous oublierez. Rien à faire, rien. Tous les cours commencent de la 

même manière. Je ne sais pas, c’est difficile de les engager. Maintenant, l’avantage qui existe ici 

et pas là-bas, c’est qu’ici… je pense que l’un des avantages de Zéhava103, c’est que Zéhava est 

comme un rottweiler. Elle arrive à faire passer le message aux enfants : En avant ! On n’a pas de 

temps, dans deux mois tu as ton Bac, deux mois et demi. Voilà, je viens de recevoir des enfants, il 

y a 15 jours, qui vont se présenter au Bac le 23 mai. Donc il n’y a pas de temps. Bien que les 

devoirs, c’est évident qu’ils ne les préparent pas, mais au moins ils travaillent en cours. Et à part 

ça, je pense qu’il y a aussi cette histoire de discipline. Une première fois je fais une remarque, la 

deuxième fois je dis, Écoute, si tu ne veux pas travailler, va voir le moniteur tout de suite. 

Maintenant, ce n’est pas une situation où ils souhaitent se trouver, et donc ils font l’effort, et ils 

font aussi des remarques les uns aux autres, dans leurs propres mots, laisse moi travailler, je 

                                                
103 Directrice de l’école à Malkishua. 



131 

 

veux apprendre. Parfois ils font ça avec des moqueries, mais l’objectif est, je veux apprendre, je 

veux avancer. 

C’est à dire que dans le groupe même on fait pression, les uns sur les autres ? 

Absolument, absolument. Ici il y a une sorte de… quand quelqu’un travaille, il peut se permettre 

de dire, écoute, tu me déranges dans le travail. Maintenant, quand un enfant vous dit, tu me 

déranges dans le travail, ou, tu me déranges quand tu fais ça, vous vous dites (en tant qu’élève ), 

ok, si je ne travaille pas il va dire au moniteur que je ne travaille... C’est à dire, j’aurai des 

problèmes, comme on dit. Je ne sais pas si c’est la raison, le « pourquoi », mais ça marche, ça 

marche. 

Et dans votre classe à l’école ça n’arrive pas ? Il n’y a pas cette pression ? 

Il n’y a pas de pression, non, non, non. C’est très rare d’entendre quelqu’un dire, allez, taisez-

vous, vous me dérangez dans le travail. Ils n’ont pas assez… Ici, ils le disent, aussi parce qu’ils 

ont un moniteur au milieu de tout ça. Je suis quasiment certain que dehors, personne ne dit à 

l’autre… Voilà. Donc à l’école il y a une grande frustration. Il y a une grande frustration. 

Et ici, moins ? 

Beaucoup moins, beaucoup moins. Et pas parce que les attentes sont inférieures. Je veux réussir 

ici comme là-bas, je veux que les enfants ici sortent avec le Bac. J’ai moins, ce qu’on appelle une 

pression du point de vue des résultats, ça oui, c’est vrai. 

Ici ? 

Oui, je veux qu’ils réussissent, qu’ils passent, comme on dit. Cous comprenez ? Maintenant, à 

l’école vous devez aussi donner une note annuelle. La note annuelle va ensuite s’ajouter à la note 

du Bac pour en faire la moyenne. Maintenant, c’est impossible de donner une note annuelle 

élevée alors qu’au Bac la note sera… c’est aussi une gaffe pour le prof, où a-t-il trouvé cette 

note ? Donc tout doit être plus calculé, combien il a eu, quelle note lui donner… C’est toujours 

difficile, toujours, mais c’est aussi quelque chose qu’on apprend avec les années : donner moins 

d’importance à ce qui se passera au Bac. Donne-lui ce qu’il mérite, c’est le mieux. C’est comme 

dire que le meilleur mensonge c’est dire la vérité et c’est tout. C’est comme ça, parce que, 

autrefois, j’étais… je vous dis la vérité. Avant d’être… quand j’ai commencé, etc., vous savez, 

un nouveau professeur, le stress, vous les préparez au Bac, il est impensable que les enfants vous 

fassent honte. Alors vous vous dites, ok, disons, il connaît ça, quelle note il pourra plus au moins 

obtenir au Bac, puis vous lui donnez quelque chose semblable pour qu’il n’y ait pas de 



132 

 

différences importantes. Vous comprenez ? Mais maintenant, j’ai appris, avec le temps, qu’il 

était très difficile de connaître la note qu’il obtiendra au Bac. Chacun, ça dépend du jour, peut 

obtenir une très bonne note aussi bien qu’une note très basse, ce n’est pas… ça n’a pas 

d’explication. C’est pourquoi, avec les années… je pense que c’est aussi la confiance… Vous 

dites, écoute, c’est ce que tu mérites, que faire ? 

Et la classe dont vous êtes professeur principal, vous y enseignez aussi les maths ? 

Non, parce qu’ils sont déjà en groupes de niveau… J’ai peut-être quatre élèves, parce que c’est 

par niveau, c’est à dire, les maths sont une discipline regroupée par niveau. 

Et ils ressentent la différence entre votre rôle de professeur principal et  votre rôle 

d’enseignant de maths ? 

Voyez-vous, avec les classes aussi j’essaie de travailler de la même manière, mais je pense 

que… Est-ce qu’ils ressentent la différence ? Je ne sais pas. 

Ok. Vous soulevez une question très importante dans l’éducation – la place du professeur 

principal face à la place de l’enseignant d’une matière, dans le système formel. Ici… en fait, 

ici aussi, il y a peut-être Zéhava, peut-être le moniteur… ils servent en quelque sorte de 

figure éducatrice, parallèlement à l’enseignant. Mais la question est, est-ce qu’ici vous avez 

l’impression d’avoir plus de place pour aussi éduquer, en marge des maths, ou non ? 

Ici à Malkishua ? 

Oui, ici. 

Regardez, je développe beaucoup de conversations avec les enfants. Les enfants aiment avoir des 

nouvelles de ce qui se passe à l’extérieur, ce qui se passe avec les autres enfants, ils voient que je 

parle au téléphone avec les élèves, qu’ils appellent… C’est à dire, ça les intéresse de savoir ce 

qui se passe. Donc j’entretiens beaucoup de conversations avec eux, j’ai l’impression aussi que 

les enfants ici ignorent beaucoup de choses. Les enfants, chaque fois qu’on raconte une petite 

chose, ils écarquillent les yeux, c’est vrai ? Vous avez l’impression d’être arrivé quelque part 

où… comment se fait-il qu’ils n’aient jamais entendu parler de ces choses-là ? Je ne sais pas, et 

ici, puisque… je ne sais pas, c’est beaucoup plus calme ici. Je ne sais pas pourquoi. À l’école 

vous entrez beaucoup plus chargé dans la classe. 

Mais ce n’est pas seulement à cause du nombre d’enfants ? 

Ça se peut. Regardez, j’ai aussi une classe de 14 élèves, ce n’est pas beaucoup. Ici, il y a parfois 

des classes de sept, huit, ce n’est pas… Mais je ne sais pas, comme l’attente est plus… C’est 



133 

 

quelque chose de, je ne sais pas… Ou bien c’est moi qui rends ça plus lourd, ou bien… Je pense 

qu’ils se permettent ça, que là-bas ils se permettent beaucoup plus de déranger, beaucoup plus, et 

ça aussi, c’est épuisant. Ici à Malkishua je ne rencontre ça presque jamais, ça fait déjà huit ans 

que j’enseigne ici, je n’ai jamais envoyé un élève au moniteur. C’est à dire, il suffit de dire, 

allons, ça suffit, sois sérieux, travaille !  Ça marche, mais là-bas vous pouvez répéter cent fois, ça 

n’a pas le même effet. Mais par rapport à ce que vous avez dit, être professeur principal, il y a 

une chose très importante : en 5ème le travail se fait avec la classe entière, c’est seulement en 3ème 

qu’ils sont répartis. Et moi, si je suis professeur principal en 5ème, je leur enseigne les maths 

aussi. C’est à dire, les 34 dont je suis le professeur principal, je leur enseigne les maths aussi, à 

ces 34, et c’est excellent. C’est la recette du succès. 

Là-bas ils ne se comportent pas…? 

Beaucoup moins. Là-bas c’est la recette du succès, parce qu’on met en place un professeur pour 

la 5ème, d’abord vous enseignez votre discipline à votre classe. Si vous êtes professeur de sport – 

vous enseignerez le sport, professeur de Bible – vous prenez l’enseignement de la Bible. Le 

moins… Les exposer au minimum de gens possible, vous savez… À l’école élémentaire ils ont 

l’habitude d’avoir deux, trois enseignants, ou quatre enseignants. Mais ça, oui, c’est une 

différence importante. Même quand je rentre en tant que remplaçant… voilà, la professeure de 

Bible n’est pas venue, Pedro, tu es libre ? Va dans ta classe, ils ont un travail à faire en Bible. 

C’est très bien… ça oui, ça a une influence positive pour le professeur principal. 

Parce qu’ils le connaissent dans une autre position. 

Ils le connaissent dans une autre position, et je pense aussi qu’ils sont prêts… ils veulent montrer 

des choses positives qu’ils ont, et pas les choses négatives, devant le professeur principal. Ils 

veulent montrer le… Peut-être, c’est ce que je pense. 

Maintenant, ça fait déjà huit ans que vous êtes à Malkishua, c’est à dire que ça fait huit ans 

que vous êtes dans le programme HILA. 

Oui. 

Vous avez l’impression que le programme HILA vous a donné quelque chose ? Que vous 

avez appris quelque chose avec ce programme ? 



134 

 

Le programme… je connais moins le programme, ici je connais les gens. Je pense qu’il y a ici… 

tout d’abord l’équipe des enseignants, puis l’inspectrice, et Haïm104 aussi, lui, je le rencontre de 

temps en temps. 

C’est qui l’inspectrice ? Ah, Tami, la formatrice. 

Tami la formatrice, pardon. Vous voyez, c’est une sorte de serre ici, je ne sais pas. C’est à dire, 

le programme Hila… j’ai l’impression, vous savez, d’être protégé : tout va bien, il y a des 

avertissements, il y a des contrôles, le parcours 12, le Bac, je ne sais pas… tout est comme 

tranquille. Je ne sais pas comment l’expliquer, mais quand je rentre en classe, je n’ai pas 

tellement le programme HILA en tête. J’ai un programme scolaire, les enfants ont une date, mais 

quand j’entends ce qui se passe autour, les conversations entre enseignants, j’entends… j’ai 

l’impression que le programme unit tout le monde, que chacun sait exactement ce qu’il doit faire, 

et il ne s’agit pas d’être chacun dans son coin. C’est à dire, il y a une certaine direction, on voit 

qu’il y a … on voit qu’il y a un certain ordre. Je ne sais pas d’où ça vient, mais un ordre, chacun 

sait ce qu’il doit faire, pour quand, qui, et c’est très important. On le sent. 

Ok. Mais vous, vous n’y êtes pas exposé au-delà de votre travail spécifique ? 

C’est vrai. Ou quand je vais à Petah-Tikva une fois par an, pour la conférence des enseignants. 

Les enseignants de math ? 

Non, quand tout le monde va à Petah-Tikva… comment on appelle ça. 

À Shein105 ? 

Oui, une fois par an, tous les enseignants du Parrainage de la jeunesse. 

Ah, du Parrainage de la jeunesse. 

Ah, ce n’est pas le programme HILA, pardon, ok, bon, je… ok. 

Non, c’est le Parrainage de la jeunesse. 

Voilà, il y a déjà le… vous savez, le 11 avril, une journée d’étude pour les enseignants de 

l’Association des MJC à Petah-Tikva. Voilà, il y a déjà une date et tout. 

Maintenant, imaginez que vous avez le choix et que vous décidez de fonder une école pour 

professeurs, ok ? 

Ok. 

                                                
104 Inspecteur des institutions du Parrainage de la jeunesse. 
105 École nationale de formation continue des enseignants. 



135 

 

Quelles sont les choses importantes que vous donneriez aux enseignants pour qu’ils soient 

de bons enseignants ? 

Ok. Alors… Waou, j’ai souvent réfléchi à ça, parce qu’il y a beaucoup d’enseignants dans 

l’école que je ne voudrais pas avoir comme l’enseignant de mon fils, pas du tout. Bon, c’est… 

tout d’abord, le domaine du savoir, si je dois faire un classement, c’est la dernière chose dans 

l’ordre d’importance. Ils enseigneront… le savoir, un enseignant peut le rafraîchir une heure 

avant le cours puis l’expliquer, en vérité. Avec tout le respect, ce n’est pas quelque chose 

d’important pour enseigner. Mais je vais vous donner un exemple, le meilleur exemple : un 

enfant arrive en classe en retard. Vous êtes dans la classe, vous êtes l’enseignant, l’enfant arrive, 

pardon, je suis en retard, j’avais un entretien avec le CPE. Vous avez deux possibilités : vous 

pouvez lui dire, Yossi, ça va, assieds-toi, et plus tard vous vérifierez ça avec le CPE. Ou bien, 

vous pouvez lui dire, va me chercher un papier du CPE. Je pense que c’est là où votre rapport 

avec l’enfant commence et se termine. Et je vois beaucoup d’enseignants qui font ça, et ça me 

rend dingue. On ne lui laisse pas la chance de montrer qu’il dit la vérité, tout de suite, on lui dit, 

va me chercher un papier du CPE. Qu’est-ce que ça veut dire ? Va raconter tes histoires à 

quelqu’un d’autre. Et ça c’est la relation qui existe à l’école, et ça… ça me met en colère, c’est 

incroyable. Ou bien quand les enfants sont sur la défensive car ils savent que les autres 

enseignants vont tout de suite… Où étais-tu ? Et moi, j’ai dit, Très bien. – Quoi ? Vous me 

croyez ? Je dis, Oui, pourquoi je ne te croirai pas ? Je pense que j’insiste beaucoup sur ça, leur 

donner le sentiment, tout d’abord… ils vous raconteront des histoires, ce sont des adolescents, 

alors il se peut qu’ils vous racontent des histoires. Une fois, ça va. Mais si vous commencez 

comme ça, vous… Alors ça, c’est une chose à laquelle je fais attention. Tout d’abord, la 

confiance avec l’enfant, beaucoup de confiance. Une deuxième chose, j’aurais… bon, je me 

servirais des choses que j’ai apprises du commandant du peloton. Tout d’abord, le discours 

correct et l’exemple personnel. L’exemple personnel ça veut dire arriver en cours à l’heure, mais 

laisser la chance à ceux qui sont en retard,  arriver en retard, ça arrive, laissez-lui une chance, la 

première fois notez-le sur une feuille, laissez lui une deuxième chance, la troisième fois vous lui 

dites, écoute, non. J’ai essayé, je t’ai laissé une chance, mais tu dois faire un peu plus attention. 

Je ne sais pas, avoir des échanges… si tout sonne comme : Sors de la classe ! Alors ça, ce sont 

des choses auxquelles je ferais très attention. Tout d’abord, développer une relation de confiance, 

et je pense aussi qu’avoir beaucoup d’empathie envers l’enfant c’est important. L’écouter, le 



136 

 

faire parler, raconter, prendre l’initiative… Comment s’est passé ton weekend ? Qu’est-ce que 

t’as fait samedi ? Comment c’était ? Souvent, les enfants répondent, Pourquoi vous posez la 

question ? C’est à dire, ils sont surpris de… Juste comme ça, je voulais… Ils n’ont pas du tout 

l’habitude que quelqu’un s’intéresse à ce qu’ils font, c’est affreux. Donc ça, ce sont des choses 

que j’aimerais voir les enseignants faire. Qu’ils donnent à l’enfant le sentiment d’être important, 

pas qu’il… l’inverse du lycée en Argentine. Qu’ils donnent à l’enfant le sentiment, et si c’est vrai 

c’est encore mieux, mais même si ce n’est pas vrai, ça va aussi, parce que c’est… c’est une sorte 

de processus. Au début ça peut être forcé, mais si vous faites attention à ça, je crois que vous 

aussi, en tant qu’enseignant, vous éprouverez du plaisir, vous développerez un lien. Donc il me 

semble que dans une école pour enseignants je ferais attention à ce qu’il y ait beaucoup, 

beaucoup d’ateliers sur ça. 

Des ateliers de quoi ? Des modèles de ce genre de comportement ? 

Oui, comment développer un bon rapport, comment initier une conversation personnelle, 

comment faire confiance en la personne, et pas être tellement blessé si on vous ment une fois, 

c’est à dire, ce n’est pas parce qu’on vous déteste, il ne s’agit pas de vous, c’est à dire, lui il a 

menti, ce n’est pas vous qui êtes en cause. Alors travaillons avec lui, tout va bien, soyez patient, 

ce n’est pas… Les gens, les enseignants se sentent blessés, et peut-être c’est inapproprié, ils ne 

devraient pas se sentir blessés. Ce n’est pas à cause d’eux que les élèves font ça, il se peut qu’ils 

vivent une crise, ou une difficulté, pas les enseignants. Ça c’est quelque chose que je voudrais 

fortement. Par exemple, je donne toujours l’exemple… je veux que mon fils… qu’il rencontre 

des enseignants comme ça, c’est ce que je voudrais. 

Et pourquoi il y a cette différence entre les enseignants, d’après vous ? D’où cela provient-

il ? 

Voyez-vous, il y a beaucoup de… d’usure. 

L’usure. 

Il y beaucoup d’enseignants… Moi, j’ai 41 ans, je suis le jeune. J’ai l’impression d’être le plus 

jeune dans toutes les salles de profs. Il y a une jeune femme, elle a 29 ans, qui est arrivée cette 

année, mais… Je ne sais pas, probablement l’écart entre les âges contribue aussi à la différence, 

et peut-être l’expérience des enseignants. J’ai beaucoup d’expérience. Moi, des enfants comme 

ça, j’en connais déjà. Et donc on ne lui accorde aucune chance. Laisse-tomber ! Moi, j’en ai déjà 



137 

 

rencontré des élèves comme ça… Je sais comment le gérer, je sais comment l’approcher. Chacun 

est différent. Ça c’est l’un des problèmes, à mon avis : l’écart très important entre les âges. 

Oui, mais vous aussi, un jour, vous serez un enseignant âgé. 

C’est vrai, c’est vrai, c’est vrai, mais… c’est ce que je dis… J’espère beaucoup que je donnerai à 

tout le monde la même chance, j’espère beaucoup, je le souhaite pour moi, donner à tout le 

monde la même chance, ne pas généraliser, tous ceux-là c’est la même chose,  comme ceux qui 

font les généralisations. 

Ce que vous dites est intéressant. C’est à dire, vous dites que la différence d’âge, peut être 

une cause de l’usure, à cause de l’expérience passée ? 

Oui, oui, oui. Nous avons, à l’école, les enseignantes russes, c’est toujours comme ça qu’on les 

appelle, les enseignantes russes qui sont strictes et qui sont… C’est difficile… je vous dis, 

beaucoup d’élèves viennent me voir, Quoi, on ne peut pas lui parler, elle ne nous croit jamais. 

Et en tant que professeur principal, vous êtes toujours entre les deux, vous devez toujours être le 

médiateur, vous ne pouvez pas aller contre l’enseignante parce que le respect… vous devez 

garder le respect envers elle, ne pas « dégrader » son nom ou mal parler d’elle. D’un autre côté, 

vous êtes d’accord avec tout ce que l’enfant dit, donc vous devez trouver un moyen de faire la 

médiation : invitons les parents pour un entretien, parlons-en… Combien de fois il m’est arrivé, 

pendant un entretien, de souhaiter disparaître dans un trou de souris en écoutant l’enseignante 

parler avec les parents, je me dis… comment peut-on promouvoir quoi que ce soit ici ? Ça ne 

peut qu’aller vers l’explosion. 

Et après, vous parlez avec les enseignantes ? 

Je ne sens pas… Voilà, c’est aussi une des choses que je dois…  que je ne peux pas dire à 

l’enseignant. Non… 

Vous ne pensez pas avoir l’autorité ? 

Oui, oui, et aussi, je ne veux pas parler mal d’elle, je ne veux pas aller dire à quelqu’un d’autre… 

Non, non, pas d’elle, avec elle directement. 

Avec elle, oui. Je ne sais pas, je ne le sens pas… Mais souvent j’aurais aimé lui dire, Écoute, 

laisse-lui une chance. 

Il n’arrive pas, au contraire que d’autres enseignants suivent vos modèles ? 

Voyez-vous, en tant que… Je pense qu’en tant que professeur principal, l’équipe avec laquelle je 

travaille… J’ai déjà changé plusieurs fois d’équipe… Je pense que, de la même façon que 



138 

 

j’apprends de tout mon entourage, je pense que le contraire existe aussi, et parfois ils me le 

disent aussi, tiens, ça, je l’ai pris de toi, et justement, je continue sur cette voie et c’est bien, ça 

m’aide. Mais encore une fois, ma femme me dit toujours, tu ne peux pas éduquer le monde 

entier. Tu peux éduquer tes élèves, pas les professeurs, ni… Donc j’essaie de faire ça le mieux 

possible. Très souvent, après un entretien avec des parents et un autre enseignant, lui s’en va et je 

reste avec les parents. Et je leur dis, ok, essayez de comprendre ça, peut-être qu’il n’a pas voulu 

le dire exactement comme ça… Comme si j’étais l’avocat de l’enseignant aussi, même si je ne 

suis d’accord avec aucun mot qu’il a prononcé, parce que sinon c’est fini, si on n’arrive pas… si 

je ne suis pas… loyal, comment on dit ? 

Loyal. 

Loyal envers lui, bien que je ne sois pas d’accord, je dois modérer ça d’une façon ou d’une autre. 

Plus tard… ce qu’il a dit… peut-être que plus tard je lui dirai, écoute, laissons-lui une chance… 

Mais ce n’est pas simple. Et je pense que les élèves aussi remarquent les différences entre les 

enseignants, et c’est aussi ce qui leur rend dingues, oui, mais elle est d’accord, pourquoi vous, 

vous n’êtes pas d’accord…? Et ça vous fait… ça fait qu’ils sont dix fois plus contre l’enseignant. 

Vous ne pensez pas qu’il existe une raison, au niveau macro du système, qui soit à l’origine 

de ce genre des comportements ? Ce que vous racontez se passe dans toutes les écoles. 

C’est vrai. Je le sais, j’entends beaucoup d’enseignants, puisque j’enseigne les maths, je suis 

dans la salle de maths, il y a douze enseignants de maths, chacun a son coin. Donc j’entends les 

enseignants aussi. Les enseignants ont toujours beaucoup d’amertume quand on donne aux 

enfants beaucoup de chances, ça les rend dingues. Quoi ? Il n’a pas fait ce qu’on lui avait confié 

à faire… Juste pour l’exemple, en maths, si quelqu’un n’atteint pas les attentes, on l’assigne à  un 

niveau inférieur. Mais on peut toujours trouver le moyen de… Allez, laissons-lui une chance, 

donnons-lui un enseignant, donnons-lui ceci ou celà… et il restera dans le même niveau. Bien 

qu’on a fixé comme règle le changement de niveau, alors pourquoi avoir fixé ça si chaque fois on 

trouve les moyens… et ça rend les enseignants fous, parce que c’est comme si leur parole n’avait 

aucune valeur. Il y a toujours le coordinateur qui arrive, le coordinateur dicute avec l’autre, 

laissons-lui encore une chance, encore une chance, encore une chance. Et ça crée beaucoup 

d’amertume chez les enseignants. Je pense qu’ils perdent un peu de leur patience, vis-à-vis de 

tout le monde, bien que ça ne doive pas devenir une punition collective. C’est l’un des plus 

grands problèmes qui existent. Je l’ai vu arriver cette semaine, et la semaine dernière aussi… 



139 

 

c’était très saillant, le fait de revenir sur ce qui a été décidé, et qu’on ne fait pas ça comme il faut. 

Car si quelqu’un veut revenir sur la décision, peut-être que le meilleur moyen c’est d’inviter 

l’enseignant à parler, lui dire, écoute, je comprends qu’il est obligé de descendre au niveau 

inférieur… C’est à dire, on peut faire ça dans plusieurs manières, mais tout le monde ne pense 

pas devoir faire ça comme ça. 

Et pourquoi ça d’après vous ? À cause de cette « guerre » des résultats ? 

Je pense que oui. Je pense que oui. Un professeur qui enseigne quatre unités d’enseignement, et 

qui a un élève qui obtient toujours 20/100 comme note, pourquoi est-ce qu’il voudrait cet élève 

dans la classe de 4 unités ? 

Non, je parle du contraire. Ok, l’enseignant, j’accepte. Mais pourquoi est-ce que le 

coordinateur ou le directeur ou le directeur adjoint prennent quand même la décision ? 

Parce que l’enfant le veut. Le coordinateur dit, l’enfant veut rester dans cette classe, malgré le 

fait que ça ne marche pas bien pour lui. Maintenant il est prêt à s’investir, c’est ce qu’il dit. Les 

parents sont prêts à s’engager etc. etc. Malgré tous les avertissements, c’est maintenant qu’il 

vient de piger. Mais l’enseignant dit, Mais maintenant c’est déjà trop tard. Puis le coordinateur 

dit, Non, allez, laissons-lui une chance, nous avons une vision dans l’école : l’utilisation des 

compétences personnelles, l’utilisation… allez, permettons-lui d’utiliser sa compétence, 

laissons-lui une chance. Toujours, ça tourne toujours autour du même cercle, encore une chance 

et encore une chance et encore une chance… ça rend l’enseignant dingue. C’est à dire, 

l’enseignant, ça le fait sortir du… 

Et disons que vous travailliez de la même façon qu’à Malkishua ? Un semestre pour les 

préparer au Bac. Ça marcherait mieux ? 

J’ai un exemple, oui, oui. Il y a une enseignante qui doit accoucher le mois prochain, donc elle a 

pris toute sa classe et leur a fait passer le Bac en session d’hiver. On lui a donné plus d’heures 

parce que plus tard elle ne sera plus avec eux, pour qu’il n’y ait pas une situation où… Et elle les 

a préparés, ils ont travaillé, beaucoup travaillé : ils venaient le vendredi, ils donnaient d’eux-

mêmes. Un objectif, vous savez… un objecif… tacatacatacata… ça a bien marché, ça a marché, 

en voilà la preuve. Maintenant, la question est, est-ce que l’école est prête pour quelque chose 

comme ça. Vous savez, l’école c’est six ans, qu’est-ce qu’on fait avec le reste du temps ? Il faut 

aussi… Un programme scolaire c’est pour un an… 

Vous connaissez d’autres écoles ? 



140 

 

Il m’est arrivé d’enseigner un peu à Eïn-Harod106, mais Eïn-Harod c’est très proche, car c’est la 

même organisation etc. À Beït Shéan je n’ai jamais enseigné. Non, je ne connais pas. 

Avez-vous entendu parler de l’expérience d’autres enseignants ? 

Voyez-vous, j’entends toujours, Qu’est-ce que tu veux ? Chez nous il y a huit classes par 

promotion, chez vous il n’y en a que trois. Comment… Chez nous, quand on parle de « chaque 

enfant », c’est beaucoup moins… comme on dit, moins personnel. Je ne sais pas, c’est mon 

impression, c’est ce qu’on raconte, quand on se retrouve dans des formations etc. Dans notre 

école, puisqu’elle est plus petite, elle plus… nominale, chacun reçoit une attention, et chacun 

peut… il a aussi la possibilité de s’adresser à toute personne et obtenir de l’aide. Il me semble 

que ce n’est pas le cas dans une école plus grande, c’est plus automatique : si un enseignant dit 

que tu vas au niveau inférieur, tu vas au niveau iférieur, point. Ici on lutte un peu plus pour tout 

ça, parce qu’on veut donner à chaque enfant la possibilité, ou au moins l’impression de décider 

lui-même quand il veut changer de niveau. Et c’est ce que les enseignants n’acceptent pas 

tellement. Comment ça, il décidera par lui-même ? L’enseignante a décidé qu’il change de 

niveau. Alors il doit changer de niveau ou pas ? – Et maintenant  on nous dit – non, donnons à 

l’enfant encore une chance.  C’est à dire, on laisse l’enfant décider : Ok, dès que tu en as marre, 

dis-le-nous puis tu changeras de niveau. Et c’est ce qu’on n’a pas voulu ici. C’est l’un des 

problèmes, parce qu’au début de l’année on fixe des règles, mais c’est terriblement difficile de 

les respecter parce que, non… il y a toujours un « mais » – vous connaissez ça ? Mais attendons, 

voyons, il vient de se rendre compte, laissons lui une chance… Parfois c’est bien, car vous 

savez… mais parfois il se rend compte tardivement et tout à coup il est…hop,  il est redécouvert. 

Je reviens à la question concernant l’école pour enseignants que vous fonderiez. Vous avez 

dit qu’une des choses importantes serait de leur apprendre les bases : donner de l’attention 

à l’enfant, lui faire confiance, etc. Et quand vous parlez de l’aspect disciplinaire, vous dites 

que la formation de l’enseignant dans la discipline même est la moins importante. 

D’accord. Donc vous avez d’un côté les règles du comportement de l’enseignant, mettons ça 

comme ça, la sollicitude, etc. et d’un autre côté, le moins important, c’est les maths dans 

votre cas. 

Oui, la matière enseignée. 

Et il y a quoi au milieu? 

                                                
106 Kibboutz. 



141 

 

Je pense qu’au milieu… je ferais beaucoup d’examens de réussite. Je pense qu’un élève qui a 

l’expérience de la réussite… 

Comme on fait ici ? 

Oui, ici c’est magnifique. Oui, c’est vrai. Beaucoup, beaucoup de sentiments… Je ne dis pas que 

je fais ça, parce que le système est construit d’une manière qui ne me laisse pas le temps de faire 

ça. Mais c’est un prétexte, je peux décider que tous les jeudis je fais un contrôle de dix minutes, 

sur un sujet auquel je les ai déjà préparés, pour qu’ils aient… Mais je ne le fais pas, alors je ne… 

Mais en théorie, je pense que c’est une chose qui peut faire beaucoup de bien. Et je vois ça chez 

mon fils, quand il reçoit une bonne note, ça lui donne de l’appétit. Quand il reçoit une note… il y 

a toujours des coupables, vous savez. Ce professeur et celui-là… Non, mais quand il reçoit une 

bonne note, tout à coup il a de l’appétit. Tiens, ça va bien pour moi, je m’investis, je fais les 

devoirs. Et il se peut que ce soit ça qu’il faille travailler. Leur donner le plus possible le 

sentiment de réussir, et pour permettre cette réussite il faut vraiment faire des contrôles vite-fait, 

quand tout est frais, quand tout… 

Et pourquoi vous pensez que… C’est à dire, nous avons beaucoup parlé mais pas de… 

Nous avons parlé du comportement des enfants, mais pas des raisons. Quelles sont les 

raisons pour lesquelles les enfants se comportent comme ça ? 

Tout d’abord je ferais peut-être la distinction entre les classes moyennes et les classes 

supérieures107. Je pense qu’au collège chacun cherche à trouver sa place dans le groupe. 

Maintenant, il y a des enfants qui, probablement par leur nature ou leur caractère, peuvent faire 

ça dans le calme, ils ont leur façon de faire ça. Et il y a d’autres élèves, qui… je ne sais pas, ont 

ce besoin de faire ça avec du bruit, faire ça avec force, et ça crée un conflit parce que le système 

n’a pas l’habitude de voir des enfants comme ça… c’est à dire, il a l’habitude mais il n’aime pas, 

il préfère les enfants silencieux, calmes, et ça crée un petit conflit. Ça, je le vois au collège. 

Maintenant, au lycée, c’est exactement les enfants qui se sont fait une réputation problématique 

au collège… je n’ai vu personne changer au lycée, ils gardent leur réputation. Celui qui croyait 

qu’il était comme ça… il croit que c’est comme ça, et pour moi c’est le plus triste. Si quelqu’un 

n’arrive pas à faire le changement, probablement il y a un truc qui coince quelque part dans le 

système, si le système n’est pas arrivé à lui montrer un autre chemin, c’est qu’il y a vraiment un 

                                                
107 Les classes moyennes sont les trois premières années du lycée en Israël (de la 5ème à la 3ème, 
équivalant du collège français). Les classes supérieures sont les trois dernières années. 



142 

 

problème. Et pourquoi on fait ça ? Je pense qu’on fait ça aussi pour cacher d’autres difficultés. Je 

ne sais pas… Je dis qu’un enfant crée des problèmes parce que, peut-être, il n’a pas envie de 

travailler, donc la meilleure façon de ne pas dire qu’il n’a pas envie de travailler c’est dire il a 

des problèmes de comportement. Et lui pourra toujours accuser les autres, mettre la 

responsabilité sur quelqu’un d’autre. Moi je suis bon, c’est lui qui ne me fait pas confiance et elle 

qui ne m’apprécie pas… C’est à dire, faire tomber la responsabilité sur quelqu’un d’autre. C’est 

très rare de voir des enfants à cet âge-là dire vraiment, tiens, je dois faire un travail sur moi-

même. Ça se passe ici, parce qu’ici on voit ça, et ici il y a ce discours de – je dois assimiler, je 

dois accepter. Ils utilisent toujours le mot « simulation », c’est à dire, quelle serait la simulation 

de ce que tu viens de faire dehors ? Tu t’énerverais ? Tu serais fâché ? Tu quitterais le lieu ? 

C’est à dire, on leur fait toutes sortes de… c’est très beau de voir ça. On les prépare à la vie, que 

chaque chose à sa conséquence. Et ici à l’école, ils ne voient pas la conséquence, alors… 

Combien d’enfants ne terminent pas avec le Bac, bien qu’ils aient tous les… sur un plateau 

d’argent… Allez, obtenir 60 en hébreu, même un Chinois qui est là depuis un mois… un mois 

plus tard il peut avoir 60 en hébreu. Mais ils ne font pas ça. Ils ne font pas ça parce que, vous 

savez, c’est : Laisse tomber, je vais le faire plus tard, je n’ai pas la force maintenant, maintenant 

je suis occupé avec des bêtises. Peu importe le nombre de gars que vous leur présentez, qui 

doivent compléter le Bac après le service militaire, ça ne les intéresse pas du tout. Ils ne 

s’imaginent pas à leur place, alors ce n’est pas… Donc je pense, si je dois mettre l’accent sur 

quelque chose c’est le manque de responsabilité personnelle. C’est à dire, on la fait passer à 

quelqu’un d’autre, et ils ne voient pas qu’en vérité ça dépend d’eux. 

Peut-être que le problème est qu’ils ne peuvent pas imaginer l’avenir. 

C’est vrai. Ils ne peuvent pas voir le… C’est vrai. Pourquoi ? C’est encore triste. 

Comment ? 

C’est plus triste encore, ça m’attriste quand quelqu’un ne peut vraiment pas voir le… quand 

quelqu’un ne peut s’imaginer réussir. Ou bien, il a tellement l’habitude de recevoir des 

remarques à ce sujet, qu’il ne peut pas s’imaginer réussir. C’est très triste. Vraiment triste. 

Oui, mais c’est intéressant ce que vous dites, parce que la population, je pense, corrige moi 

si ce n’est pas juste, la population dans votre école n’est pas, en fait, une population fragile, 

elle est considérée comme solide, n’est-ce pas ? 



143 

 

Dans l’ensemble ça va, mais il y a beaucoup… puisque c’est une école multi… comment on 

appelle ça, multiculturelle, donc il y a un peu de tout. 

C’est quoi multiculturelle ? 

Multiculturelle, c’est comme ça qu’on l’appelle, une école multiculturelle, où il y a des nouveaux 

immigrés et où il y a des mizrahim, des membres des kibboutzim, et il y en a de Beït Shéan, et il 

y a des membres des mochavim de fourreurs. 

Comment vous avez dit ? 

Les fourreurs, à la sortie de Beït Shéan en allant vers Jérusalem il y a quatre mochavim : Réhov, 

Tel Téomim, Sdéh Troumot... On les appelles les villages des fourreurs, je ne sais pas pourquoi. 

Fourreurs, d’accord. 

Fourreurs ça vient du mot… comme périphérie ou quelque chose comme ça, il me semble, non ? 

Non, faubourg. Faubourgs c’est… 

Alors c’est quoi les fourreurs ? 

Je n’ai aucune idée. 

On peut voir ça. On appelle ça les villages des fourreurs, je ne sais pas pourquoi. C’est quatre 

villages d’irakiens, je ne sais pas si ça a un rapport. Et pour multiculturel, je veux dire qu’il y a 

un peu de tout, et quand on dit multiculturel c’est pour justifier les difficultés, à mon avis, c’est 

comme ça qu’on se sert du terme multiculturel. 

Et vous remarquez une différence dans le comportement des enfants ? Dans leurs 

résultats ? 

Beaucoup. 

Oui ? 

Beaucoup, oui. Beaucoup, beaucoup. Je pense que c’est quelque chose de contagieux. Il y a 

beaucoup d’enfants qui viennent des villages des fourreurs, ou de Beït Shéan, ou aussi des 

kibboutzim… mais les kibboutzim, c’est plus saillant quand un enfant dit, tiens, je n’ai pas envie 

de travailler, mais il n’a pas tellement de problèmes de comportement. Ailleurs, vous voyez des 

enfants qui ont du mal à travailler… ils ont… c’est plus basique, il leur manque quelque chose. 

Des écarts. 

Des écarts, et leur manière de montrer ça, elle est un peu plus… 

Dans le comportement. 

Oui, le comportement. Ça saute vraiment aux yeux. 



144 

 

C’est à dire que c’est important, parce que ça veut dire que, dans ce sens, cette l’école est 

une école intégrative. 

Oui, c’est juste, il y a un peu de tout. Les enfants viennent d’à peu près 16 à 18 localités, et 

chacun avec son histoire, de toutes les origines, et de toutes les opinions. 

Et les enfants ici, quelles est la différence… Vous dites, d’accord, on sait que ce sont des 

anciens toxicomanes, alors où est la différence ? Dans les écarts qui existent ? Dans les 

connaissances du monde qu’ils ont ? 

Oui, ça, oui, je suis souvent impressionné, ils ont un savoir-vivre des rues, mais ils leur 

manque… On voit que… Voilà, aujourd’hui j’ai fait de l’éducation routière, on a parlé des 

ceintures de sécurité, on a parlé de la responsabilité pendant la conduite. Tout le monde m’a 

regardé, quoi ? En tant que conducteur je dois m’assurer que le passager derrière est attaché ? 

Qu’il se débrouille, il me dit. Quoi ? Est-ce que le chauffeur de taxi regarde tous les passagers 

derrière pour vérifier qu’ils sont attachés ? Puis moi je n’ai fait qu’appuyer sur un bouton, j’ai 

montré une vidéo réelle montrant ce qui arrive à un conducteur attaché et au passager derrière 

non attaché. Puis j’ai posé la question, dis-moi, qu’est-ce que tu penses maintenant ? Qu’il vaut 

mieux faire attention à ce que le passager soit attaché ou bien lui dire de se débrouiller tout seul 

? –Waou, c’est vrai, je ne savais pas que c’était comme ça. C’est à dire qu’il faut tout montrer… 

ça ne suffit pas de dire, il faut le montrer, pour qu’ils voient. Ressentir, touche du bois, espérons 

qu’ils n’auront jamais à en faire vraiment l’expérience, mais qu’ils voient ça, que c’est… qu’il 

faut assumer une responsabilité. Comme ils assument la responsabilité maintenant dans le travail. 

Tu assumes ton travail scolaire ici, tu travailles quatre, cinq heures par jour. Quand est-ce qu’il 

t’est arrivé de travailler quatre, cinq heures par jours ? Il me dit, jamais je n’ai travaillé quatre-

cinq heures. Pas pour les études, non. Et voilà, ça c’est un des… Je vous le dis franchement, à 

mon avis, soit quelqu’un leur a bourré le crâne, soit le fait que Zéhava fait tant de cérémonies ici, 

qu’elle distribue des diplômes dès qu’ils arrivent, voyez-vous, ça donne du zèle. Peut-être que 

Zéhava ne s’en rend pas compte, mais ce qu’elle fait, toute cette cérémonie, les 

applaudissements, ici, en plein… Des diplômes de parcours 12, de parcours 11, peu importe, 

quelque chose que vous recevez parce que vous avez fait, et ça a… Peut-être qu’aujourd’hui à 

l’école on utilise ça parce qu’ici à l’école tout le monde a l’habitude de recevoir un diplôme à la 

fin de l’année. 

C’est vrai. 



145 

 

Mais si on faisait des « waou ! » à chaque fois que quelqu’un passait un examen de Bac, qu’on 

ferait quelque… je pense que ça ferait l’effet. 

C’est clair. 

Sans doute. Voilà par exemple, dans notre école on a fait une sorte de cérémonie, on a donné à la 

classe où il y avait le plus d’élèves excellents… c’est à dire, les enseignants marquent, nous 

avons un logiciel… montrant la classe qui a le plus d’excellents élèves. On est venu me 

demander, dans ma classe, pourquoi nous n’avons pas eu ça. Je ne sais pas si c’est quelque chose 

de contagieux, mais sûrement ça ne gêne pas. Et ça, il me semble, est une grande différence. Ici 

ils voient que, tiens, ce que tu fais, quelque mois plus tard il y aura un effet, il ne faut pas 

attendre six mois. Car le Bac, il faut attendre six ans pour l’obtenir. Ici… ici après quelques mois 

vous avez complété 10 unités, quelques mois plus tard vous avez un diplôme 11, et c’est 

important. Je pense que c’est l’une… je ne l’ai jamais dit, mais maintenant que j’y pense, je me 

dis que ça a sûrement un effet : on reçoit un stylo, tout le monde applaudit, vous y avez déjà 

assisté ? Vous n’avez jamais vu une cérémonie ici ? 

Ici, non. 

Ils rentrent au milieu du cercle, et tout le monde les applaudit. Ça vaut un million de dollars. Qui 

ne voudra pas se trouver à cette place ? 

… 

… C’est pour ça que je pose la question aux enseignants : quoi… comment ils le font, 

qu’est-ce qu’ils font de spécial, oui ? Voilà. 

Par exemple, quelque chose que je… ça, je ne l’ai pas dit parce que je ne voulais pas parler de 

traits de caractère. Je pense que je fais toujours… j’utilise énormément d’humour. Énormément. 

Les gars ici m’attendent, alors Pedro, cette blague ? La blague ? J’ai dit, Seulement à la fin du 

cours. Et dans la classe aussi, je commence la journée avec un peu d’humour, une petite rigolade, 

un peu de…Je fais attention à ça depuis de nombreuses années, et ça ne fait que me donner un 

coup de pouce pour continuer, parce que je vois ce que ça fait. 

C’est très important. 

Et il ne s’agit pas d’un humour blessant, ni vulgaire, ni… une petite rigolade, toutes sortes de 

blagues innocents, mais ils attendent une blague à la fin du cours. Ou bien aussi pendant le cours, 

une petite blague ou quelque… un peu… c’est aussi quelque chose que je fais régulièrement. 

Vous décrivez l’enseignant un peu comme quelqu’un qui a plusieurs casquettes ? 



146 

 

Oui, oui, oui. Et je vois ça souvent dans le cours, je peux avoir des rigolades et je peux aussi dire, 

les gars, vous exagérez. Oui, oui, sans aucun doute il faut… Quelque chose que j’ai appris, par 

exemple… vous connaissez, comment il s’appelle… Oded, il s’appelle Oded. Il a donné des 

conférences sur l’éducation aussi, il travaille avec des baleines, vous avez entendu parler de sa 

méthode ? 

Avec des baleines ? 

Oui, il donne toujours des exemples tirés du dressage des baleines, c’est incroyable. J’ai oublié 

ça, mais… Oded Ben Ami ? Oded Ben Ami. Donc il a donné une conférence, et il a dit… Tenez, 

je viens de me rappeler d’une autre chose qu’il a enseignée : comment, quand vous enseignez 

dans une classe… l’importance de la place où vous vous tenez, vous habituez les enfants au fait 

que quand vous vous approchez de la porte c’est mauvais, c’est la place qui dit les gars, vous 

exagérez. Et je le fais souvent dans la classe, je vais vers la porte et j’ouvre un peu la porte – 

silence dans la classe. Vraiment, c’est incroyable. Dans la classe où je suis professeur principal, 

pas là où j’enseigne, là ils peuvent ouvrir et sortir… si j’ouvre tout le monde sort, non. Mais dans 

la classe où je suis professeur principal, ils savent que c’est la place d’où j’envoie les élèves 

dehors. C’est à dire, quand il y a beaucoup de bruit et que je n’arrive pas à… je n’ai qu’à ouvrir 

la porte, ou rester débout à côté de la porte, et ça fait passer le message à tout le monde : Les 

gars, vous exagérez, ça suffit ! Sans dire un seul mot, seulement en me tenant débout là-bas. Et 

ça, je me rappelle qu’il a enseigné ça, à quel point c’était important que les enfant sachent qu’à 

tel emplacement, vous êtes… c’est un emplacement de… ou d’humour, ou de diversion, ou de 

ceci. Ici c’est une chose, là-bas c’est une autre place. Ça, je viens de m’en rappeler… ça n’a rien 

à voir avec les baleines, mais c’est simplement qu’il donne toujours des exemples avec des 

baleines, c’est pour ça que je m’en suis rappelé, mais non, ça n’a rien à voir avec des baleines. 

C’est à dire, il s’agit plutôt des processus où on a plusieurs casquettes : du théâtre, de… 

Oui, oui, sans doute, sans doute. 

Et ça ne vous fatigue pas ? 

Regardez, je rentre toujours fatigué chez moi. C’est un travail dur, certainement. C’est fatiguant, 

je suis aussi… vous savez, ça fait déjà 11 ans que j’enseigne, et j’enseigne plus qu’un plein 

temps, un et demi, comptant Malkishua, y compris le vendredi, je n’ai pas une journée de libre. 

Tous les enseignants, vous savez, parfois ils enseignent quatre jours par semaine, ils ont le 



147 

 

vendredi et un autre jour au milieu de la semaine de libre. Mais bon, vous savez, c’est la réalité, 

il n’y a rien à faire, vous savez. 

Qu’est-ce que ça veut dire, c’est la réalité ? 

Il faut gagner sa vie. 

Ah, ok. 

Je dis, c’est par choix, personne ne m’oblige, je veux faire ça aussi, je… Écoutez, Malkishua ça 

veut dire pour moi le vendredi, mais je ne suis pas prêt de renoncer à Malkishua pour ne pas 

travailler le vendredi. Le travail à Malkishua me donne plus j’y gagne plus que d’avoir le 

vendredi de libre. Mais c’est juste, vous avez raison, c’est fatiguant parfois. J’essaye de réfléchir 

pourquoi c’est tellement fatiguant, parce que… C’est vrai, il faut toujours être… 

Parce que vous vous donnez entièrement. 

On ne peut pas être comme ça, c’est vrai, on ne peut pas rester immobile. 

Vous vous donnez entièrement. Bien, merci beaucoup, vraiment. 

 

Rachel 

 

Alors tout d’abord, Rachel, quel est votre nom complet ? 

Dayan, Rachel Dayan. 

Et vous êtes de Nahariya ? 

J’habite à Kfar Vradim. 

Kfar Vradim. Et où êtes-vous née ? 

Je suis née à Karmiel, j’ai grandi dans les Kraiot (banlieues de Haïfa). Jusqu’à l’âge de 10 ans 

j’étais à Karmiel, puis (avec) mes parents, nous avons passé deux ans en Afrique et nous sommes 

revenus en Israël, dans les Kraiot. 

Racontez moi un peu votre enfance, votre adolescence. 

Mon adolescence était très indépendante, une survie. 

Pourquoi ? 

Parce que j’ai été dans une maison très complexe. En gros, une maison… C’est à dire, dans les 

années 2000, là nous sommes en 2011, donc on parle d’une maison complètement ‘sociale’, 

inscrite dans les services sociaux. A l’époque il y avait moins de conscience qu’aujourd’hui pour 



148 

 

identifier ces enfants, voir comment ils arrivent à l’école et s’il y a des signes sur l’enfant. 

Aujourd’hui on agit immédiatement, autrefois on était plus silencieux par rapport à ça. J’ai 

grandi plutôt à l’extérieur. J’avais une maison où rentrer, c’est à dire qu’on ne m’a jamais 

chassée de la maison, je n’ai jamais été dans des internats ou des choses comme ça, mais j’ai 

grandi à l’extérieur. C’est à dire, la maison n’était pas l’endroit… le coin chaud où j’aimais rester 

le plus souvent, mais je préférais être dans la rue. J’ai quitté la maison pour le service militaire, à 

l’âge d’aller à l’armée. Je suis allée à l’armée. Après l’armée je suis partie à Tel Aviv où j’ai 

vécu cinq ans. Au bout de cinq ans je suis retournée dans les Kraiot et un an plus tard je me suis 

mariée. Tout était… mon séjour à la maison était très minimal, dès le jour où je pouvais choisir 

entre être là-bas ou pas. Je suis en contact avec mes parents, aujourd’hui aussi, avec mes frères, 

c’est à dire, ce n’est pas… Il y a un contact familial, avec le grand secret, évidemment, qui existe 

dans la famille depuis mon enfance, mais il y a un bon contact familial, somme toute. En 

apparence normal, c’est à dire, au moins vers l’extérieur. C’est tout… puis je me suis mariée, 

j’étais mariée pendant 12 ans, j’ai eu quatre enfants. Aujourd’hui j’ai 38 ans, j’ai divorcé il y a 

deux ans, et il y a trois, quatre mois, j’ai accueilli une fille de 15 ans, nous sommes une famille 

d’accueil. Donc… si on cherche un titre, c’est « mère célibataire à cinq enfants ». Et je suis bien, 

je me sens bien avec mes accomplissements, avec mes activités, avec le travail, avec la maison. 

C’est à dire, sur le plan professionnel aussi bien que sur le plan personnel de la maison et des 

enfants. De mon point de vue, ce sont deux paliers de réussite et d’action. 

 

Vous devez avoir beaucoup de courage pour… quatre enfants et une fille en accueil. 

 

Je ne dois pas avoir énormément de courage, ce n’est pas une question de courage, je ne sais pas 

si c’est du courage. Ma mère disait toujours, à vrai dire, que mon courage était sa peur. Mais je 

ne sais pas si c’est du courage, c’est juste… vous avez l’impression que vous pouvez contenir, 

que vous pouvez donner, alors vous êtes au rendez-vous. C’est comme arriver au sommet de vos 

exploits : vous allez donner et créer, créant des cercles où vous vous entraînez vers des 

meilleures qualités, à partir de votre critique de vous, pour pouvoir dire, j’ai réussi, pour dire, ok, 

j’ai puisé jusqu’au bout. Et si, dans quelques années, j’arrive à atteindre un autre exploit dans 

mon histoire personnelle, je pense que je le ferai. Ça n’a pas tellement à voir avec le courage. Je 

n’avais pas en tête que je dois avoir du courage pour faire ça. 



149 

 

 

Alors qu’est-ce que vous devez avoir selon vous ? Qu’est-ce que vous aviez et qu’est-ce que 

vous avez ? 

 

Ecoutez, j’ai eu quatre enfants parce que j’ai voulu une famille, pas à cause d’un amour, une 

histoire comme dans les films, c’était pas tellement ça. Mais je voulais avoir des enfants, vivre 

ma maternité. La famille d’accueil c’est juste quelque chose qui est arrivé, je ne suis pas allée à 

MATAV108 disons en me présentant comme famille d’accueil, ce n’était pas quelque chose 

d’intégré dans ma pensée. Mais une des filles ici, une élève intensive, c’est à dire que je l’avais 

beaucoup en cours, j’ai compris qu’elle avait quitté la maison, cela faisait deux semaines que je 

la voyais avec un sac à dos contenant tout, et j’ai simplement dit à l’équipe ici que, si cette fille 

avait besoin d’un toit, elle pouvait venir chez moi jusqu’à ce qu’on trouve une solution. C’est 

insensé de commencer sa journée par : où vais je dormir ? Ça me semble fou. Une fille pleine de 

motivation, ce serait vraiment dommage si ça ébranle le chemin si stable sur lequel elle se 

trouve. Elle est très ambitieuse, elle veut beaucoup réussir, et nous n’en rencontrons pas 

beaucoup ici, à la Promotion de la jeunesse, des enfants avec une telle motivation, ça aurait été 

un coup raté. Et c’était comme ça, elle est venue chez moi comme cas d’urgence. Cela faisait un 

mois qu’elle était chez moi que sa sœur est arrivée à la Promotion, et on m’a expliqué qu’elle… 

Pourquoi ? À la Promotion ? 

Elle est arrivée ici, à l’unité de la Promotion de la jeunesse, sa sœur. 

Ah, sa sœur aussi. 

Oui. Maintenant, on m’avait expliqué à l’époque, pour elle, qu’elle et sa sœur avaient été 

chassées de la maison, la mère avait mis les deux filles dehors. D’une chose à l’autre, sa sœur 

m’a reconnue comme mère d’accueil, je ne sais pas comment ça s’appelle, comment on définit 

ça, peu importe, comme celle qui garde et qui protège sa sœur. Et la deuxième, la plus jeune, elle 

a 15 ans et demi, 15 ans, elle était très très fermée, c’est à dire, pas envers moi personnellement 

mais de manière générale, avec l’assistante sociale aussi, c’était très difficile d’entretenir une 

conversation avec elle, si déjà elle émettait un son. Et quand je suis rentrée une fois dans la 

classe, sur mon bureau il y avait un mot : « je t’aime ». Alors j’ai regardé R. et je lui ai dit, Merci 

mon chou, et je n’ai rien dit de plus. Et la deuxième a dit, Ce n’est pas R., c’est moi qui ai écrit 

                                                
108 Cadre des familles d’accueil pour enfants et adolescents en danger. 



150 

 

ça. La cadette. J’ai été très étonnée, parce que je ne m’étais pas trop rapprochée d’elle, car ça 

aurait été malsain de me rapprocher d’elle, de son rapport avec sa sœur et toute la complexité de 

l’affaire. Donc effectivement, je ne m’en étais pas rapprochée. Elle a dû probablement sentir que 

j’étais là. À un certain moment, la mère a reçu R., la grande, et la petite, elle n’était pas d’accord 

pour la reprendre, elle a dit qu’elle l’envoie et que c’est les services sociaux qui décideront. Et 

pour les services sociaux c’était soit un foyer pour jeunes filles, soit une maison d’accueil, et il 

n’y en avait pas. Elle avait déjà été dans une maison d’accueil d’urgence, une maison d’urgence, 

et on l’avait chassée parce qu’elle était très difficile là-bas. Voilà, il ne restait que l’internat ou le 

foyer, et l’internat aussi… ça aurait été difficile de la faire rentrer dans un internat de qualité, et 

ça aurait été une sorte de détérioration aussi. Et la fille a demandé, Si Rachel accepte de me 

prendre, je veux aller chez elle. Voilà, et c’est là que ça a commencé, c’est à dire, j’ai été 

d’accord, de la manière la plus naturelle. Ce n’était pas quelque chose sur lequel il fallait que je 

réfléchisse. 

Et vos enfants étaient d’accord ? 

Mes enfants, oui. Mes enfants ont toujours su que c’était comme ça chez nous, c’est à dire, 

ouvrir la maison, recevoir des gens à la maison, c’est quelque chose qui est très normal chez 

nous en général, c’est à dire, des amis qui crèchent, des enfants qui dorment à la maison, c’est 

quelque chose qui arrive toujours, aider, etc. Mais avec R. aussi, même avant que R. soit 

entrée… Par rapport à R. j’ai eu une discussion avec les enfants. L’un d’eux a dit, Maman, ne 

t’inquiète pas, quand il y a de la place dans le cœur, il y en a à la maison. Ils ont été éduqués sur 

ça, bref. Donc quand R., elle s’appelait A. à l’époque, elle a changé son prénom. Donc quand A. 

est arrivée chez nous, c’était la chose la plus naturelle, c’était tout simplement naturel. 

Cela fait combien de temps qu’elle est chez vous ? 

Déjà trois mois. Oui, c’est le début, mais c’est stable, c’est bon, pas trop confus. Elle a tourné 

une nouvelle page, propre, elle connaît les règles, elle les suit, à la surprise de tous, c’est à dire, 

elle aurait probablement été grand rabbin dans une vie antérieure… Non, c’est une bonne fille, 

elle est vraiment une bonne fille. 

Clairement ça représente quelque trait de caractère personnel de vous, la capacité à tenir 

compte des enfants, non ? 

Oui, oui. 

Et ça provient de quoi, à votre avis ? 



151 

 

De la survie de l’enfance, c’est à dire, est-ce qu’il y a quelque chose que je ne peux supporter ? 

C’est à dire, qu’est-ce que… qu’est-ce qui peut me briser ? C’est à dire, il y a quelque chose… je 

suis plutôt du type ‘bulldozer’. Je pousse les choses, j’initie des choses, je gère ma maison afin 

de constater des bonnes choses. Je pense que je suis une bonne enseignante. Je pense que, s’il 

existe un endroit où j’ai le sentiment aujourd’hui de manquer quelque chose, c’est justement 

dans le domaine professionnel, parce que je prends beaucoup de plaisir dans ce que je fais, mais 

j’ai le sentiment que c’est… comme si j’ai déjà été là-bas, c’est trop petit pour moi, quelque 

chose comme ça. 

‘Vous avez déjà été là-bas’ – vous parlez de HILA ? 

Non, il y a des années, j’ai enseigné à Branco Weiss109, six ans, et pendant cette période j’ai 

dirigé un centre d’apprentissage une année, je l’ai lancé comme il faut et je l’ai remis à d’autres 

mains. Puis je suis passée au lycée de Merom Galil où j’ai travaillé le matin et où j’étais 

professeur principal, et être professeur principal ce n’est pas comme un professeur d’une 

discipline qui vient et qui s’en va. Ici il y a cette séparation entre moniteurs et professeurs, c’est 

divisé en deux niveaux. Moi, personnellement, j’ai un problème avec ça, je ne suis pas bien 

dedans, parce qu’il arrive que je sois face à une élève, et… vous savez, on passe beaucoup 

d’heures avec les enfants et, tout à coup, ils expriment des choses, ou bien, vous êtes en 

conversation avec l’enfant, Comment tu-vas ? Tu vas bien ? - Je vous en parlerai pendant la 

pause. Donc, vous remarquez un SOS, ok… qu’est-ce qui se passe pendant la pause, qu’est-ce 

qui se passe… pour qu’on puisse travailler avec l’enfant. Puis des choses font surface, et on a eu 

ici deux, trois cas où les choses qui ont fait surface, je savais que j’avais de quoi apporter à la 

situation, je savais que j’étais capable, plutôt facilement, de faire avancer l’enfant vers le haut 

depuis là où il était, et je ne pouvais pas. 

Comment ça, vous ne pouviez pas ? 

Parce qu’au niveau éthique, professionnel, vous vous réduisez, parce que vous n’êtes que… 

enfin, pour moi, dans ma définition personnelle, oui, vous n’êtes qu’un enseignant, ce n’est pas 

rien, mais c’est ce que vous êtes. C’est à dire, vous devez vous réduire à la définition du rôle. 

Vous ne pouvez pas être le moniteur de l’enfant parce que vous prendriez le rôle de quelqu’un 

d’autre, et ce n’est pas… vous savez, c’est quand même un système des personnes, et c’est une 

équipe, et ça risque de blesser un des moniteurs si je me mets à sa place, même si ça a l’air… 

                                                
109 Institut qui a fondé des écoles pour enfants en danger partout en Israël. 



152 

 

Donc je transmets l’information au moniteur concerné bien sûr, et je passe à autre chose, à la 

classe. 

Ça, je comprends, l’histoire de ne pas empiéter sur quelqu’un d’autre, mais vous avez dit, 

au début, que vous n’étiez pas d’accord avec cette division. 

Moi, personnellement… ça veut dire quoi, ne pas être d’accord… (Sonnerie de téléphone). Le 

système… ça ne vient pas d’un endroit de critique vis-à-vis du système, mais vis-à-vis de moi-

même. C’est à dire que moi, j’aimerais… comme j’ai l’habitude, comme je me connais en tant 

qu’éducatrice… je réponds ? 

(…) 

C’est à mon niveau personnel, parce que, quand vous êtes professeur principal d’une classe, et 

que vous savez comment vous conduire dans (ces) cas de figure, et vraiment réussir… Dieu 

merci, sur les treize enfants que j’avais comme prof principal pendant une période de trois ans, 

onze ont obtenu un Bagrout complet. Et ce sont des gars qui ressemblent à (ceux de) l’unité de la 

Promotion de la jeunesse, ils n’ont pas plus de qualités en ce qui concerne les compétences 

d’apprentissage etc. Ils sont au même stade au niveau des habitudes d’apprentissage, et des 

difficultés, et des diagnostics, etc. etc. Comme ici. Et l’exploit ne se trouve pas dans le résultat 

de… je le dis net, du fait que je sois une bonne enseignante, ou que je sache bien faire passer la 

matière. C’est énormément le résultat… énormément de l’autre partie, et c’est pour ça que, à 

mon avis, cette combinaison est… 

Vous y étiez quand Ilan était le directeur ou non ? 

Aussi. Quand j’ai quitté c’était Saar le directeur. 

Je ne connais pas Saar. 

Saar a remplacé Ilan. Saar a remplacé Ilan. 

Ilan était coordinateur quand j’étais animateur dans le programme OMETZ (courage, en 

hébreu), il y a très longtemps. 

Écoutez, Ilan c’est une personne qui, à mon avis, a beaucoup fait dans le système. Je pense que, 

si… voilà, car Ilan… je dis, si j’avais des conflits, entre guillemets, oui, j’exagère, mais des 

conflits avec Ilan, c’était toujours autour de mes élèves. C’était quelque chose qui était à moi. 

Genre : ne me les touche pas. C’était comme ça. Si nous nous sommes disputés sur quelque 

chose, vous savez, des désaccords divers et variés, c’était comme la lionne sortant ses griffes. 

C’est ce que c’était. 



153 

 

Je voudrais revenir en arrière. Vous avez dit que pendant votre enfance, vous n’étiez pas 

souvent à la maison, etc. C’est vrai ? 

Oui. 

Et comment c’était pour vous à l’école ? 

Je n’ai pas étudié. 

Vous n’avez pas étudié. 

Non, je n’ai pas étudié à l’école. J’ai étudié… j’ai été inscrite à… c’est à dire, j’ai des diplômes, 

mais moi, à la 2nde, je pense qu’à la 2nde, on m’a virée de ORT Motzkin, où j’étais jusqu’alors. Et 

ma mère a beaucoup, beaucoup lutté pour que j’aille dans une école externe et que je termine les 

douze années d’école. Donc je lui ai dit, Ok, j’irai, d’accord. Et là, je voyais quel effort elle 

faisait, et c’était aussi des coûts très élevés d’argent, c’était privé. Donc pendant les deux 

dernières années d’école, jusqu’à la terminale, j’ai vraiment travaillé, relativement. Ça veut dire 

quoi, travailler… oui, j’ai étudié par-ci et par-là, mes notes étaient ok. Après le service militaire 

j’ai complété des Bagrouts à Shefayim, des cours préparatoires. Et là on m’a, on m’a 

diagnostiquée… 

Pendant le service militaire vous n’avez pas eu un rôle éducatif ? 

Non, à l’armée j’étais aide-soignante. Là-bas, dans l’école préparatoire, on diagnostiquait les 

enfants. Celui qui voulait, se faisait diagnostiquer, et moi parmi eux. Et on a identifié des 

troubles du déficit de l’attention et de la concentration, et l’hyperactivité, et… ça donnait toutes 

sortes d’allègements dans les examens du Bagrout. Je suivais leur recommandation, je n’ai pas 

pris de la Ritaline etc. Mais oui, des pauses, oui, cet endroit de… c’est à dire, je me voyais 

comme quelqu’un qui doit faire face à cette difficulté, c’est à dire, je ne savais pas que je l’avais, 

j’étais sûre que je n’étais tout simplement pas incapable d’étudier. Oui. Mais à un certain 

moment j’ai compris que, ok, j’ai une difficulté. Alors si je sais que je l’ai, je pourrai aussi faire 

avec. 

Mais pourquoi vous êtes arrivée… Vous dites que vous avez abandonné l’école en 2nde, puis 

votre mère vous a inscrite en… 

En école externe. 

En école externe, et vous ne le vouliez pas tellement. 

J’ai dit, d’accord. Je n’étais pas emballée. Ça voulait dire aussi aller à Haïfa tous les jours, je 

n’aimais pas ça. 



154 

 

Et pourquoi vous avez choisi de continuer les Bagrouts après le service militaire ? Qu’est-

ce qui vous a motivée ? 

Car c’était clair que j’allais faire des études. 

C’était clair pour vous ? 

Oui, c’était clair pour moi que j’allais faire des études à un moment ou un autre. C’est à dire, j’ai 

ouvert la porte, comme on dit. Je ne savais même pas ce que j’allais faire comme études. Pendant 

les cinq ans que j’ai vécu à Tel Aviv, j’ai travaillé avec Yair Garbuz. J’ai travaillé avec toutes 

sortes d’artistes. Comme leur stagiaire, etc. J’ai fait des études d’art à Beit Berl pendant trois ans, 

avec aussi, toutes sortes de… C’était comme ça, pour l’avoir, pour que quand je voudrais faire 

des études sérieuses, si ce jour-là arrivait, je puisse les faire. C’est tout. C’était pour ça. Et c’était 

gratuit, donc j’ai dit d’accord, faisons ça. 

Qu’est-ce qui était gratuit ? L’école préparatoire ? 

L’école préparatoire, oui, je n’avais pas à faire d’efforts pour ça. 

C’est à dire qu’après le service militaire vous avez intégré une école préparatoire ? 

Après le service militaire mais pas immédiatement. Mais oui, j’avais 21 ans je pense, quelque 

chose comme ça. J’ai commencé l’école préparatoire, et en parallèle j’ai fait des études à Beit 

Berl. 

Vous avez fait des études d’art ? 

Oui. 

Dans leur école d’art ? 

Oui. Ça non plus, ce n’était pas… là-bas, il y a ceux qui reçoivent des diplômes etc. Moi, pas du 

tout, moi j’ai appris pour… 

Pour le plaisir. 

Oui. Même, je ne m’intéressais pas à connaître les points que j’accumulais, ceux que je n’avais 

pas. On m’appelait au secrétariat pour me dire que je devais dessiner, sculpter. Donc pour avoir 

tels et tels points… à priori je ne me serais pas trouvée là-bas du tout. Ça ne m’intéressait pas, 

c’est le fun qui m’intéressait. Quand je me suis mariée, je me suis dit, ok, allez, voici que le 

moment est arrivé… voilà, pour remettre les compteurs à zéro. Donc je suis allée dans 

l’éducation à cause de l’art. 

C’est à dire ? 

C’est le seul endroit où je peux travailler avec l’art et aussi avoir un métier quelconque. 



155 

 

Et vous… c’est à dire que votre métier c’est en fait professeur d’art ? 

J’ai une licence en éducation, formation d’art, oui, un diplôme d’enseignant d’art. 

Ok. 

J’ai enseigné l’art pendant six mois pile. 

Vous ne l’avez enseigné que pendant six mois ? 

Oui, pendant toutes mes années comme enseignante, je n’ai quasiment pas enseigné l’art. 

A l’école ? 

A Branco Weiss, je leur ai monté une exposition là-bas, à Tefen, et c’était sans précédent car on 

ne fait pas des expositions d’école à Tefen, dans le musée même. Et donc j’ai travaillé avec des 

élèves sur des projets personnels. C’était un programme extraordinaire, ce que j’ai fait avec eux. 

Je me suis beaucoup amusée, et après avoir terminé ce programme avec eux, on a monté 

l’exposition, elle était vraiment extraordinaire. Les enfants nous ont simplement étonnés par leur 

créativité, et c’était magique. Et voilà, puis j’ai coupé avec l’enseignement. J’ai fait une pause 

d’environ trois ans. 

À cause des enfants ou non ? 

Non. Ça a commencé, en gros, parce que ça m’était égal, c’est à dire, du point de vue financier je 

pouvais aussi ne pas travailler. À l’époque j’étais mariée, et c’était bien, rétrospectivement, car 

ça m’a fait découvrir cette place… ça m’a laissé une place, comme on dit, pour gérer les choses 

face à mon conjoint et le libérer de moi, et bien sûr, pour élever mes enfants avec beaucoup plus 

de tranquillité et de calme. Et voilà, j’ai atteint le but. Je suis retournée… Septembre dernier je 

suis en fait retournée au travail. 

Mais vous étiez déjà à Branco Weiss, vous dites, pendant six ans. 

Oui, avant ces trois années là… j’ai été à la maison pendant deux ou trois ans. 

Ah, j’ai compris. C’est à dire, après les six mois… 

Après l’année pendant laquelle j’étais au centre d’apprentissage de Branco Weiss, je l’ai dirigé, 

puis j’ai été pendant cinq ans à l’école de Branco Weiss, puis trois ans de pause. 

J’ai compris. C’est à dire que toute votre vie professionnelle, vous l’avez passée dans des 

petites écoles, dans de petits cadres éducatifs. 

Oui, oui. Je n’ai jamais enseigné à ORT ou au Réali, pas du tout. 

Pas dans des lycées ? 



156 

 

Pas dans n’importe quelle école, non. Les internes110, je pense que je n’ai pas été dans une école 

interne, c’est à dire, seulement dans des externes, tous sont des enfants dont c’était la dernière 

issue. 

Et pourquoi ? Par choix ? 

Complètement, oui. 

Alors expliquez-moi ce choix. 

C’est comme… je ne sais quoi… un ex-toxicomane sait comment aider un toxicomane. De la 

même façon, quelqu’un qui a vécu, enfant, dans la rue sait comment aider un enfant qui vit dans 

la rue. Ou bien, un enfant qui a des troubles de l’attention et de la concentration sous traitement, 

sait comment aider (quelqu’un avec) des troubles de l’attention et de la concentration qui n’est 

pas traité. C’est juste une compétence de vie, comme on dit, face à ces enfants. Je pense que si… 

Je peux enseigner dans une école normale, du point de vue de mon savoir, j’ai le savoir. Mais je 

crois que je m’ennuierais beaucoup là-bas. 

Pourquoi vous vous ennuieriez ? Parce que la population des enfants est différente ? 

Oui. Sauf si j’ai quelques défis dans la classe… car les enfants, ceux qui préparent leurs 

devoirs… 

Oui, normaux, comme on dit. 

Oui, ça me semble ennuyeux. C’est à dire, ce n’est pas ennuyeux, encore une fois, dans chaque 

classe il y a les enfants… vous y trouverez toujours un enfant qui est… 

C’est clair. 

Donnez-lui dix secondes de plus et il se trouvera dans l’unité pour la Promotion de la jeunesse. 

Et il y a toujours cet enfant, au moins un, dans un groupe de trente enfants. Mais de manière 

générale, les normes, celles du système aussi, sont différentes… c’est une autre chose. Le regard 

de… je ne sais quoi… un enfant arrive pour un entretien disciplinaire entre guillemets, il arrive à 

un entretien disciplinaire avec une personne qui cherche les règles. Excuse-moi, on a dit ceci, tu 

ne fais pas ceci et cela, ce n’est pas possible, tu ne peux pas… C’est à dire, quelque chose 

d’arrogant comme ça, vis-à-vis de cet enfant, c’est ça mon sentiment. Et je pense que ce sera très 

                                                
110 Terme désignant l’appartenance de l’école au système formel de l’éducation. 
Contrairement aux écoles, surtout celles des populations en difficulté, qui ne sont pas considérées comme partie du système formel de l’éducation. 



157 

 

difficile pour moi de me conduire dans une équipe comme ça, même comme un membre de 

l’équipe.  

C’est clair. Et c’est pour ça aussi que le choix me semble naturel. 

Complètement. 

Et quand vous avez fait les études d’enseignant, vous aviez le même sentiment ? 

Écoutez, j’ai fait des études d’art. Apprendre l’art… même si vous allez maintenant dans une 

école normale pour enseigner l’art, vous touchez à l’âme de l’enfant, vous touchez des endroits 

autres. L’art, ce n’est pas… je ne me suis pas dit que j’allais enseigner la Bible, je ne me suis pas 

spécialisée dans la Bible pour l’enseigner au Bagrout. Dans ce cas-là, j’aurais réfléchi, j’aurais 

imaginé les endroits où je veux enseigner. Du moment que c’est l’art que vous enseignez, peu 

importe où vous allez, que ce soit à l’école la plus exclusive et prétentieuse sur terre, en fin de 

compte, c’est l’art. 

Et vous avez fait vos études… où est-ce que vous avez fait vos études ? 

À Oranim. 

Vous avez fait le parcours entier à Oranim ? 

Oui, à l’époque ils ont fait… c’était exactement la première année de leur coopération avec 

l’Université de Haïfa, pour la licence. 

Une licence et un diplôme d’enseignant en art ? 

Oui. 

Je comprends. Puis, vous avez travaillé en continu, jusqu’à il y a trois ans à peu près. 

Oui, une pause. Puis septembre dernier je suis arrivée à l’unité pour la Promotion de la jeunesse. 

Et vous remarquez une différence entre l’unité pour la Promotion de la jeunesse et d’autres 

endroits où vous avez travaillé, Branco Weiss ? 

Une différence, oui, il y a une différence. 

Laquelle ? 

Les systèmes fonctionnent autrement. Je pense que tout est une question du pouvoir de 

l’enseignant. 

Ici ou là-bas ? 

Là-bas l’enseignant a plus de pouvoir. 

Là-bas l’enseignant a plus de pouvoir. 



158 

 

Oui. Là-bas, l’équipe aussi était… c’est à dire, encore une fois, ici, il y a des enseignants ici… 

moi par exemple, je suis ici presque tous les jours de la semaine, mais il y a des enseignants qui 

viennent une fois par semaine. Je ne les connais pas, je ne me rappelle pas… si vous me dites des 

noms je ne saurai même pas de qui vous parlez. Je connais leurs visages parce que je les vois, je 

leur dis bonjour, c’est à dire, on papote de temps en temps, mais je ne connais pas les 

enseignants. Je ne sais pas si, disons, elle est mariée, combien d’enfants elle a, vous savez, ce 

qu’on appelle, les conversations de salle des profs. D’ailleurs, ici il n’y a pas de salle des profs, 

et ça a un rôle dans cette histoire. Maintenant, pourquoi je vous dis que l’enseignant a un 

pouvoir ? Parce que d’abord, les enseignants là-bas sont dans une intensité quotidienne, c’est une 

école normale du point de vue de la présence des enseignants. Deuxième chose, les enfants 

connaissent les liens entre les enseignants, vous savez, il ne s’agit pas de 300 enseignants comme 

dans un grand lycée disons, c’est quand même une petite école, donc les enfants connaissent 

l’interaction entre les enseignants. Ils savent que celle-ci est copine avec celle-là, attention tu vas 

faire une erreur, tu vas devoir répondre à ta prof… Ils ont… ils créent, en fin de compte, 

quelque sorte de… il y a une sorte de façon*, du respect* envers toute l’équipe des enseignants, 

c’est quelque chose qui se crée, car les professeures principales… les professeures principales 

c’est le premier objet du respect, chaque enfant en a pour sa prof, et ce n’est pas parce qu’elle 

est… ce n’est pas quelque chose d’arrogant, oui, de la part de la prof principale, mais ça provient 

du lien qu’on crée avec les élèves là-bas, basé sur le respect en grande partie. Ici aussi je crée ça 

de toute façon, ce n’est pas le sujet. Mais… l’enseignant a un pouvoir. L’enseignant a un pouvoir 

différent. 

Et ici ? Moins ? Ou non ? 

Ici moins, ici moins, oui. Il y avait une phrase dite ici dans une des assemblées, c’est à dire une 

des discussions, où un enfant a lancé… d’accord, c’est vraiment un des enfants sans retenue, ce 

qu’on appelle ‘turbo’, mais il a lancé une phrase que jamais vous n’entendez un élève dire à sa 

prof : Mais vous êtes qui, vous ? Vous n’êtes qu’une prof ! Il a dit ça à une enseignante qui se 

trouve ici vraiment très peu de temps par semaine, c’est à dire, je la vois, il m’arrive de la voir 

une fois par semaine peut-être, moi non plus je ne suis pas ici tous les jours. Mais dire : Mais 

vous êtes qui, vous ? Vous n’êtes qu’une prof !... Là-bas, l’enseignant est vu… à Branco 

l’enseignant est vu dans cet ensemble d’enseignants, il est vu comme une bouée de sauvetage, 

comme le dernier lieu sur terre : vous n’avez plus rien, qui vous allez voir ? Lui. Et ici il est vu 



159 

 

comme celui qui apporte la matière et qui rentre à la maison. C’est à dire que le comportement 

émotionnel de l’enfant aussi, ou bien les problèmes de l’enfant etc., ce n’est pas du tout… C’est 

qui ce prof ? Ce sont les moniteurs de toute façon. Aucune communication avec les enseignants, 

avec leur place personnelle, donc le respect se crée très difficilement. Je peux vous dire, encore 

une fois, de mon expérience personnelle, moi je n’ai pas ce problème, comme enseignante ici. 

C’est à dire, je ne rencontre pas un manque de respect ou… très vite ils… je pense que ceux qui 

ne connaissent pas du tout mon style, ils sont choqués par cette enseignante, jusqu’à ce qu’ils… 

Qu’est-ce que ça veut dire, choqués ? 

Parce que je suis sûre de moi, parce que je suis… Puis ils me voient rire, et ils… il y a ces étapes, 

faire connaissance. Je ne suis pas une enseignante chez qui il y a des problèmes disciplinaires. 

Peut-être que c’est ça, la différence entre vous et l’autre enseignante. 

Je ne pense pas, je ne pense pas. Je pense que la présence de l’autre enseignante ici est trop 

courte. 

Et c’est ça qui aurait un effet ? 

Ça a beaucoup d’effet, aussi le… je ne sais pas. Écoutez, chez moi ils apprennent. Beaucoup ici 

ont appris chez moi. C’est à dire, aussi du point de vue… je ne sais pas combien d’enfants ici… 

mais la quantité d’enfants qui viennent dans mes cours est, à mon avis, plus que la moitié des 

enfants de la Promotion. 

Qu’est-ce que vous enseignez ici ? 

J’ai enseigné la Bible et la géographie, deux groupes de géographie et un groupe de Bible, et le 

semestre prochain j’ai littérature et géographie. C’est ce que je… Et maintenant, littérature et 

géographie ici, et je vais avoir, dans l’unité à Ma’alot, la géographie aussi. Dans l’unité à 

Ma’alot j’ai enseigné l’éducation civique, j’ai préparé (les élèves au Bagrout) en éducation 

civique. 

Et vous travaillez de façon individuelle ou en groupe ? 

En groupe. Quand il y a… vous savez, quand j’ai commencé au début du semestre, je me suis 

dit… Efrat m’a donné une liste de, je crois, onze ou douze enfants en géographie. Je lui ai dit, 

d’accord mais laissez-moi les voir. La même chose en Bible. Je lui ai dit, d’accord, aucun 

problème, mettez même quarante enfants, mais laissez-moi les voir. C’est à dire, après un cours, 

deux cours, je saurai vous dire si c’est vraiment ok. Et là, il y avait effectivement deux enfants en 

Bible que j’ai demandé à faire sortir. Et j’ai dit à Efrat, je lui ai dit, Écoutez, ce ne sont pas des 



160 

 

élèves qui ne peuvent pas arriver jusqu’au Bagrout, justement ils peuvent. Ils peuvent très bien 

arriver jusqu’au Bagrout. De mon point de vue, je ne les fais pas sortir du cours de Bible, mais ils 

ne peuvent pas étudier avec le groupe. Trouvons une solution pour eux. C’est à dire, à mon 

avis… A. était à l’époque un des deux élèves, A. et l’autre, Y. A, si on travaille avec lui face à 

face, c’est un requin. Il passe l’examen de Bible sans faire d’effort du tout. On voit sur lui qu’il 

possède la lecture, la compétence de la lecture, il a probablement grandi dans des écoles 

religieuses, je l’ai compris avec le recul. Mais vous voyez qu’il a cette compétence de la lecture 

du livre, de la compréhension du… du premier degré au moins, il connais ça clairement, alors 

pas besoin de plus que ça. Et Y, impossible d’être assis dans une classe, il s’envole… Non, 

impossible, pas de focus, je n’arrive pas, non, pas de focus. Je suis sûre qu’il réussit, c’est un 

enfant intelligent, il est intelligent, on le voit. Encore une fois, une courte conversation avec lui et 

vous comprenez que l’enfant a toute sa tête, il n’est pas détaché de la réalité, mais seulement j’ai 

besoin, avec lui, de concentration. Et c’était comme ça. Puis il y a eu une réduction des heures 

donc on les a enlevés, et les résultats parlent pour eux-mêmes. Mais en gros, quand il y a un 

groupe, le nombre d’élève n’a guère d’importance. Ce qui est important c’est qu’avec ce qu’il y 

a, on peut aller avec ça plus loin, continuer, et c’est un processus. Parfois vous trouvez un enfant 

qui est misérable là-bas, il n’a pas quoi faire là-bas. Il a beau être là pendant tout le semestre, ok, 

mais il n’arrivera nulle part, parce que, vous le voyez, il a besoin de quelque chose d’autre, une 

autre sorte de médiation. Donc c’est un problème. Ma méthode de travail est différente aussi. Je 

suis souvent ‘choquante’ ici. C’est à dire, les enfants ici sont plutôt… Le premier semestre ils ont 

appris à me connaître, maintenant ce sera plus facile pour moi avec eux. Le premier semestre ils 

ne comprenaient pas ce que je voulais, je n’apporte que des questions du Bagrout, dès le premier 

cours. Je ne fais pas… En géographie, par exemple, la plupart des enseignants font une 

introduction de l’atlas pendant les premiers quatre cours au moins, et moi, je ne le fais pas. Je ne 

fais pas non plus d’autres choses que les enseignants font, parce que je ne pense pas que ça soit 

bon. 

Vous allez directement au but. 

Notre premier cours du semestre c’était une question du Bagrout. Par hasard il s’agissait d’une 

analyse d’image, car l’analyse d’image c’est la chose la plus simple à affronter. Donc j’ai 

apporté ça pendant les premiers cours. Des question du Bagrout à cent pour cent, c’est à dire, au 

niveau de la formulation de la question, sa construction, tout, une question du Bagrout et une 



161 

 

image. Et cette même question ils l’ont eue dans l’examen, avec l’analyse d’image de la ville 

d’Eilat, exactement la même question. Il n’y avait pas une seule question dans l’examen qu’ils 

n’avaient pas eue avant, parce que je ‘creuse’ avec eux toutes les questions qu’ils peuvent avoir, 

dans toute cette matière, depuis le début du semestre et jusqu’au bout. 

Mais vous n’avez pas fait des études de géographie et de Bible. 

Et alors ? Et alors ? 

Alors quel est le secret ? 

Quel est le secret ? 

S’il y en a un. 

Le secret… c’est quoi le secret… ce qui est important, à mon avis, c’est d’avoir la capacité 

d’atteindre l’élève. Quoi… si je vous donne maintenant… par exemple, maintenant je prépare les 

élèves en littérature. J’ai préparé… 

(Interruption) 

Où est-ce qu’on en était ? 

On était à la question : quel est le secret. 

Alors voilà, je ne pense pas qu’il y a un secret. C’est simple, si je vous donne maintenant un sujet 

à apprendre. Maintenant, par exemple, je vais enseigner la littérature, la dernière fois que j’ai 

enseigné la littérature c’était il y a cinq ans, je parle au niveau de préparation au Bagrout, c’était 

il y a quatre, cinq ans. C’était la première année où j’ai préparé mes gars en littérature, la 

première année où je les avais. Et moi, je n’avais aucune idée de ce qu’était le programme 

scolaire du semestre suivant, me disant, ça a surement été modifié, ça se modifie toutes les 

secondes, donc… je vais me mettre à jour et je vais lire la matière, et je vais le comprendre 

probablement, ce n’est pas quelque chose de… ce n’est pas la biologie, la chimie, où il faut… Si, 

je ne vais jamais enseigner les maths et l’anglais, car je ne suis pas là-dedans, je ne connais pas 

ces matières, je ne connais pas le… je ne peux pas enseigner ça. Je ne peux pas enseigner 

quelque chose que je ne connais pas où que je ne peux pas au moins apprendre sur le champ. 

Pour aller enseigner les maths il faut aller apprendre les maths. J’aurais besoin d’une année sur 

une île déserte avec des livres pour comprendre ce qu’il y a dedans, je parle même de la base des 

choses… je suis vraiment… j’ai une page vierge en maths. Pour l’anglais aussi, je peux parler en 

anglais, mais l’écrire, passé, présent, ils ont tous ces temps… pas du tout, c’est à dire, je suis loin 

de ça. Donc jamais de la vie je prendrai quelque chose comme ça, pas d’anglais, pas de maths, 



162 

 

mais toute autre discipline qui est au niveau informatif, que ce soit la géographie, l’Histoire, la 

littérature, la langue. La langue, par exemple, bien que ce ne soit pas de l’information, c’est 

plutôt mathématique, en quelque sorte, des modèles… ça, par exemple, je connais ça très bien, 

j’ai préparé des élèves au Bagrout en langue aussi. Mais toute matière où vous connaissez le 

sujet, vous pouvez le transmettre, car à la base il ne s’agit pas de ce que vous savez. Quoi, il faut 

être un professeur d’université en géographie pour enseigner pour le Bagrout ? 

Ça contredit un peu toutes les déclarations faites par le ministère de l’éducation… 

Oui, qu’il faut être… se spécialiser dans un domaine. C’est vraiment du n’importe quoi, cette 

déclaration. Vous savez, je suis très étonnée, même par comment on n’a pas compris… nous 

sommes dans les années 2000, qu’un enseignant doit être fait d’une certaine matière. 

Qu’est-ce que ça veut dire, une certaine matière? 

Il doit être fait d’une certaine matière, il doit être une certaine personne, il doit être un certain 

contenu, comme être humain. 

Alors donnez-moi votre définition d’un bon enseignant. 

Un bon enseignant c’est un enseignant qui a une intelligence émotionnelle élevée, à mon avis 

c’est la première chose qu’il doit avoir, parce que je peux vous dire que, quand un élève entre 

dans la classe, et même quand trente élèves entrent dans la classe, je sais dans quel état se trouve 

chacun d’eux, dans quel endroit émotionnel il se trouve. Ok, je sais d’où, quoi, pourquoi, 

d’accord. Mais je connais cet enfant, comment il entre tous les jours dans la classe, n’est-ce pas ? 

Alors je vais remarquer que quelque chose est un peu dysfonctionnel là-dedans. Pas quand 

quelque chose de dramatique arrive dans la classe, quand il jette une chaise sur la tête de son 

copain, mais bien avant je vais remarquer ça. Et là, on ne va pas arriver au moment où il jette la 

chaise sur la tête de son copain. C’est à dire, il y a une sorte d’interaction entre un enseignant et 

un élève qui doit avoir plus d’importance, au moins comme le savoir, le savoir qu’il reçoit et la 

note qu’il reçoit. Même mes enfants chez moi, ils savent que la note ne m’intéresse pas. Si vous 

avez 90 à l’examen et que vous n’avez pas travaillé pour l’examen, de mon point de vue vous 

avez eu 60 à l’examen, si pas zéro. Si vous avez travaillé pour l’examen et que vous avez eu 60, 

pour moi ça compte comme 100. C’est à dire, mettez le maximum et vous serez fier du résultat. 

Pas… j’ai eu un cadeau de Dieu, par chance, j’ai eu 90… pas ce genre d’habitudes de parasite, 

un manque d’appréciation de soi. Apportez vos qualités et vous aurez les résultats, ainsi vous 

serez fier de vous-même. Et j’enseigne ça beaucoup, aux élèves, je veux dire. 



163 

 

Et d’où vous avez reçu tout ce… pour vous, c’est un savoir instinctif, ces sentiments, ou…? 

C’est la survie… c’est la rue, la rue vous enseigne ces choses-là. C’est à dire, je ne suis pas 

diplômée en psychologie ou je ne sais quoi. La rue vous enseigne ces choses-là. 

Mais qu’est-ce qu’elle enseigne? Elle enseigne différentes choses aux différentes personnes. 

Je pense que chacun des… Voyez-vous, je ne sais pas. Je pense que l’intelligence que j’ai 

aujourd’hui, cette intelligence de rue, les enfants ici l’ont. Nous parlons la même langue. Quand 

ils remarquent que je suis sensible à un enfant, pas forcement à eux, à un autre enfant dans une 

certaine situation, quelque part, sans le dire à haute voix, ils se disent, elle est des nôtres. Vous 

comprenez ce que je veux dire ? C’est à dire, il y a une certaine communication… Je ne sais pas 

comment l’expliquer, je ne sais pas trop comment l’expliquer parce qu’il s’agit vraiment de 

quelque chose qui se trouve en vous, et ce n’est pas un titre universitaire, et c’est dur… ça n’a 

pas de programme, il n’y a pas de critères, il n’y a pas de paramètres exacts que je puisse 

nommer : ceci et cela etc. Ça n’a pas une forme tellement organisée. Mais c’est quelque chose 

qui crée la personnalité, et un niveau de savoir, et des capacités pour la vie, de survie. Vous me 

demandez d’où j’ai le courage ? C’est à dire, il ne s’agit pas de courage mais : je sais de quoi je 

suis capable. Je suis sortie des situations vraiment… alors cinq enfants, c’est rien pour moi. Vous 

comprenez ? Mais c’est vraiment comme ça. Ça a l’air… mais c’est vraiment comme ça, ça ne 

vient pas d’une arrogance, et je ne vous dis pas que pendant la journée je suis bien et je suis à 

l’aise tout le temps. Je ne suis pas une femme riche de Kfar Vradim, je suis une personne 

moyenne, limite, comme on dit, c’est à dire du point de vue financier. Je n’ai pas cette sorte de 

tranquillité, vivant à Kfar Vradim et élevant cinq enfants, pas du tout. Je travaille jour et nuit, je 

parle avec celui-ci et je parle avec celui-là pour voir comment augmenter ma paye, je stresse 

beaucoup quand il y a un mois comme celui-ci, pour lequel j’ai 36 heures inscrites, c’est très 

stressant parce que c’est la fin du mois. Complètement. Mais ça ne vient pas de… c’est très dur 

mais ce n’est pas quelque chose qui est… Ce n’est pas ça qui va me faire faire un pas en arrière, 

car les résultats ce n’est pas combien d’argent vous avez à la banque, et les résultats ce n’est pas 

être habillée Castro111 ou être habillée par je ne sais qui. Ce n’est pas ça, les succès d’une 

personne. Et vous apprenez ça dans la rue. Les succès d’une personne c’est le respect, avec ça on 

peut mourir, entrer dans la tombe, comme on dit. Les succès d’une personne ce sont ses enfants 

ou les âmes qu’elle aurait touchées sur son chemin. Là, vous pouvez mourir, vous aurez laissé 

                                                
111 Marque de prêt-à-porter. 



164 

 

quelque chose derrière. C’est ça, des succès. C’est à dire, non pas que je prends l’argent à la 

légère, je comprends à quel point on en a besoin, mais… mais vous n’allez pas renoncer à dire : 

« j’ai réussi » quand il s’agit des choses que vous considérez comme réussies, à cause des choses 

qui sont considérées comme histoire de chance. Ou bien, plus dur vous travaillez, plus vous 

aurez. 

Et vous avez eu des figures clé ? Parce que vous dites, une dimension qui se répète c’est 

l’intelligence de rue, la survie qui vous a appris à être une enseignante comme vous êtes, 

ok ? 

Oui. 

À part ça, il y avait des figures que vous vouliez imiter, au niveau éducatif ? 

Écoutez, j’ai eu une enseignante de Bible, incroyable, elle m’a fascinée. 

Quand vous étiez enfant ? 

Oui. Elle m’a fascinée. Elle parlait avec une telle énergie dans la classe, elle me fascinait. Donc 

ça, c’est une figure que je peux vous citer, et même si je devais parler aujourd’hui de je ne sais 

quoi, c’est à dire, si je n’étais pas une enseignante et que je devais assumer n’importe quel travail 

‘parlé’, je serais… aujourd’hui aussi je suis comme ça… je suis très… cette enseignante de 

Bible. Cette flamme dans la classe… jamais un enfant ne s’endort chez moi, c’est impossible de 

dormir, impossible. Qui d’autre était une figure ? 

(Téléphone) 

Il y a, disons, mamie Aliza, vous savez, c’est la grand-mère de mon père. 

La grand-mère de votre père ? 

Non, la mère de mon père, pardon. La mère de mon père. Mamie Aliza était une femme très 

gracieuse, très… 

Vous êtes orientale ? 

Oui. Elle est irakienne. Je ne sais pas si vous connaissez les vieilles Irakiennes, des femmes 

très… Je me rappelle que, enfant, je n’ai jamais levé les yeux à la hauteur de ses yeux, jamais. 

Pas qu’elle m’a fait du mal, ce n’était pas la raison. C’était… je ne sais pas, du respect profond, 

vraiment… vraiment, c’est la vérité. J’aimais voir mon père et ses frères aller lui donner un bisou 

sur le front après le repas. J’aimais ça, c’était quelque chose que… j’attendais que le repas se 

termine pour regarder ça. Donc je peux vous dire que c’est quelque chose… ce n’est pas un 

modèle, car elle n’avait pas… non, je ne peux pas vous dire « ma grande mère était splendide », 



165 

 

non, c’était une Fatima, vous savez. Les Irakiens sont comme les Arabes comme ça, mais elle 

avait une grâce en elle, il y avait du respect pour elle dans la maison. Et elle avait travaillé dur 

pour eux, elle avait préparé des marmites que même à l’armée on ne prépare pas, c’est à dire, 

c’était vraiment… c’était vraiment des cuves, non, ce n’était pas des marmites, pas des marmites, 

c’est quelque chose comme ça, c’est incroyable. C’est seulement à l’armée que j’ai revu quelque 

chose comme ça. Alors il y a de l’imitation. Mes parents ne sont pas un objet d’imitation pour 

moi, ils sont justement l’antithèse. C’est à dire, si je regarde ma maison aujourd’hui et leur 

maison, c’est à dire, ce qu’il ne faut pas faire… ce qu’il ne faut pas faire était appliqué, ce qu’il 

ne faut pas faire. Depuis que je suis enfant. C’est à dire, je n’avais pas à réfléchir sur ma position 

par rapport à ça quand j’ai eu des enfants. C’était dans mon sang, la compréhension de ça, dans 

tous les sens, que ce soit en rêve ou que ce soit une vraie compréhension, ou voir des maisons 

autres où les choses sont vraiment autres, comme je voudrais. Donc ils se trouvent là, c’est à 

dire, c’est possible aussi, c’est possible. Ça existait chez moi toujours, donc quand j’ai construit 

ma maison, mes enfants… mes enfants ne grandissent pas du tout comme moi j’ai grandi, loin de 

là. On ne peut même pas comparer. 

Mais ce que vous me dites… Je vais vous dire pourquoi j’insiste, ok ? Vous dites qu’en fait 

vous avez un modèle, une enseignante de Bible que vous avez eue enfant, qui est votre 

modèle. 

Oui, j’aimais sa façon d’enseigner. 

Mais à part cette enseignante, vous n’avez pas d’autres modèles de vos années dans 

l’éducation, de l’époque de vos études ? 

Oui, je n’en ai pas, non. Mais… Je ne sais pas comment expliquer ça. Un enfant de rue, il sait 

très vite ce qui est permis et ce qui est interdit, il comprend très vite aussi où est-ce qu’il est bien 

et où est-ce qu’il souffre beaucoup. Ok ? Très vite il divise le monde en deux, ok ? C’est à dire, 

par exemple si… si disons, en utilisant les termes des adolescents, j’ai donné des coups à 

quelqu’un, et elle était comme… elle était misérable, vous savez, il y a cette fraction de 

seconde… il y a ce coup de sang que le jeune a, ok… et vous avez aussi la frime, et vous avez 

ici… un enfant de rue, quoi. Puis il y a l’autre côté, pendant une microseconde, où vous 

reconnaissez ce que vous venez de faire, où vous voyez les yeux de la fille que vous venez de 

tabasser, elle est humiliée, elle est couchée par terre dans une flaque, ses yeux en larmes… 

pendant une fraction de seconde vous saisissez ça, vous savez que vous n’êtes plus là. Alors vous 



166 

 

ne faites plus ça. Moi, je l’ai fait une fois. Il n’y a pas eu une deuxième fois où j’ai frappé 

quelqu’un comme ça. Au pire, j’ai donné une bourrade comme ça, car j’étais un enfant de rue, 

oui, donc je devais me comporter avec… dans la survie de la rue, mais je ne suis pas retournée à 

cet endroit-là. Vous comprenez ce que je veux dire ? C’est à dire, là où vous savez que vous 

n’êtes plus là, c’est ça l’histoire. 

Je comprends bien. 

Vous comprenez bien, c’est bien, je suis contente. Vous n’êtes plus là, c’est à dire, vous savez 

que vous n’êtes plus là, ça c’est la mauvaise partie, vous la connaissez. Donc vous ne devez pas 

non plus arriver à une telle violence pour la voir dans les yeux d’un autre, mais vous n’êtes plus 

non plus… Moi, j’avais toujours une langue de vipère, quand je descendais un enfant, il était aux 

larmes seulement à cause de mes vannes et mes moqueries, je touchais les sujets durs. Ça non 

plus vous ne le faites plus, même pas un peu, même pas un petit mot d’insulte, puis vous arrêter 

d’injurier. Ok ? Puis vous vous éloignez de cet endroit qui, vous le savez, n’est pas bien. Vous le 

reconnaissez tout simplement. Puis vous rencontrez des choses bien, vous montez sur la vague, 

comme on dit. Car vous vous apercevez où ça vous nuit et où ça ne vous nuit pas. 

Mais vous dites que vous avez fait ça toute seule. 

Oui, tout le monde fait ça tout seul. Tous les enfants de rue, à mon avis, font ça tous seuls. 

Les enfants ici, à HILA, font ça tous seuls ? 

Oui. Je pense que l’une des choses que les élèves que j’avais comme prof principale savaient, 

c’était que je n’ai jamais dit quelque chose… une conséquence de votre comportement, quoi 

qu’il soit, même si le plafond tombe, je ne changerai pas ma parole, prenez ça en compte. Ils 

savaient ça toujours. Et une des choses qu’ils connaissaient c’était que, quand vous ne vous 

comportez pas correctement, comment saurez-vous que ce n’est pas correct si vous n’aurez pas 

une fraction de seconde de souffrance ? Comment saurez-vous ? Comment ? Vous faites 

exploser un pétard à je ne sais où… nous avons été dans un endroit dans le nord, le centre 

Canada, je ne sais quoi, ils ont ouvert un pétard de fumée etc. Vous faites exploser ce pétard, 

comment vous allez savoir que ce n’est pas ok ? Comment vous le saurez ? Pour vous dire la 

vérité, j’ai sûrement eu un sourire… donc mes gars, oui, évidemment que je n’ai pas souri devant 

eux, ni devant les enseignants, mais à l’intérieur de moi c’était : quels petits malins, mon Dieu, 

comment ils arrivent à mettre tout sens dessus dessous, le centre Canada entier est débout sur ses 

jambes. Et quand je suis venue leur parler entre nous, avec ma classe, je leur ai dit, Écoutez, vous 



167 

 

allez me dire qui a fait ça. Si vous ne le dites pas, je saurai qui l’a fait car je vais vous regarder 

dans les yeux l’un après l’autre et je vous dirai qui l’a fait. Et vous allez me le dire tout seuls 

pour garder votre respect, et celui qui l’a fait aura une punition, parce que ce sourire sur vos 

visages ne peut pas persister. Vous devez ressentir un minimum de souffrance pour comprendre 

que ça, c’est la mauvaise partie. La souffrance… n’exagérons pas… 

Mais dans ce cas-ci… dans ce cas-ci vous étiez la figure importante, vous avez fait passer 

les enfants par un processus de compréhension. 

Oui. Et si je n’avais pas été là, vous ne pensez pas qu’ils auraient fait ça tous seuls ? Je pense que 

si, ils l’auraient fait. 

Vous dites qu’ils font ça de toutes les façons. 

Oui. Je vous donnerai un exemple. Il y a un élève ici, A. Un enfant gravement complexe, 

d’accord ? Maintenant, cet enfant est sûr de mon amour. 

Sûr ? 

Sûr de mon amour, comme on dit. Ok ? Tant qu’il était sûr de mon amour, et il a eu une phase 

comme ça, où il était sûr de mon amour, il pouvait se construire. Et je crée toujours la confiance 

chez eux. C’est à dire, vous ne pouvez pas m’éloigner, vous ne pouvez pas devenir moins 

importants pour moi, c’est impossible. Vous pouvez vous comporter de manière pas correcte et 

entendre ma réaction, mais vous ne pouvez pas faire que je ne me soucie plus de vous. C’est à 

dire, ce n’est pas quelque chose que vous pouvez faire, vous n’avez pas de contrôle sur ça. Puis 

ils testent ça. Et dans cet endroit de… du début, où il était très sûr de ma place face à lui : ok, je 

n’ai pas besoin de la contenter et je n’ai pas besoin de prendre des sanctions. Il était bien tout le 

temps, tout le temps bien. Et franchement, il fallait le voir aller dans une autre classe, une 

catastrophe d’enfant. Dès qu’il entrait dans ma classe, où il savait qu’il ne pouvait pas se 

comporter de manière pas correcte, parce qu’ici ça ne passe pas, c’est comme les règles dans la 

rue, ça fait partie de l’endroit mauvais, et dans la classe de Rachel c’est trop visible, elle vous 

met ça très vite en miroir. Alors ils… c’est dur pour eux, donc ils tâchent de trouver leur endroit 

positif, dans la mesure qu’ils peuvent. Pour la même raison aussi, puisqu’il est très sûr de ma 

place, il a aussi eu une explosion de rage. Moi j’ai dit, pendant environ un mois, ici dans l’unité, 

je leur ai dit que cet enfant mignon était sous l’influence des drogues à mon avis et qu’il y avait 

quelque chose qui n’allait pas, qui n’allait pas du tout. Et bon, on n’a pas le moyen de le prouver. 

Et là, je l’ai mis hors de lui, comme on dit, pendant le cours. Je lui ai fait un doigt d’honneur 



168 

 

symbolique. Je n’ai pas eu à faire d’effort. Le doigt d’honneur c’était de donner une sur-attention 

à un autre enfant tout simplement. C’était ça le doigt d’honneur. J’ai attendu de voir jusqu’où il 

irait car quelque chose clochait. Et il a explosé. Puis lui et Meital, c’est une des monitrices, sont 

entrés avec moi dans une pièce et ils m’ont dit, Rachel, il veut s’excuser auprès de vous. Alors 

j’ai dit, Pourquoi s’excuser ? Auprès de moi ? Me demander pardon ? Pourquoi me demande-t-il 

pardon ? C’est à dire, j’ai un peu rigolé, comment ça, il me demande pardon ? Quoi, j’ai été 

blessée ? Je suis aux urgences ? Quoi ? Où exactement m’a-t-il blessée ? Puis on s’est assis 

ensemble, je lui ai dit, Meital, laisse tomber, ça exige une discussion, venez, on s’assoit. On s’est 

assis, je l’ai regardé et je lui ai dit, Allez-y, demandez pardon. Il me dit, Je suis désolé. Je lui ai 

dit, Génial, et c’est tout ? Tout baigne ? Tout va bien ? Il me dit, Quoi ? Je lui ai dit, Je ne sais 

pas, pourquoi… pourquoi vous me demandez pardon ? Quoi, vous pensez que vous m’avez 

blessée ? De vos « fille de pute », « ta mère »… Moi, j’étais blessée par vous ? Vous pensez 

avoir insulté ma mère en disant que c’était une pute ? Non, ma mère c’est une des femmes, vous 

ne pouvez pas la blesser comme ça. Vous avez donné un coup de pied dans la porte, alors moi, 

ça ne m’a pas fait de mal. Ça, vous allez sûrement payer pour ça, vous allez réparer la porte de 

quelconque manière. Vous avez beaucoup blessé qui? Beaucoup, beaucoup. Vous avez blessé 

qui ? Et lui aussi il a évoqué des choses, je l’ai envoyé à sa propre place et lui… vous savez, j’ai 

fait sortir de lui ce qu’il était obligé à se dire à haute voix. Puis il a vérifié les téléphones 

portables aussi, voir que les nôtres sont éteints, et il a raconté qu’il prenait de la drogue. Et là j’ai 

dit à Meital, après cet réunion… c’est à dire, le réunion s’est terminée… vous savez, je suis une 

enseignante après tout, donc ça continue ailleurs. Et j’ai dit à Meital112, je lui ai dit, Meital, 

quand je vous dis quelque chose par rapport à un enfant, écoutez-moi. Prenez ça avec les deux 

mains. Ne me dites pas « ce sont des bêtises », ne me dites pas « ce n’est pas vrai », ne me dites 

pas « il était comme ça depuis toujours », ne me dites pas ça car je vois des choses, et que je ne 

suis pas idiote. Je vois, l’enfant est sous l’influence de la drogue, je vois qu’il est sous l’influence 

de la drogue. Sans rapport à son comportement. Je vois les yeux, je vois. Même s’il en a pris il y 

a deux jours, je vois qu’il a pris une cigarette d’herbe, parce que je vois… vous savez, vous 

connaissez la matière donc vous savez. Et quelque part, ce côté de prendre un enfant, encore une 

fois, c’est aussi le côté… c’est un côté de frustration, parce que je sais que si A. était chez moi, 

bien que je pense que Meital fait son travail à merveille, c’est à dire, ce n’est pas que je critique 

                                                
112 Monitrice du département de la Promotion de la jeunesse dans le lieu. 



169 

 

quelqu’un, ce n’est pas ça. Mais je sais que lui, et il y a une autre fille ici avec qui j’ai eu une 

conversation, j’étais choquée par ce qu’elle mettait sur la table, c’est à dire… comment ça se fait 

que je ne peux rien faire ? C’est à dire, pour moi c’était : comment ça se fait que tu entends une 

chose pareille et que, quelque part, tu dois faire oui de la tête et faire passer ça aux instances 

suivantes. La frustration. Au niveau professionnel c’est une frustration très difficile pour moi, 

vraiment. Et d’un autre côté, je sais que je crée avec eux quelque chose auquel ils ne sont pas 

habitués, et ils ne savent pas où mettre… comment me regarder, suis-je leur monitrice ou suis-je 

leur enseignante ? Non pas que les enseignantes ici ne s’investissent pas, dans le sens de la 

sollicitude, pas du tout, elles donnent tout pendant les deux heures par semaine qu’elles sont 

présentes. Mais du point de vue de l’enfant, elle vient et elle s’en va, elle fait passer 

l’information, il n’y a rien de plus. Par exemple, les cours de Bible. Les cours de Bible sont aux 

trois quarts des cours de psychologie sociale… parce que ce sont des cours de Bible, parce qu’on 

a d’où tirer ça. Job, le diable, c’est ce qui fait sortir une discussion sur la vraie vie. Je suis Job, 

dit l’un des enfants… Il ne se passe pas un jour où il ne m’arrive pas quelque chose. Écoutez, ils 

sont charmants, ils sont vraiment charmants. 

Je veux vous poser maintenant des questions sur plusieurs niveaux. Ok ? La première 

question… c’est à dire, en fait, ce que vous me dites c’est que tout au long de vos études, 

vous n’avez jamais rencontré une théorie, une théorie, quelque chose d’écrit ou sinon par 

des gens… une théorie de laquelle vous avez pu apprendre ou qui vous a permis de vous 

identifier à ce qui était écrit, d’après votre expérience, ou bien vous en avez rencontré peut-

être ? 

Mon expérience au niveau professionnel ?  

Au niveau professionnel, vos principes. 

Je me rappelle… j’essaie de me rappeler de mes études, des quatre années de licence, il y avait 

cette histoire de… je me rappelle qu’il y a eu un cours de psychologie intitulé « parent violent, 

enfant violent ». Je me souviens simplement de m’être sévèrement opposée au professeur. Je 

pense que c’était un énoncé très problématique, parce que moi, je suis justement dans le « non » : 

j’ai un père violent, du jamais vu, il n’y a personne de plus doué que lui dans le rôle du père 

violent, ni plus créatif, et moi, je ne suis pas du tout une mère violente. Puis à l’époque j’étais au 

début de mes grossesses donc c’était un point très sensible chez moi. Mais une théorie écrite… 

écoutez, il y a plein de slogans, vraiment. Je pense qu’on dit… il y a une phrase : « un enseignant 



170 

 

est un enseignant pour la vie », quelque chose comme ça. C’est un super slogan, ça me parle. 

C’est à dire, je ne peux pas vous dire qu’il y ait une certaine théorie qui… Encore une fois, je 

pense qu’un enseignant doit apporter un certain contenu, il doit avoir une intelligence 

émotionnelle élevée. 

Et si vous deviez enseigner à des enseignants, comment être enseignant ? 

Je leur enseignerais d’abord comment être des humains face à l’enfant, qui qu’il soit, peu 

importe de quelle classe, la CP ou la terminale. D’abord soyez des êtres humains, n’exigez pas le 

respect tant que vous n’en donnez pas. Vous ne pouvez pas frapper sur la table d’un enfant, tout 

comme lui, il ne peut pas se lever pour frapper sur votre table. Tout ce dialogue que les 

enseignants ont avec les enfants, dans la plupart des cas, il vient d’un endroit de : « C’est moi qui 

peux, et la sonnerie est pour moi ». Tout ce « moi si et vous non », tout ce dialogue me donne la 

chair de poule. Il n’existe rien sur terre qu’un enseignant peut faire et qu’un élève ne peut pas 

faire. 

Mais d’un autre côté vous êtes sûre de vous. 

Oui, et alors ? Je suis sûre de moi. Je suis sûre de moi parce que, oui, vous me respecterez. 

Quoi ? Vous ne pouvez pas me respecter ? Comment pouvez vous ? De quel droit ? Un instant, 

excuse-moi, est-ce que je viens de vous cracher dessus ? Est-ce que je vous ai humilié d’une 

manière ou d’une autre pour que vous osiez vous comportez autrement ? D’où vient la 

légitimité ? C’est à dire, qu’est-ce qui vous a embrouillé ? Alors moi, à mon avis, je pense, ils 

comprennent quelque chose, pendant les premières minutes, qui fait qu’ils sont respectueux. Il ne 

s’agit pas de : « je leur ai fait voir », ou pour donner un exemple, pas du tout. Mais si quelqu’un 

me coupe la parole, je lui dis, Pardon, vous n’avez pas entendu parler de la politesse ? Vous 

n’avez pas rencontré ce terme ? Je souris, je ris, et ils comprennent que j’exige le respect, et ça 

se passe comme ça tout le temps. Il n’y a pas ce comportement de : « je suis l’enseignant, vous 

êtes l’élève, vous m’obéissez, les règles… ». Il n’y a pas ces choses-là, je ne m’exprime pas du 

tout avec ce ton-là. Mais j’exige le respect, c’est à dire, si un élève, disons… Aussi, dans la 

plupart des cas je ris. Disons qu’un élève parle, qu’il commence à écrire par exemple ou 

scribouiller, ou qu’il n’est pas concentré. Je sais qu’il ne suit pas ce que je suis en train de faire. 

Je ne parle pas de quand ils gribouillent tout en étant concentrés et à l’écoute, ça c’est une autre 

chose. Mais il ne suit pas, il ne suit pas, je sens qu’il ne m’a pas vue, alors qu’est-ce que vous 

croyez ? Je suis débout là, en train de parler, vous croyez pouvoir me dédaigner ? Lève-toi, va 



171 

 

dehors, fais-toi une pause et reviens. Ne m’humiliez pas comme ça, ce n’est pas bien, ce n’est 

pas sympathique. Je rigole comme ça, et je lui permets de sortir et de revenir. Mais je ne permets 

pas ça, même s’ils ne font pas ça exprès. Je ne leur permets pas de se comporter de cette manière, 

et donc ils se montrent respectueux, avec une volonté d’avoir du respect, et là ils peuvent aussi se 

mettre en miettes devant vos yeux et c’est votre rôle de les ramasser. Ils se permettent ça parce 

qu’ils se sentent dans un endroit sûr, Elle me ramassera… Ici ça arrive moins, ça arrivait plus à 

Branco. Mais ils se sentent en sécurité pour tomber en morceaux parce qu’ils comptent sur vous 

pour être capable de les ramasser. Alors il y a ça. Je pense qu’un enseignant doit être une 

personne capable de ‘contenir’ cet enfant, cet adolescent, si on parle des adolescents, avec tout ce 

bazar qu’il a en lui, et il s’agit des enfants avec un vrai bazar, pas ceux dont la mère ne leur 

permet pas une heure d’ordinateur, comme mes enfants à moi, ils sont gonflés… 

Mais… Ok. Sans ‘Mais’. Quand même, j’aimerais comprendre davantage. Vous dites… 

Ok, vous, vous avez votre expérience personnelle, un vécu de survivante, ok ? 

Oui. 

Et ça, à votre avis, vous l’apportez surtout dans vos capacités comme enseignante. 

Maintenant, je veux que vous regardiez l’autre côté, le côté des enfants. 

Oui. 

Pourquoi il y a ces enfants-là ? 

Qu’est-ce que ça veut dire, pourquoi il y a ces enfants-là ? Je ne comprends pas. 

Oui, quelles sont les raisons ? 

Quoi, de l’univers, genre ? Quoi, quelles sont les raisons que ? Pour qu’ils soient arrivés à ces 

situations-là ? 

Les raisons sociales. 

Les raisons sociales, comment ils se sont trouvés dans la rue ? 

Dans la rue, dans les marges, ou bien en danger, ou bien dans les comportements… 

Parce que, je pense que leurs parents ne sont pas assez solides. 

C’est à dire, de toute façon c’est une histoire des parents. 

Oui, bien sûr, bien sûr. C’est sans équivoque. 

Il n’y aurait aucune autre raison ? 



172 

 

 Non. Je peux vous dire que si mon fils échoue dans ses études, c’est parce que c’est un parasite, 

pas parce qu’il n’est pas intelligent. S’il n’était pas intelligent, ça aurait été autre chose. Mais si 

c’est parce qu’il est parasite, et il ne l’est pas, c’est parce que vous le laissez être parasite. 

Et pourquoi les parents sont comme ça ? 

Je pense… écoutez, mon père était un père violent. Lui, on l’avait brûlé avec des cigarettes, on 

l’avait frappé avec des tuyaux, il a travaillé dès l’âge de dix ans, que dire… Sodome et 

Gomorrhe, ce que cet homme a vécu. Moi, je n’ai vécu que la moitié de ce que lui, il avait vécu. 

C’est à dire, aujourd’hui, nous… je regarde, mes enfants, s’ils apprenaient ce que j’ai vécu, ils 

diraient, je n’ai vécu que dix pour cent peut-être, si non cinq pour cent, de ce que ma mère a 

vécu. Peut-être que, par son ton impératif, elle nous a donnés cette soi-disant violence, c’était ça 

le côté violent de maman. Mais maman, elle avait pris la ceinture, elle avait pris une chaise sur 

la tête, il lui avait cogné la tête contre le mur, il l’avait battue jusqu’à s’en fatiguer, il lui avait 

cassé du verre dessus. C’est à dire, maman elle avait vécu des choses, moi, qu’est-ce que j’ai 

vécu ? C’est à dire, il y a quelque chose qui prend de plus en plus de distance avec les 

générations, Dieu merci, de l’origine de ces choses-là. Pas toujours, mais si mon père est arrivé a 

réduire la cruauté qu’il avait vécue dans ce qu’il nous a fait vivre, donc oui, je pense que ça 

arrive de manière naturelle, parce que mon père n’a pas fait ça à cause d’un… traitement 

psychologique ou je ne sais quoi. Moi non plus, mais il n’a pas passé par quelque chose… c’est à 

dire, on ne peut pas dire, cette personne a fait du travail et elle a compris qu’elle doit transmettre 

seulement la moitié des horreurs qu’elle avait vécues enfant. 

C’est à dire, votre approche c’est que s’il y a un problème, que des enfants arrivent à 

certains niveaux de risque, de… 

Ce sont les parents. 

Ce sont toujours les parents ? 

Toujours les parents. Je ne dis pas… je ne dis pas, absolument pas que ces parents-là ne sont pas 

bien. C’est à dire, je ne montre pas du doigt… je ne… on dirait que je montre du doigt les 

parents. Ce n’est pas montrer du doigt les parents, mais c’est tout ce que ces parents ont comme 

capacité à donner, en tant que parents, donc c’est là que le cercle se crée, quelle qu’il soit. C’est à 

dire, il n’y a rien à faire. Je regarde la mère de A, la fille qui est chez moi en accueil, elle n’a pas 

une mauvaise mère. C’est à dire, à mes yeux, A. est un terrible monstre. Oui. Elle n’a pas une 

mauvaise mère. Elle a une mère superficielle. C’est à dire… Ok, elle n’est pas mauvaise, vous 



173 

 

comprenez ce que je veux dire ? C’est à dire, elle ne fait pas ça parce qu’elle a choisi le mal, ce 

n’est pas comme si elle détestait sa fille dès sa naissance, qu’elle la maltraitait et injuriait, non. 

Elle fait ça par ignorance. Mais c’est comme ça, c’est à dire, ce n’est pas tellement un choix. Et 

quand je parle avec A. je lui dis, Sache que tu parles de ta mère comme si c’était un monstre 

terrible. Ce n’est pas un monstre, elle n’est pas du tout mauvaise. Elle n’est pas du tout 

dangereuse. C’est une personne qui t’a donnée tout ce qu’elle pouvait. Je lui ai dit, Tu sais quoi, 

je veux te dire quelque chose. La passation, la signature sur les papiers pour la famille 

d’accueil, ça me rappelle le jugement de Salomon. C’est à dire : soit je laisse cette fille chez moi, 

et chez moi elle s’éteint, elle va de pire en pire, et déjà elle a cinq condamnations dans son casier 

judiciaire, donc elle en aura sûrement encore quelques-unes et elle finira derrière les barreaux. 

Soit je signe pour une famille d’accueil, je la passe à une autre mère, le plus important c’est 

qu’elle vivra, qu’elle ait une vie. C’est vraiment le jugement de Salomon. Je lui explique, c’est à 

dire, ce n’est pas quelque chose… ta mère n’est pas une mauvaise personne, et je pense que les 

gens comprennent ça à un certain moment, que leurs parents ne sont pas mauvais, ils ont 

simplement donné ce qu’ils pouvaient donner, selon leur compréhension, à chaque génération. 

Alors je vais vous le dire autrement, ok ? Si c’était vrai que le problème était toujours avec 

les parents, en pratique nous pouvons prélever, au niveau sociologique, un certain 

échantillon et dire quels enfants peuvent se trouver en danger à cause du comportement 

familial. Mais la majorité écrasante des enfants se trouvant dans les marges de la société, 

un des phénomènes, ce n’est pas le seul, mais un des phénomènes c’est le comportement du 

système scolaire. 

Vous voyez, ça me fait rire que vous disiez ça. Vous savez, je suis maman de quatre enfants, 

maintenant de cinq, ok ? Aujourd’hui j’ai eu une conversation avec le directeur ici, avec Avi113. 

C’était aujourd’hui ? Non, hier, pardon. J’ai eu une conversation avec Avi, et une des choses que 

j’ai dites c’était : faites la séparation entre moi en tant que mère… je vais vous dire pourquoi. 

Parce que je sais que si je devrais ‘rentrer’ dans quelqu’un ici, en tant que la maman de A, ça 

devra être séparé du côté professionnel car ils feront la rencontre d’une femme vraiment pas 

sympathique, c’est à dire, en tant que mère face au système. C’est pour ça que je vous fais 

revenir aux parents. Mon fis, A, je vous donne un exemple vraiment classique, le plus classique 

au monde. Mon fils, A, il a aujourd’hui six ans et demi. Quand j’ai divorcé, cet enfant a fait tout 

                                                
113 Directeur de l’unité pour la Promotion de la jeunesse dans le lieu. 



174 

 

un cinéma, il a enfreint les limites partout où c’était possible, puis il n’avait pas de limites à la 

maison non plus. Moi, j’étais très occupée avec les grands enfants, pour que… vous savez, qu’ils 

souffrent du divorce le moins possible, donc j’étais très occupée avec les grands, et l’enfant a 

enfreint les limites. 

(Téléphone) 

A s’est vraiment soulagé de tout poids. A l’époque il était en grande section, c’était il y a un an et 

demi, il était en grande section et je l’ai fait rester une année. C’était l’année dernière en fait, je 

l’ai fait rester une année et presque tous les jours j’allais à son école. Rachel, venez voir ce qu’A 

a fait. Venez voir ce qu’A a fait. Et l’enfant s’était échappé au-delà de la barrière, il souriait à 

l’institutrice depuis l’autre côté de la barrière, il fallait quelque vingt minutes pour qu’elle 

l’atteigne… Il souriait, il l’attendait là-bas. Quand elle y est arrivée, il a sauté de l’autre côté. 

Vraiment maigre, un petit poussin, il s’est envolé. Ça n’existe pas ces choses-là. Maintenant, un 

jour j’arrive à l’école et je dis à l’institutrice, Qu’est-ce qu’il a fait ? Elle me dit, Rachel vous 

devez venir voir, je ne peux pas, je ne sais pas comment vous expliquer ça. J’entre dans l’école, 

les trois quarts de l’école étaient barbouillés d’argile. Il a pris deux enfants, ils étaient tous dans 

la cour, il a amené deux enfants à l’intérieur et ils ont tous étalé, tous les trois ont étalé le… Et 

c’était clair pour moi, c’est à dire, il n’y avait pas besoin de me convaincre que c’était A. à 

l’initiative. Maintenant, c’était une institutrice… c’était vraiment quelque… quelque chose 

comme deux mois, les premiers deux mois et demi. C’était une institutrice que je… comment je 

vous ai dit tout à l’heure ? Il faut les choisir, quel type ils sont, avant de considérer le côté 

didactique, avant qu’ils passent les examens pour avoir le diplôme. Une institutrice qui est 

simplement comme de la glace. 

La glace ? 

La glace. La glace, ses yeux étaient de la glace. On ne peut pas l’expliquer. Je ne peux, je n’ai 

même pas… Puis Tali Keren, la directrice, m’a dit, Rachel, c’est vraiment un problème, nous 

demandons que vous fassiez passer l’enfant par un diagnostic psycho-didactique etc. Je lui ai dit, 

Tali, vous connaissez, mes deux grands enfants sont passé par chez vous, vous savez quelle mère 

alerte je suis. Vous faites sortir mon fils de la classe de cette institutrice ou pas ? Elle me dit, 

Rachel, ce n’est pas la faute de l’institutrice. L’enfant, quelque chose se passe en lui, quelque 

chose se passe là-dedans. Je lui ai dit, Il se passe énormément chez l’enfant, c’est vrai. Mais son 

environnement fait qu’il se détériore encore plus. C’est vrai qu’il se passe énormément chez 



175 

 

l’enfant, je ne pense pas le contraire, nous venons de divorcer, c’est à dire, ses parents se sont 

séparés, il a deux maisons, son monde s’est défait. Je sais que cet enfant passe quelque chose. 

On n’a pas besoin d’être intelligent pour dire ça. Mais cette femme ne peut pas se mettre devant 

les yeux de cet enfant qui est en train de se défaire, moi je ne peux pas. Je demande Miri Sultan. 

C’est comme ça que j’ai demandé. Je demande qu’il intègre la classe de Miri Sultan. Miri Sultan 

est une nourrice en fait, ce n’est pas une institutrice, elle n’a pas de diplôme, elle n’a rien. Mais 

c’est une nounou adorable, qui le voit, qui sait poser des limites. Pendant ces six mois elle m’a 

dit, Rachel, en ce moment… ça a pris… peu importe, ça a pris le temps que ça a pris, j’ai ramené 

l’enfant à la maison, j’ai appelé la directrice des écoles maternelles. Je lui ai dit, Écoutez, il ne va 

pas à l’école, envoyez moi l’assistante sociale, faites ce que vous voulez. Cet enfant ne va pas à 

l’école, donnez lui une autre… de mon point de vue, c’est soit Miri Sultan sinon… pas n’importe 

quelle… je prends tout sauf elle. Son manque de communication et sa froideur face à l’enfant, ça 

me met hors de moi, je ne suis pas d’accord, je ne vais pas le permettre. Donc là je vous montre 

des parents, des parents… c’était moi qui avais pris l’initiative. Elle a terminé l’année sans 

dire… c’est à dire, à cause des événements des six mois précédant, et bien que les autres six mois 

soient vraiment excellents, à la fin il était chez Miri Sultan, c’était excellent, et l’enfant s’est 

vraiment pris en main. Quand on m’a donné un rapport sur l’enfant, j’ai demandé s’ils étaient 

sûrs que c’était marqué A. Dayan en haut. C’est à dire, s’ils ne s’étaient pas trompés de bulletin. 

Ça n’avait vraiment aucun rapport… il ne s’agit qu’un passage d’une institutrice à une autre 

pendant la même année, pas de trois ans plus tard. Et voilà, on m’a demandé, à la fin de l’année, 

de faire quand même ce diagnostic psycho-didactique, au vu des événements du premier 

semestre. J’ai fait oui de la tête. Cette année, il est entré à l’école sans diagnostic, sans rien, car 

une mère voit son enfant, et je sais qu’il n’a rien. J’ai un grand fils qui a des troubles de 

l’attention et de la concentration, je le sais, depuis qu’il était en CE1. Je l’ai capté, et j’ai insisté, 

moi, pour qu’on lui fasse des examens, ce diagnostic. Mais cet enfant, que faire… C’est à dire, je 

ne vais pas lui faire passer ça pour rien. Alors je vous montre des parents… même si le système 

d’éducation, quel qu’il soit, échoue… 

Vous me montrez aussi une institutrice. 

C’est vrai, mais les parents c’est avant tout, c’est la maison. 

(Téléphone) 

Excusez-moi. Je vous montre la place de… oui, des parents. 



176 

 

La conscience des parents. 

La conscience des parents, des parents qui centrent leur intérêt sur l’enfant et pas sur eux-mêmes, 

oui, pas sur les difficultés de la vie mais sur l’enfant. Je pense que les parents sont vraiment 

l’endroit primaire, et le système d’éducation… le système d’éducation doit choisir des personnes 

qui correspondent à l’éducation et pas ceux qui ont obtenu des diplômes. Franchement, qui ne 

peut pas obtenir une licence en éducation ? Montrez-moi qui. Montrez-moi qui. Si je vous parle 

maintenant d’un pédophile qui fait une licence en éducation. Et alors ? C’est un enseignant ? 

Franchement, qui ne peut pas obtenir une licence en éducation ? C’est la licence la plus stupide 

sur terre, ce n’est même pas difficile. Ce n’est vraiment pas difficile, et je ne suis pas du tout un 

génie. C’est un diplôme stupide. Des papiers de niveau bas, vraiment… ça n’exige pas une 

certaine connaissance, des capacités, je ne sais quoi… vraiment pas. Ça exige de la patience, 

écouter les professeurs, ça oui, d’accord. Ça, c’était la seule chose qui m’étais difficile dans la 

licence, écouter toutes les conférences. 

Parce qu’elles étaient ennuyeuses ? 

Une partie oui, une partie non. Donc pour la partie moins bien, c’était un peu plus dur. Mais 

vraiment, est-ce que c’est difficile de faire une licence en éducation ? Est-ce que c’est difficile de 

faire un master en éducation ? Est-ce que c’est difficile ? Ça coûte de l’argent et il faut du temps, 

c’est tout. J’aurais fait un doctorat si… Ce n’est pas difficile, c’est même, dans une grande partie, 

du fun, où vous apprenez parfois des choses intéressantes, les choses moins intéressantes, vous 

les faites si vous êtes obligé, mais il n’y a rien là-dedans qui exige que vous soyez construit, ou 

qui vous enseigne vraiment à être une certaine personne. Ça ne se trouve pas là-bas, n’est-ce 

pas ? Vous êtes exposé à plein de théories, vous obtenez une note, vous recevez… quoi ? Je ne 

comprends vraiment pas ça, je ne comprends vraiment pas cette partie. Les gens tiennent un rôle 

d’éducation face aux tout petits enfants comme A, et face aux adolescents, ce qui est aussi 

complexe, parce qu’ils ont un titre universitaire et que ça leur convient, car c’est un travail qui 

s’arrête à deux heures et qu’on peut rentrer chez soi et préparer le déjeuner à ses enfants. 

Et comment vous enseigneriez à des professeurs à devenir bons enseignants ? 

Je leur enseignerais à être une personne tout d’abord, je leur apporterais des situations. Je ferais 

énormément, énormément d’exercices pratiques, les uns sur les autres, pour qu’ils éprouvent 

comment c’est. Vous savez quoi ? J’ai vu, et j’ai beaucoup aimé… j’ai vu… je ne me rappelle 

pas comment s’appelait ce scénario. J’ai participé à une formation sur les troubles de l’attention 



177 

 

et de la concentration, et là-bas elle a montré un scénario où le professeur fait sentir au groupe ce 

que sont les troubles de l’attention et de la concentration. Maintenant, il parle, bien évidemment, 

non pas comme vous et moi parlons, mais il parle avec beaucoup plus de stress, et eux, ils vivent 

vraiment le stress de l’enfant : ils ne se souviennent pas de ce qu’il a dit. En fait, c’est ce que 

l’enfant éprouve, ce sont les troubles de l’attention et de la concentration. C’est ce que je leur 

montrerais. Regardez ce que vous faites à mon fils : Comment ça tu ne comprends pas ? C’est la 

quatrième fois que je le répète ! C’est à dire, ce genre des phrases « brillantes » de la part d’une 

enseignante arrogante. Donc je pense qu’il faut être… il faut vivre l’enfant. Je ne dis pas qu’ils 

doivent tous venir de la rue pour être enseignants, je ne pense pas que ce soit nécessaire, non. Ils 

peuvent aussi être nés avec une cuillère en argent dans la bouche, ça n’a vraiment rien à avoir. 

Mais ils doivent comprendre, vraiment, dans leur âme, comprendre ce que l’enfant en face 

traverse, ils doivent comprendre ça, pour qu’il soit exposé au large savoir pour lequel ils ont eu 

leur diplôme. Ça, c’est la deuxième étape quant à être enseignant. Ce n’est pas la première étape. 

Et je pense que beaucoup, vraiment beaucoup d’enseignants ne sont pas comme ça. Je vois que 

beaucoup d’enseignants ne sont pas là. 

Mais vous ne pensez pas qu’il existe une contradiction entre le fait d’être un enseignant qui 

est attaché aux enfants, qui a vécu dans la rue, ou qui a fait certains ateliers… d’accord, et 

entre le savoir, le savoir formel. 

Je ne pense pas qu’il y ait un rapport. 

Vous ne pensez pas qu’il y ait un rapport ? 

Non. Si je regarde… moi, un exemple classique. Que je vous dise quelles matières j’ai préparées 

au Bagrout ? Alors, la littérature, hébreu, la géographie, les études civiques, la bible, la rédaction, 

à l’époque c’était séparé… Je pense que c’est tout, peut-être encore une autre. 

Non, Rachel, je ne parle pas du savoir de l’enseignant… 

Il y a des matières sans savoir. 

Je parle par rapport aux enfants. 

Quoi par rapport aux enfants ? 

Est-ce que c’est important que les enfants apprennent ces matières ? 

Ah, les matières des Bagrouts ? 

Oui, par exemple, oui. 

Oui, oui. 



178 

 

Pourquoi ? 

Je vais vous dire pourquoi. Deux choses. L’un, je pense que la plupart… pas la plupart mais 

toutes, toutes les matières qu’on apprend, il s’agit de recueillir du savoir qui est pertinent à une 

personne qui vit dans ce monde. Vous n’allez pas connaître l’Histoire par cœur, mais quand on 

parlera par-ci et par-là de quelque chose, même dans les informations, vous aurez une idée de 

quoi on parle. Les études civiques, bien évidemment. La Bible, bien évidemment, car il s’agit de 

la vie sociale d’aujourd’hui comme celle d’autrefois, ou bien de l’homme d’aujourd’hui comme 

celui d’autrefois, c’est le même… il y a un parallèle total. L’Histoire j’ai dit, la géographie – oui, 

on parle du climat… c’est à dire, oui, bien sûr que oui, l’Etat d’Israël, les frontières, oui. Ils ont 

besoin de connaître ça, comme connaissances générales des gens dans la société. Et la chose qui 

est encore plus belle à mes yeux, c’est que ces sujets ne sont pas difficiles, en fait, ce ne sont pas 

des sujets difficiles à passer au Bagrout. Et le statut social d’un bachelier est un statut social 

d’intellectuel, et c’est un exploit énorme pour leur image de soi, énorme. Je vais vous raconter 

une jolie histoire. J’avais un élève et j’ai obtenu la permission de mon directeur à l’époque pour 

ne pas aller chez lui en visite, parce que sa mère, si elle me voyait, elle m’aurait cassé quelque 

chose dessus. 

Si elle vous voyait ?  

Oui. Pour elle, j’étais le cauchemar de son fils. Moi, pendant trois ans je n’ai pas lâché cet 

enfant, mais vraiment. Vraiment. Les enfants avaient peur dans la classe. Dès que je le regardais, 

ils commençaient à lui dire, sors ton crayon, sors ton crayon. Comme ça. Dès que je levais les 

yeux vers lui, ils étaient tous déjà en train de le protéger. Non pas que je le descendais, je ne le 

descendais pas, mais j’étais focalisée pendant toutes les heures de la journée sur cet enfant, car 

c’était clair pour moi que si je le lâchais un tout petit peu, il serait détruit. Il a obtenu un Bagrout 

complet. Il n’a même pas fait le service militaire, c’est à dire, pour que vous compreniez de quel 

genre d’enfant je parle, il n’a même pas fait l’armée, à cause des contrôles et je ne sais quoi, rien. 

Il n’avait pas de chance. Mais il a un Bagrout complet. Vous savez ce que ça veut dire pour lui ? 

Vous savez quel… Quand il est sorti des examens du Bagrout, quand il a reçu les notes du 

Bagrout, je pense ne jamais avoir vu une lumière comme celle que cet enfant avait dans ses yeux. 

Pourtant ils en avaient tous, mais personne n’en avait comme cet enfant-là. Il ne croyait pas le 

réussir. Pour lui c’était clair que tout ce qu’il était capable de faire c’était de ramasser des œufs 

dans le poulailler et se bagarrer dans la rue, monter des chevaux là-bas dans le village, pas plus 



179 

 

que ça. Et il y a quatre ou cinq mois, il s’est marié. Alors sa mère m’a dit sous l’auvent, Alors, 

ton fil se marie. Je lui ai dit, Il n’est jamais trop tard. C’était pour exprimer sa reconnaissance du 

fait que je m’étais occupée de lui en fin de compte et pas… Elle me téléphonait, m’injuriant et 

me maudissant, jusqu’à ce que je raccroche le téléphone. 

A cause de quoi ? 

A cause de… Qu’est ce que vous voulez de A ? Lâchez-le, il dit ne plus vouloir aller à l’école à 

cause de vous… il déprime dans sa chambre, il… Toutes sortes de choses. Il a eu un Bagrout 

complet. Cet enfant ne me laisse pas jusqu’à aujourd’hui. D’ailleurs, ils sont tous là, les enfants 

sont en contact avec moi jusqu’à aujourd’hui : des fêtes, des anniversaires, vous savez. Mais 

c’est un exemple classique d’un enfant qui aurait été en enfer sans le diplôme du Bagrout, l’enfer 

je veux dire au niveau de l’image de soi, pas de ce qu’il va faire avec vraiment. Il n’ira pas à 

l’université, je sais que non. Mais il peut se dire, J’ai un Bagrout complet. Ouaouh ! C’est la 

phrase qui tue. Alors sur les deux niveaux, à mon avis, ces matières sont importantes. Elles sont 

importantes. Elles sont importantes pour leur image, et elles sont importantes pour leurs 

connaissances générales, pour ne pas entrer bêtes dans la société. Sachez que ce n’est pas… 

difficile, ce n’est vraiment pas difficile. Je ne pense pas que les examens du Bagrout soient des 

examens très difficiles. Ils auront 60 (sur 100), peu importe, le titre sera « Bagrout complet ». 

N’est-ce pas ? Vous rigolez. 

Plus tard, quand on aura fini, je vous en parlerai. 

Ne me renvoyez pas à cause de mon approche. 

Non, Dieu m’en garde. Je vous ai dit, je ne suis pas ici dans ce rôle-là. Mais on en parlera 

après avoir terminé. Je voulais poser encore une question, car… encore une fois, plus tard 

je vous expliquerai ce que ça a à voir avec ma recherche, et vous avez beaucoup à voir avec 

ma recherche. 

Ah, oui ? 

Beaucoup. Votre sentiment au début, à votre première journée comme enseignante, c’était 

à Branco, n’est-ce pas ? Et aujourd’hui, vous avez le même sentiment ? Ou bien avez-vous 

le sentiment qu’il y avait un certain processus de développement qui provient de… je ne 

sais pas, du travail, de l’expérience accumulée, du travail d’équipe ? 

Je pense que nous sommes toujours en train d’apprendre, d’abord. Donc oui, il y a du 

développement. Un développement de… ça peut être dans les tactiques, ça peut être dans les 



180 

 

sujets étudiés. Au début, j’ai enseigné comme tous les enseignants, maintenant pas du tout, 

depuis longtemps. Après avoir passé un an là-bas je ne l’ai plus fait. Ça peut s’exprimer dans ma 

communication avec le système, parce que souvent je vois des choses de façon très claire, et ça 

me dérange quand on ne les voit pas avec moi, comme cette histoire avec A. Et je me suis 

retenue avec A. Je me suis retenue pendant un mois et demi jusqu’à ce que les choses soient 

prouvées. C’est énorme pour moi, me retenir pendant un mois et demi. Je pense que, dans le 

passé, je ne me serais pas retenue. C’est à dire, j’aurais essayé, j’aurais trouvé un moyen pour 

prouver. Je pense que, me retenir quand je suis réduite, c’est vraiment la chose qui est… 

Comment ça, vous retenir ? 

Quand il faut que je me comporte en mode ‘réduit’, c’est à dire avec moi-même, ça c’est la chose 

qui constitue vraiment de l’apprentissage pour moi. D’un autre côté, il y a l’endroit où… je 

collectionne beaucoup, comme si je collectionnais les exploits des enfants, pas forcément les 

miens, oui, je parle des exploits des enfants, et je suis toujours en train de comprendre d’où ça 

vient, pourquoi cet enfant-ci, qu’est-ce que ça a fait à chacun. Une sorte de perspicacité, il ne 

s’agit pas d’une feuille et d’un stylo, c’est à dire, c’est quelque chose avec lequel je grandis. 

Comme si j’étais assise dessus. Et à partir des ces compréhensions, d’autres choses viennent 

s’ajouter, encore des compréhensions. Il y a des choses encore, dans ma communication avec 

eux, dans ce que je reconnais, et dans ma netteté face à eux. 

Et le travail d’équipe ? 

Le travail d’équipe… le travail d’équipe, je vous ai dit, j’ai appris, disons, à mieux me 

débrouiller dans l’équipe, bien qu’aujourd’hui non plus je ne sois pas extravertie. Si, je suis 

extravertie, ils m’aiment, c’est à dire, quand j’entre ici, je suis considérée comme une extravertie, 

qui rigole etc. Mais je ne reste pas assise longtemps, c’est à dire, avec l’équipe. Je ne me 

rapproche pas trop, parce que si je commence à voir… encore une fois, des choses vont faire 

surface pour moi, ça va m’embêter et me rendre dingue pour rien. Il vaut mieux pas. Si j’ai 

quelque chose à faire là-bas, j’y suis. Mais si je ne peux pas… Écoutez, à Branco Weiss par 

exemple, j’étais plus engagée dans les endroits appropriés, là où je sais que j’ai où me mettre, 

c’est à dire où je peux donner. Mais ici elle me parle, je ne sais pas… on me parle d’un certain 

élève, c’est à dire on commence à papoter de ceci et de cela par rapport à un certain élève, c’est 

au niveau des commérages, ce n’est pas au niveau où je peux faire quelque chose. Alors laissez 

tomber, ne me faites pas savoir. 



181 

 

Mais à Branco Weiss, si. Vous étiez… 

Parce que j’étais professeure principale d’une classe. Donc entendre la prof de géographie, ou la 

prof de je ne sais quoi, dire des choses sur un des enfants, ou entendre des commérages… encore 

une fois, des commérages qui ont à voir, oui, sur la famille de l’un des élèves, ça a à voir de mon 

point de vue. C’était juste, ça faisait partie de l’affaire. 

C’est clair, c’est clair. 

Mais ici, je ne… je m’assoirai, j’écouterai, je n’ai pas (les moyens). Je n’en ai pas. Ça me gène, 

mais je sais que je n’en ai pas. C’est à dire, que ça me gène ou pas, je dois descendre à ma place, 

où je dois être, selon la description de mon poste, pas plus, sinon ça commence à m’embrouiller. 

Il y avait une élève ici, je vous l’ai dit, elle s’est complétement lâchée face à moi, et moi, tout ce 

que j’ai pu faire dans cette conversation c’était un exercice de manœuvre pour qu’elle puisse 

faire remonter des choses à la surface. Mais ce qu’elle a fait remonter, je l’ai fermé puis je l’ai 

posé sur le bureau du moniteur. Et je savais que si elle reste dans ma classe, j’allais la faire 

avancer vers le haut. Je le savais, mais je ne pouvais rien faire. Ce jour-là, je suis rentrée chez 

moi lessivée, à cause de la frustration. Ce sont des choses qui sont dures pour moi, mais ça va. 

C’est quelque chose qui est… vous savez, encore une fois, vous apprenez comment vous 

comporter correctement pour que vous puissiez faire le maximum dans le cadre de votre poste, et 

non des postes du système entier. 

D’accord. Et est-ce qu’il y a une différence entre ici et Ma’alot ? 

Il y a une petite différence, parce que là-bas j’enseigne moins d’heures par semaine, donc je suis 

moins présente là-bas, on me connaît moins, mais tout ce qui concerne la communication avec 

les enfants, le respect, ceci, cela, il n’y a pas de différence pour ces choses-là. Mais ici il y a plus 

l’occasion de créer les … ces conversations intimes, entre guillemets, que là-bas je n’ai aucune 

possibilité de créer. Car je suis là-bas une fois par semaine, les enfants me voient une fois par 

semaine. Aucune chance que ça se crée avec un tel niveau d’ouverture, bien qu’ils s’attachent 

beaucoup à moi, qu’ils aiment, Rachel est là, vous savez, ils ont le… Mais ce n’est pas la même 

chose, ce n’est pas la même chose. Ici, j’y suis presque tous les jours de la semaine, c’est 

différent. Le dernier semestre j’étais ici quatre jours par semaine. Dimanche, lundi, mardi, 

mercredi. Et jeudi, j’étais là-bas. Alors ça se manifeste aussi dans l’interaction avec les enfants. 

Bon, une dernière question, une qui m’intéresse beaucoup, parce que ça a un rapport avec 

votre choix d’être enseignante. Vous étiez un enfant battu. 



182 

 

Oui. 

Vous avez dit tout à l’heure que votre survie, et l’intelligence que vous avez développée 

dans la rue, en fin de compte, étaient ce qui vous a amenée à développer… aujourd’hui 

c’est un outil, des compétences d’enseignement, oui, des compétences d’éducatrice, c’est 

vrai ? 

Oui. 

Mais tout le monde ne fait pas ce choix. 

C’est à dire ? 

Qu’il y a des gens qui ont le même parcours dans leur vie, au moins pendant l’enfance et 

l’adolescence, qui ne font pas le même choix. Qui font le choix de prendre d’autres 

directions, pas la direction de l’enseignement. Ou bien qui font le choix, comme a dit… 

C’est une perte pour le système d’éducation. 

Comment ? 

Ils constituent une perte pour le système d’éducation. Rien… 

La question est, est-ce que vous voyez quelque chose en vous que les autres n’ont pas, 

beaucoup d’enfants ou d’adolescents qui sont dans le même… qui ont passé par un 

parcours de vie, plus au moins semblable au votre ? C’est à dire, il y a ici… vous n’êtes pas 

la seule qui ait passé par ça, vous n’êtes pas la seule. 

Je ne suis pas la seule qui ait passé… qui ait été un enfant de rue dans ma génération, c’est vrai. 

Mais je pense que des gens comme moi, s’ils montent sur la bonne vague, c’est à dire, s’ils 

arrivent à séparer le bien du mal, comme on dit, alors soit ce sont des assistants sociaux, soit des 

profs, soit je ne sais quoi, ils travaillent dans les internats ou je ne sais quoi, ce genre des chose. 

Des moniteurs… 

Et ceux qui ne montent pas sur la vague, pourquoi ils ne montent pas sur la vague ? 

Pourquoi une partie d’eux… 

Pourquoi ils ne montent pas sur la vague ? Parce que, soit ils se sont trouvés dans la drogue et ils 

se sont embrouillés, soit dans l’alcool, ce genre des choses. Je pense que s’il y a des choses… 

S’ils ont subi des violences sexuelles diverses et variées, c’est aussi une sorte d’écrasement de la 

personnalité. Je pense que (parmi) toutes les choses qui écrasent la personnalité de la personne, 

c’est la seule chose qui puisse faire qu’un enfant comme moi continue d’être au plus bas aussi 

comme adulte. C’est impossible de ne pas arriver à des compréhensions, c’est impossible, 



183 

 

aucune chance. Mais un enfant qui a subi une violence sexuelle et qui n’a pas été traité, disons, il 

est écrasé. 

Il n’est pas le seul écrasé. C’est à dire, une fille ou un garçon qui ont vécu, plus au moins, 

votre histoire personnelle, pouvaient choisir, peuvent choisir ou ne pas choisir, d’être 

écrasés. 

Je ne pense pas, je ne pense pas. 

Il y a des gens comme ça, vous savez qu’il y a des gens comme ça. 

Je pense que les gens qui n’ont pas grandi, qui sont restés écrasés, ce sont des gens qui avaient 

subi des traumatismes qui écrasent la personnalité. 

Et vous dites que vous n’avez pas tant subi. 

Je n’ai pas subi des traumatismes qui écrasent… La violence, oui, d’accord, la violence c’est 

petit comparé à un traumatisme qui écrase la personnalité. 

Je parle moins de la violence, je parle plutôt de la survie dans la rue. 

La survie dans la rue ? Ça n’écrase pas la personnalité. C’est une sacrée personnalité, ça construit 

la personnalité, vous construisez votre personnalité, à partir de la meilleure matière, comme on 

dit. 

Parmi les gens avec qui vous étiez, quand vous faisiez partie d’une bande de filles… 

Alors une… je vais vous dire. Je vais vous dire. J’ai… une est directrice de marketing chez 

Osem114, c’est un grand calibre. Elle est dans le domaine du marketing puisqu’elle est gravement 

intelligente, elle a une bouche comme on n’en rencontre pas. D’ailleurs, elle a seulement le 

diplôme du Bagrout, elle n’a même pas de licence, elle n’a rien, et elle dirige… Amy C., Amy A. 

aujourd’hui, elle est l’une des vedettes chez Osem, et elle n’a pas de diplôme, seulement le 

diplôme du Bagrout, elle n’a aucun… 

Vous, vous avez une licence ou une maîtrise ? 

J’ai une licence, elle, elle n’a même pas de licence, et regardez quel poste elle occupe. Elle gagne 

deux fois plus que moi. Une autre, Galit… bon, elle est devenue religieuse et elle habite à 

Jérusalem avec ses 14 enfants, 14… j’exagère. C’est à dire, elle a suivi « Croissez et multipliez, 

remplissez la terre ». Je ne sais plus combien d’enfants elle a. Ma’ayan est à Eilat, elle travaille 

dans l’éducation, aux centres d’apprentissage, centres pour jeunes, ces sortes de choses à Eilat. 

Qui encore ? Galit, Ma’ayan, Révital. Bon, Révital était toujours un enfant sage, elle n’est pas 

                                                
114 Groupe industriel d’alimentation. 



184 

 

considérée comme enfant de rue. Elle est dans un bureau de comptabilité, elle n’est vraiment 

pas… elle n’était pas vraiment une des nous. Tali… une des filles, elle est dans la drogue 

aujourd’hui, et quand elle était jeune fille elle a subi une violence sexuelle. Elle a deux enfants, 

et elle est toxicomane, et elle est mariée avec un toxicomane. Et elle avait subi une violence 

sexuelle. Une autre, qui s’était même mariée avec Hneimo, qui était un des criminels lourds des 

Kraiot à l’époque, il avait été tué, elle était enceinte, elle s’était mariée avec lui. Pendant la 

grossesse, il avait été tué. Elle était un enfant de rue, elle était délinquante, comme on dit, mais 

vraiment. Elle était une très bonne amie à moi, mais même moi j’avais peur de fréquenter ses 

amis à elle. C’était à ce degré, c’est à dire, elle était une telle enfant de rue. Elle n’avait pas subi 

une violence sexuelle. Elle est heureuse en mariage, et elle aussi s’occupe, à Haïfa, des centres 

d’apprentissage et quelque chose dans ce genre, clubs pour jeunes ou… Et je suis sûre qu’elle 

réussit beaucoup parce qu’elle est vraiment, vraiment, de la rue. Moi, encore j’avais un oreiller 

sur lequel dormir. Qui encore ? C’est tout. Il y avait qui d’autre parmi nos filles ? Limor, oui, 

Limor H. est dans l’armée de l’air. Elle, elle a un groupe de soldats, je ne sais pas quel est son 

rôle exactement, mais c’est… elle est une sorte d’animatrice pour un groupe de soldats, alors ça 

aussi, c’est une sorte de… C’est tout, je crois, plus ou moins. La vérité est que oui, beaucoup 

sont allées dans une direction de donner. Galit s’est écroulée justement, comment faire 

autrement ? Et elle était une des fortes, et belle comme on n’en voit pas, mais vraiment belle, 

vraiment vraiment. Mais elle est tombée car son père l’a maltraitée et en grandissant elle est allée 

vers la drogue. Car celui qui passe par cet écrasement de personnalité, à mon avis, ne peut pas 

s’en relever, sauf s’il passe des thérapies vraiment qui… qui peuvent sauver peut-être, je ne sais 

pas, je ne connais pas ces situations, mais il me semble qu’un enfant de rue, c’est à dire… Si, par 

exemple, dans les examens à Oranim, dans les examens psychométriques… il faut y avoir, 

comme l’état civil, divorcé, marié, d’accord ? Il faut y avoir, « où avez-vous grandi ? » Une 

cuillère en argent dans la bouche, une maison normale ou dans la rue ? Il faut y avoir, vous 

savez, A, B, C, comme ça. Et (ceux qui répondent) ‘C’, les kidnapper. Tout simplement. C’est 

mon avis, parce que, que faire, c’est là-bas que votre intelligence émotionnelle se développe, à 

partir de la survie, et donc le plus important c’est d’aller (vers eux), en général, peu importe pour 

quelle école. 

 

 



185 

 

 

Rafia  

 

Je fais une recherche sur les biographies des enseignants et le développement professionnel, 

et je les compare aux théories de la pédagogie critique, si vous connaissez, si vous ne 

connaissez pas c’est pas grave. C’est tout. Donc l’entretien concerne votre histoire, 

d’accord ? 

Oui. 

Alors racontez-moi où vous êtes née. 

Tout ? 

Tout. 

Je suis née à Arraba115 en 1976, aujourd’hui j’ai 35 ans. J’ai fait mon lycée à Arraba aussi. 

Quand j’ai terminé le lycée dans une filière biologique, à vrai dire j’ai beaucoup hésité sur quoi 

étudier, je ne savais pas quoi étudier, et il y avait plusieurs éléments à considérer.  Finalement, 

c’est l’élément financier qui l’a emporté, alors je suis allée apprendre un métier où l’année 

scolaire était sur une période courte, donc j’ai fait des études de technicienne informatique, j’ai 

aussi aimé l’informatique au début. Mais quand je suis allée étudier au collège universitaire de 

Tel-Hai116, j’ai très vite réalisé que ça ne me convenait pas, je n’aimais pas. Mais quand même 

j’ai continué parce que je ne pouvais pas renoncer aux frais de scolarité que j’avais déjà payés, et 

j’ai terminé le diplôme jusqu’au bout. Je suis allée travailler dans l’informatique, on m’a proposé 

des postes avec un salaire très bas, alors je suis allée vers l’enseignement. J’ai enseigné 

l’informatique dans le Néguev117, à Rahat118, pendant un an, et j’étais remplaçante par ci par là, 

jusqu’à ce que j’aie décidé que ça y est, je ne continue plus. Alors je suis retournée faire des 

                                                
115 Arraba, commune palestinienne d’Israël, située en Galilée. 
116 Tel-Hai, collège universitaire dans le nord. 
117 Néguev, région sud du pays. 
118 Rahat, la plus grande ville de regroupement des Bédouins, dans le Néguev. 



186 

 

études à l’université de Haïfa119. J’ai étudié… je suis allée pour faire de l’arabe, parce que j’aime 

lire, j’aime beaucoup lire, et j’ai cherché une deuxième discipline principale120… tout est arrivé 

comme ça, par hasard, toute ma vie… j’ai cherché une autre discipline où il y avait des cours du 

soir pour pouvoir travailler et étudier en même temps. Donc le seul département qui convenait 

c’était géographie, mais c’est comme ça seulement que j’ai pu trouver du travail, avec la 

géographie. 

Comme enseignante ? 

Oui. J’ai fini la licence et j’ai fait une formation de professeur à l’université de Haïfa. 

À l’université hébraïque121 ou à Haïfa ? 

À Haïfa. Et j’ai travaillé en même temps, j’ai travaillé dans un cabinet d’avocats comme 

secrétaire. Tout le temps… j’ai travaillé en même temps que j’ai fait mes études. J’ai fait mes 

études, après les études j’ai travaillé comme professeur particulier pendant trois ans, jusqu’à ce 

que j’aie été prise par le programme HILA, et depuis j’enseigne à HILA, ça fait déjà six ans, 

cette année est la sixième. Et cette année, seulement cette année je suis entrée dans le système 

officiel dans un lycée, comme professeur d’arabe. 

Professeur d’arabe. 

Oui, professeur d’arabe à Arraba. 

À HILA vous enseignez quoi ? 

L’arabe et la géographie, j’enseigne les deux. Les mêmes élèves, je les prépare au bac d’arabe, 

ou au Parcours 12122, et plus tard, peu importe l’ordre, je les prépare au bac de géographie. 

Revenons en arrière. Parlez un peu de votre famille. 

                                                
119 L’université de Haïfa, principale université du nord. 
120 L’université israélienne propose un cursus de licence à une ou deux disciplines principales. 
121 L’université hébraïque, appellation de l’université de Jérusalem. 
122 Parcours 12, diplôme validant l’achèvement du lycée, sans le diplôme du baccalauréat. 



187 

 

Mon père travaille dans le bâtiment, il n’a fait que huit ans d’école, mais il aime tellement lire et 

apprendre, et toujours après son travail il ne faisait que lire. S’il ne trouvait rien à lire, il lisait nos 

manuels scolaires. 

Vraiment ? 

Oui. Il lisait tout le temps. Je ne l’ai presque jamais vu sans un livre à la main. 

Et d’où vient cet amour du livre ? 

Je ne sais pas, je ne sais pas. 

Vous ne lui avez pas posé la question ? 

Il est très intelligent, et vraiment c’est un raté énorme, il le sent, il a toujours cette amertume du 

fait qu’il n’a pas fait des études. Mais il a vécu sans père, son père est mort lorsqu’il avait un 

mois, il a été tué en fait, et il… 

Vraiment ? Tué ?  

Oui, donc il est né sans père et sans mère, car sa mère l’avait quitté aussi, il l’a vue seulement 

quand il avait 18 ans. 

Vraiment ? 

Oui, donc son enfance a été très dure, et il n’a pas réussi à continuer ses études. 

Où est-ce qu’il a été élevé ? 

À Arraba, chez son oncle.  Il n’a pas continué ses études mais il aimait les études. Et il lit tout, 

peu importe le domaine, il lit, et quand vous lui posez des questions, il comprend, il sait. Donc 

c’était ça la valeur supérieure, les études. Mais ma mère est analphabète, et elle voulait qu’on 

apprenne, qu’on comble son manque à elle, elle a senti un manque très fort sur ce point. Nous 

sommes huit enfants et nous sommes tous diplômés d’université.  

Et vous avez quelle place parmi les huit ? 

Je suis la quatrième. 



188 

 

Vous êtes la quatrième. 

Je suis la troisième fille, et c’est dur d’être la troisième fille. 

Pourquoi ? 

Parce que le premier fils est l’ainé, c’est un garçon, puis nous avons six filles, et encore un 

garçon. Et tout le temps ils voulaient un autre enfant, un autre fils, mais il n’est pas venu, 

seulement à la fin, et ça a donné un sentiment désagréable, vraiment désagréable. 

Pour vous, les filles ? 

Pour les filles, oui. Nous portons ça jusqu’à maintenant, nous sommes des filles donc notre statut 

est inférieur à celui de nos frères, notre statut est inférieur à beaucoup de niveaux. Que voulez-

vous que je raconte encore sur ma famille ? 

Non, ce que vous voulez c’est bien. Vous dites que malgré le fait que votre mère est 

analphabète et que votre père a beaucoup aimé lire, c’est lui qui vous a poussés. 

Oui, et ma mère aussi. On rentrait de l’école, on se mettait tous à travailler, et ma mère s’asseyait 

à côté, elle ne sait pas lire mais elle voyait qu’on étudiait, qu’on n’était pas en train de jouer. 

C’était très important. D’abord on étudie, après on fait ce qu’on veut, mais d’abord… même 

quand j’étais petite, on n’avait pas le droit de beaucoup regarder la télévision, mon père est aussi 

marxiste. 

Ah, d’accord, il était au parti123. Toujours. 

Il est toujours au parti ? 

Oui, moi aussi je suis au parti. 

D’accord, moi aussi je suis à Hadash124. 

Ah oui ? Ça alors ! 

                                                
123 Être au parti, expression courante faisant allusion au particommuniste iraélien. 
124 Hadash, Front démocratique pour la Paix et l’Egalité, est un rassemblement du parti 
communiste israélien et de divers mouvements politiques. 



189 

 

Avec Tarabut125. Vous connaissez Tarabut ? 

Non. 

Vous ne connaissez pas Tarabut ? 

Tarabut ? Non. 

C’est un mouvement politique juif-arabe. 

Ah oui ? Et ils votent Hadash ? 

Nous faisons partie de Hadash. 

Ah bon, je ne connaissais pas. 

Vous n’avez jamais entendu parler de Tarabut ? 

Non… Tarabut ! Oui, Tarabut, je n’ai pas compris le mot. Oui, bien sûr que j’ai entendu parler, 

Tarabut. 

Alors je suis membre de Tarabut. 

C’est bien alors, je ne savais pas, Bassem126 ne l’a pas dit. 

Il ne l’a pas dit ? Il n’a pas à le dire, c’est juste… 

Mais je veux le savoir, j’aime connaître mes amis partout. Pendant nos heures libres, on 

apprenait les théories du Marxisme, ce qu’a dit Lénine et ce qu’a dit Marx…  

Avec votre père ? 

Avec mon père, oui. Alors on avait encore plus de devoirs, tout le temps. 

Alors est-ce possible, je vous pose la question, est-ce possible que l’amour du livre et 

l’amour des études de votre père, bien qu’il n’ait pas terminé… 

Non, c’était avant, avant… 

                                                
125 Tarabut-Hithabrout, mouvement politique social juif-arabe. 
126 Bassem, directeur pédagogique au programme HILA. 



190 

 

Ah, c’était encore avant le parti ? 

Oui, peut-être que c’est ce qui l’a conduit au parti. 

J’ai compris. 

Il aimait lire toujours, et il dit avoir rejoint le parti car ils avaient un journal et des livres. C’est 

ainsi qu’il est entré dans le parti. Donc nous on était toujours dans les études. 

Un instant, vous avez commencé à étudier… disons que Marx et Lénine, vous les avez 

étudiés au parti où à la maison ? 

À la maison, et on a continué avec ça dans le parti. Nous étions… j’étais à l’Alliance de la 

jeunesse127, j’ai aussi rencontré mon mari là-bas, donc vous pouvez dire que toute ma vie tourne 

autour d’un mouvement. Je n’ai pas un seul ami qui… je ne me suis jamais fait d’ami qui n’était 

pas du parti. Et parfois, ce ne m’est pas facile, parce que je vois que je suis limitée. Je n’ai pas 

fait la rencontre de gens divers, donc toute ma vie tourne autour du parti, de cet endroit. 

Et vous êtes toujours membre du parti ? 

Je le suis toujours, mon mari aussi, et nos fils sont sur ce chemin. Je veux… je veux les voir dans 

le parti. Ce sera très difficile pour moi… hier c’était le huit mars128, et sont arrivés… ça a un 

rapport ? Je peux ? 

Bien sûr, c’est très lié. 

…des représentants de la jeunesse communiste sont arrivés, ils ont distribué des fleurs aux 

enseignantes. Et j’étais très émue, parce que je me suis vue moi-même à leur place il y a de 

nombreuses années, et je n’arrêtais pas de penser, car vous le savez, la situation du parti 

aujourd’hui n’est pas très bonne, alors j’ai pensé sur ma route vers la maison, que si mes enfants 

ne grandissent pas avec une prophétie pareille, cela sera très dur pour moi. Ce serait… ça me 

casserait. Alors je n’arrêtais pas d’y penser sur ma route vers la maison, et je veux les voir dans 

cet endroit. 

                                                
127 L’alliance de la jeunesse communiste, mouvement de jeunesse du parti communiste israélien 
(Banki).  
128 Le huit mars, journée internationale de la femme. 



191 

 

Vous vous considérez toujours comme marxiste-léniniste ? 

Euh… pour beaucoup de choses non, mais sur les grandes lignes oui. Mais sur beaucoup de 

points je ne le suis pas, et aussi je ne suis pas… je considère que c’est une bonne idée, mais qui 

n’est pas réalisable sur beaucoup de points. Oui. 

C’est intéressant. Au moins vous êtes la première personne interviewée qui soit… vous êtes 

une personne politique, mais la plupart des enseignants que j’ai interviewés, ils n’ont rien à 

voir avec la politique. 

Avec la politique ? C’est vraiment étonnant. Je ne le comprends pas, vraiment. Justement les 

enseignants. Moi, en tant qu’enseignante, je rentre dans la classe, je ne peux pas ne pas parler de 

ce qui se passe en ce moment, je ne peux pas. Je ne peux pas voir mes élèves déconnectés de ce 

qui se passe aujourd’hui, que ce soit dans l’État ou dans le monde, dans notre vie quotidienne, 

tout est tellement lié. Je ne peux pas rester neutre, je ne peux pas me l’imaginer, et aussi je crois 

que ce qui me pousse c’est l’idée, non pas la politique, mais l’idée, comment je réfléchis. Je suis 

active, je me considère comme responsable, non pas comme enseignante. Je viens à mon élève, 

qui est le seul à travailler pour nourrir sa famille, il arrive après sa journée de travail, il est 

désorienté, il est fatigué, il a mal et c’est très difficile pour lui, et quand même il veut apprendre. 

Je ne me vois pas neutre face à ça. Je ne peux pas rentrer chez moi et voilà, j’ai fait mon travail 

et je rentre chez moi. Je ne le fais pas. 

Alors comment ça s’exprime ? 

Je le renforce beaucoup beaucoup, et je travaille sans cesse, c’est à dire que je m’assieds devant 

la personne qui est en face de moi et non pas devant l’élève. Je ne le considère pas comme élève, 

je le considère, moi en tant qu’enseignante, comme une personne. Et je n’aime pas parler de moi, 

mais tous les élèves que j’ai eu, je suis toujours en contact avec eux. Ils m’appellent, même celui 

à qui j’ai enseigné il y a 4-5 ans est toujours en contact, et il me raconte où il en est, et ça me 

donne de la satisfaction, vraiment. Ça me satisfait énormément. C’est pour ça que je me vois plus 

à HILA qu’à l’école, car c’est une personne face à une autre, non pas comme à l’école où je ne 

vois que les noms, je ne connais pas la personne en face de moi. Alors HILA me donne ça, c’est 

à dire, la politique, ne pas parler mais travailler aussi. Donc ici je réalise ce en quoi je crois, 



192 

 

renforcer la personne faible, justement celle qui a besoin de moi je la renforce. Donc j’ai aimé 

ça… Vous vous rappelez ? Vous m’avez donné mon diplôme d’excellence. 

Peut-être… 

Beaucoup de gens sont passés devant vous… Je ne suis pas si spéciale pour que vous vous en 

souveniez, mais c’est vous qui m’avez donné le… 

Oui ? 

Oui. 

Où ? 

A Nazareth. 

Où à Nazareth ? Ah, dans le théâtre. 

Oui. 

Oui, celui de Mahmoud Darwich129.  

C’est ça, le centre Mahmoud Darwich. Que voulez-vous que je raconte d’autre ? Je peux parler 

d’ici jusqu’à demain, alors orientez-moi. 

Je veux que vous me racontiez… donc vous avez eu du soutien à la maison, vous dites, car 

les parents voulaient que vous appreniez, que les enfants réussissent leurs études. Comment 

c’était pour vous à l’école élémentaire ? Au lycée ? 

Je n’ai pas aimé l’école. 

Vous ne l’avez pas aimée. Pourquoi ? 

Je n‘ai pas aimé les professeurs, en général. Je n’ai pas aimé le cadre, je ne me suis jamais vue 

dans ce cadre. Je ne voulais pas… je ne voulais pas y être simplement, tellement que jusqu’à 

aujourd’hui je déteste l’école. Et chaque étape terminée, je me rappelle que c’était un endroit où 

je ne voulais pas retourner, bien que maintenant j’enseigne dans la même école où je suis allée. 

                                                
129 Le Théâtre Mahmoud Darwich, du nom du plus grand poète palestinien. 



193 

 

Mais j’ai toujours pensé que je ne voulais pas y être. Ma vraie école était la maison. Si on me 

donnait la permission maintenant, et que j’avais les moyens financiers, mes enfants aussi je les 

aurais fait sortir de l’école et leur aurait enseigné moi-même. Ce cadre… 

Pourquoi ? Mais pourquoi ? 

Du point de vue social, il est destructif, à mon avis. 

Pourquoi ? 

Parce que, soit ils soulignent les résultats de l’élève et ignorent sa personnalité, et s’il est un peu 

différent, car moi j’étais différente, ils… 

En quoi vous étiez différente ? 

J’étais différente car j’avais beaucoup de rébellion en moi, je ne suivais pas le chemin qu’on 

m’imposait. Je n’ai jamais accepté les limites qu’on m’imposait. J’ai toujours voulu me libérer. 

Et j’avais une langue très riche, je pouvais m’exprimer de façon magnifique. On me disait, Vous 

le faites très bien mais c’est mal placé. Et le professeur d’arabe, justement le professeur d’arabe, 

tout le temps elle voulait me rabaisser, genre il ne faut pas se mettre en avant, ce n’est pas la 

place. Le seul endroit d’études dans lequel je pouvais me voir c’était l’université de Haïfa, au 

département d’arabe. C’est le seul endroit où j’étais en paix avec moi-même. Sinon je n’ai pas 

aimé. Aussi, je ne me suis pas trop connectée avec les gens, donc ma vie sociale n’était pas 

vraiment réussie. 

Comment n’aviez-vous pas une vie sociale ? Vous étiez à Banki. 

Alors je ne me connectais qu’avec mes amis, pendant la pause et tout, je les cherchais toujours. 

De Banki ? 

De Banki. Et il n’y avait jamais… peut-être aussi parce que j’étais différente. Et ce que vous 

avez dit tout à l’heure, le fait que la politique n’intéresse pas trop les autres, ça m’intéresse 

tellement. Donc il n’y avait pas de quoi parler avec les autres. Alors je ne me connectais qu’avec 

mes amis, je les cherchais, je ne cherchais qu’eux. Et dans ma famille, ma mère, elle n’est pas 



194 

 

vraiment ouverte socialement, alors elle n’a pas encouragé ça, on n’allait pas chez des amis, on 

ne recevait pas d’amis chez nous, alors peut-être que ça a eu un effet aussi. 

Et c’est ainsi que vous vous êtes sentie et à l’école élémentaire et au lycée ? 

Oui. 

C’est à dire que vous ne pouvez pas dire avoir eu une figure éducative qui vous a 

marquée ? 

Toutes les figures éducatives ont eu un mauvais effet. 

Mauvais ? 

Oui. 

Alors comment expliquez-vous que plus tard, finalement vous êtes devenue professeur ? 

Le manque de choix. 

Par manque de choix ? 

Oui. 

Vous l’avez choisi par manque de choix, mais si vous deviez choisir maintenant ? 

Je l’aurais choisi aussi. 

Par manque de choix ? 

Non, non, maintenant j’y vais avec envie, avec envie. Etre professeur c’est avoir une influence, 

c’est remplir un rôle très important. Remplir le vide qu’on voit dans beaucoup d’endroits. 

Qu’est ce qui a changé votre position ? Le fait qu’avant, par manque de choix, vous êtes 

allée à l’enseignement… 

Mon travail à HILA. Et aussi un cas que j’avais, un élève, ce que je vous ai raconté. Il rentrait, il 

allait à la cueillette, il travaillait à la cueillette le matin, il partait au travail à quatre heure du 

matin, rentrait à la maison à trois heure, il mangeait et se reposait jusqu’à quatre heure, à quatre 



195 

 

heure pile il était à l’école, au centre, il terminait l’école à huit heure, partait travailler dans un 

endroit, dans un café chicha jusqu’à minuit et il  dormait jusqu’à quatre heure. Et lui, il avait une 

joie de vivre incroyable. 

C’est vrai ? 

Oui. Il fait ce qu’il… et jamais il ne s’est plaint que je le surcharge de matières, que c’est 

difficile pour lui, tout simplement il ne s’est jamais plaint. Et il a eu 10 unités au bac130. 

Le bac ? 

Oui, il s’est préparé au bac. 

C’est génial. 

Oui, maintenant il continue vers un bac complet à Sakhnin131, il fait ses études à Sakhnin. 

Très bien. 

Il a construit une maison, je parle de quand il avait 16 ans, et il était le seul à subvenir aux 

besoins de sa famille. 

C’est vrai ? 

Oui, il avait toute la famille sur ses épaules. Cet élève a débloqué quelque chose chez moi, il a 

changé beaucoup beaucoup de choses. Alors j’ai senti que dans cet endroit, en tant 

qu’enseignante, je pouvais changer des choses, je pouvais vraiment réaliser mon credo. Arriver 

là où jamais je n’aurais pensé arriver. Pendant ma première année de travail avec HILA, je n’ai 

presque pas dormi. Tout le temps… vous savez, j’enseignais des filles, je rentrais avec leurs 

histoires, avec leurs soucis, leurs difficultés, et je suis une personne qui prend beaucoup sur elle, 

alors tout ce temps je ne pensais qu’à ces filles, et j’ai compris qu’ici c’était ma place. Et j’ai eu 

beaucoup de cas de réussite, j’ai tout le temps des cas de réussite. Et j’ai eu un soutien très 

solide. Donc ce qu’on n’a pas vu en moi à l’école, je l’ai réalisé à HILA. On m’a considéré 

comme une personne qui réussit, qui peut donner, qui peut tout simplement réussir, et ça on ne 

                                                
130 Le baccalauréat (bagrout) est composé d’un minimum de 21 unités dans différentes 
disciplines. 
131 Sakhnin, ville arabe palestinienne dans le nord du pays. 



196 

 

me l’a pas donné à l’école. Alors j’ai aimé ce sentiment, je l’ai aimé, ça a eu beaucoup d’effet sur 

moi, ça m’a donné beaucoup de confiance en moi que je n’avais pas auparavant. 

Et lorsque vous avez choisi de prendre la direction de l’informatique, l’ingénierie 

informatique, ça vous est juste passé par la tête ou quoi ? 

J’avais trois frères avant moi, qui étaient dans les universités. L’un d’eux était à l’étranger, et 

mon père est un simple maçon, et il s’agit de beaucoup d’argent. On m’a convaincue d’apprendre 

l’informatique parce que c’était seulement deux ans, technicienne informatique, seulement deux 

ans et que je pourrais très vite trouver du travail, revenir à la maison et aider les parents, oui. Et 

j’aimais l’informatique à l’école, c’était pas trop mal disons… je n’aimais pas mais ce n’était pas 

mauvais pour moi, alors j’y suis allée à cause de l’argument de l’argent.  

Alors la considération était que vous auriez un métier pour gagner votre vie. 

Oui, et que je l’aurais très vite. Pas comme aller à l’université, étudier pendant quelques années 

et puis ce n’est pas sûr de trouver un travail. 

Et donc vous êtes descendue à Rahat, travailler à Rahat ? 

Oui. 

Comme enseignante ? 

Comme enseignante. 

Et comment c’était à Rahat ? 

Dur, dur, dur. 

Pourquoi ? 

J’étais censée enseigner l’informatique… dans toute l’école il n’y avait pas un seul ordinateur, 

même le secrétaire là-bas n’a pas d’ordinateur. Et tout le temps on m’a promis de ramener des 

ordinateurs, et j’ai dû enseigner théoriquement. Alors je l’ai fait pendant deux semaines, trois 

semaines, puis je suis passé au calcul. Et il y avait… le climat avait un effet négatif sur moi, alors 

je suis tombée malade souvent, j’étais tout le temps malade. J’ai eu 30 jours d’absence en un an, 



197 

 

le maximum. Le directeur a essayé de me harceler aussi, donc à la fin j’ai quitté, je n’ai pas 

continué. Une année, puis je suis rentrée. 

Vous êtes rentrée à Arraba ? 

À Arraba, oui. J’ai travaillé dans une usine de textile, ici à Karmiel132. 

Comme  quoi ? Ouvrière ? 

Ouvrière, oui. J’ai beaucoup travaillé, jusqu’à ce que j’ai rassemblé les frais scolaires d’un 

semestre, et je me suis inscrite à l’université, et entre temps j’ai trouvé du travail à Sakhnin, dans 

le cabinet d’un avocat, qui était aussi de Banki, du parti. Il me connaissait, il savait que ma 

situation financière était très difficile… Muhamad Bashir, il était maire. Alors il m’a engagée et 

j’ai travaillé chez lui, j’ai suivi mes études et j’ai travaillé. J’allais le voir avec mon emploi de 

temps et il m’arrangeait les heures de travail. 

C’est vrai ? 

Oui. 

C’est à dire que la famille a accepté que vous appreniez un deuxième métier. 

À vrai dire, ils ne se sont jamais mêlés dans ces affaires… Fait ce qui t’arrange. Ma famille 

n’était pas vraiment contraignante. Traditionnelle, c’est à dire respecter les règles, mais à 

l’intérieur de ça tu es libre de faire ce que tu veux. Les choix sont les miens. 

Non, parce que tout à l’heure vous avez dit qu’une partie de l’histoire… 

J’ai voulu les aider. 

Ah, vous l’avez voulu. 

Oui. 

Ce n’est pas la famille qui a exigé. 

                                                
132 Karmiel, ville juive dans le nord du pays. 



198 

 

Non, ils n’ont… ils ne m’ont pas obligée. J’ai voulu. Mon oncle travaillait en informatique et il 

me l’a proposé, et j’ai accepté. C’est mon père justement qui voulait que je sois professeur. Et il 

voulait que je fasse mes études au séminaire de Haïfa. Mais je ne m’imaginais pas en professeur. 

Et je pensais, si je fais des études de technicienne informatique, je travaillerai dans 

l’informatique et pas comme professeur. Et ça n’a pas marché. 

Et seulement après que… (…) Et après avoir terminé les études à l’université de Haïfa, 

vous vous êtes dit, je veux devenir professeur ? 

Non, non plus, à ce stade-là j’ai fait des études car j’avais besoin d’avoir un diplôme, 

d’apprendre, alors l’arabe et la géographie, qu’est-ce qu’on peut faire avec sauf devenir 

enseignante ? J’ai fait des études d’enseignante et je me suis inscrite auprès des institutions, je 

me suis inscrite et inscrite et je n’étais pas acceptée. 

On ne vous a pas accepté en quoi, aux études d’enseignante ? 

Non, au travail, j’avais le diplôme et le certificat d’enseignante, mais je n’ai pas trouvé de travail. 

Et entre temps je me suis mariée et j’ai eu une fille. Alors j’ai travaillé comme professeur 

particulier jusqu’à ce que je sois prise chez HILA. 

Vous êtes arrivée à HILA par hasard ? Vous avez cherché du travail ? 

J’ai cherché du travail et j’ai même essayé chez HILA pendant quelques années, pendant deux 

ans, et je suis toujours en conflit avec la directrice du service133… même avant que je travaille à 

HILA, elle ne voulait pas de moi à l’époque. Mais, comme ils n’ont pas trouvé de professeur 

d’arabe, on m’a acceptée. Et la première année, j’ai préparé neuf élèves au DFL134, à l’époque il 

y avait le DFL, et tous sont passés avec de très bonnes notes. Donc Bassem m’a donné… comme 

il m’a vue travailler, alors il m’a soutenue et il m’a laissée continuer en géographie, et depuis 

j’avance dans HILA. Maintenant je suis une enseignante dominante, je donne des formations. Je 

me vois bien à HILA. Je vois que je vais continuer justement dans ce domaine, pas à l’école. 

Mais vous travaillez dans une école ? 

                                                
133 La directrice du service de la Promotion de la jeunesse. Le programme HILA fait partie des 
services de la Promotion de la jeunesse. 
134 DFL (en hébreu, TAGAT), diplôme de fin du lycée, limité à 12 années d’études. 



199 

 

Oui, c’est ma première année dans une école. 

Et vous n’êtes pas bien là-bas ? 

Ce n’est pas que je ne suis pas bien, c’est bien aussi, mais ce n’est pas ponctuel comme à HILA, 

et à HILA vous cueillez le fruit très rapidement, alors c’est plus attirant. Le défi y est plus grand, 

je reçois des élèves qui n’ont pas tenu un stylo depuis des années, alors pendant quelques 

minutes il tient le stylo et il… il a du mal jusqu’à ce qu’il commence, donc le défi est plus grand 

là-bas. 

C’est à dire, l’impression que vous avez une vocation dans le travail, que vous pouvez vous 

poser des défis avec les enfants affaiblis ? 

Oui, oui. À l’école je suis professeur d’arabe aussi. Tout le temps… 

En quelle classe ? 

En lycée. 2nde et terminale. Alors je me suis donnée une mission – toutes les semaines je leur fait 

la lecture d’un poème, pour l’instant de Mahmoud Darwich, j’aime Mahmoud Darwich. 

Moi aussi. 

Ah oui ? 

Beaucoup. Surtout parce que je l’ai connu personnellement. Après les accords d’Oslo entre 

l’OLP et Rabin. Il a eu la permission de rentrer en Israël135, et il était à Jérusalem chez des 

amis juifs. Et on m’a invité. C’était il y a de nombreuses années. 

C’est vrai ? 

Oui. Oui, comme vous l’entendez. 

Alors je vous envie. 

Je suis militant depuis des années, de nombreuses années, j’étais au Matzpen136 pendant de 

nombreuses années. 

                                                
135 Mahmoud Darwich était un citoyen israélien qui s’est exilé et a rejoint les rangs de l’OLP. 



200 

 

Oui, aussi ? 

Oui, depuis que je suis jeune, depuis que j’ai 21 ans, alors je connais Mahmoud Darwich. 

J’ai connu Emile Touma137, paix à son âme, c’est à cause de lui que je suis devenu 

gauchiste. 

À cause d’Emile Touma, oui. D’où êtes-vous à l’origine ? De Haïfa ? 

Comment ? 

D’où êtes-vous à l’origine ? 

Où suis-je né ? 

Oui. 

Je suis né en Argentine, mais je suis ici depuis petit. 

À Haïfa ? 

Non, non, à Tel Aviv. 

À Tel Aviv. 

Mais je n’ai pas grandi à Tel Aviv, j’ai grandi à Ashkelon138. 

À Ashkelon... Être de gauche c’est un autre monde, n’est-ce pas ? C’est un autre mode de vie. 

Oui, on regarde le monde autrement. 

Oui, tout… le sujet de l’environnement aussi, je ne peux pas boire dans un gobelet puis le jeter, 

c’est difficile, c’est une culture. Je ne peux pas le faire. Oui, ça change toute la vie. C’est pour ça 

donc qu’on est différent, peut-être. Il n’y a pas beaucoup de gauchistes dans le monde. 

Ça dépend. Je ne sais pas, après la révolution de Tahrir139, je ne suis pas sûr. 

                                                                                                                                                       
136 Matzpen, organisation juive radicale qui était active, surtout contre l’occupation israélienne, 
entre 1967 et 1990. 
137 Emile Touma, Palestinien de Haïfa, était un des leaders du parti communiste israélien. Il est 
considéré comme le premier historien du peuple palestinien. 
138 Ashkelon, ville juive dans le sud du pays. 



201 

 

Je ne sais pas s’ils resteront de gauche. 

Je ne sais pas. 

Les gens changent très vite. 

Oui, mais je suis très optimiste par rapport à ce qui s’est passé là-bas, très. 

Moi aussi. J’ai beaucoup pleuré après ce jour-là.  

Moi, j’ai organisé une fête à la maison. 

Oui ? Moi, je pleure. Toujours… quand je suis heureuse je pleure, quand je suis triste, je pleure, 

je pleure toujours. C’est terrible, je pleure tout le temps. Quand Mahmoud Darwich est mort, 

pendant deux semaines je n’ai pas arrêté de pleurer. Et mes filles, chaque fois que je pleurais, me 

disaient, Mahmoud Darwich est mort, c’est fini. Elles pensaient que je pleurais seulement pour 

Mahmoud Darwich. Donc je disais que je me suis donnée pour mission de faire la lecture de ses 

poèmes aux élèves. 

Et que dit le proviseur ? 

Il ne sait pas. Il ne sait pas mais je ne pense pas qu’il aurait un problème avec ça, si j’arrive à 

enseigner ce que je dois enseigner. Et aussi… 

Et comment les enfants réagissent à ça ? 

Ils aiment ça. Un silence incroyable. Tout le monde écoute. Je choisis les poèmes avec précision, 

et ce que je pense qui peut les brancher, je leur lis. Et le silence, vous n’imaginez pas. Même les 

élèves les plus perturbants, ils écoutent. Et là aussi je me vois aller avec eux dans la direction de 

les rapprocher de la langue. La langue ce n’est pas seulement ce qu’ils doivent apprendre pour 

passer l’examen. C’est autre chose, alors là aussi je change quelque chose, même si c’est très 

petit, mais je produits un changement. 

Et vous avez… vous sentez que vous réussissez avec les enfants dans la classe ? 

                                                                                                                                                       
139 Allusion à la révolution égyptienne de 2011-2012. La place Tahrir, dans le centre du Caire, 
était le point de départ des manifestations de masse. 



202 

 

Oui, oui, oui. Des élèves vont chercher sur internet : Darwich, et ils mettent ça dans leur statut de 

Facebook, j’en vois beaucoup parce qu’ils sont aussi mes amis sur Facebook, je les ajoute. Je 

vois qu’ils citent beaucoup Mahmoud Darwich dans leur statut, et c’est beau. 

Et à HILA vous enseignez Mahmoud Darwich ? 

Je fais la lecture parfois, oui. Et aussi je suis prof de géographie donc je fais le lien, la langue et 

la géographie sont très liées. Lorsqu’on travaille sur l’eau, sur le Nil et sur l’Euphrate, je leur 

ramène beaucoup de choses, et on lie les choses fortement. Un élève m’a dit, Je ne pensais pas 

que l’arabe c’était comme ça. C’est une matière très chargée. 

Oui, difficile. 

Difficile. Et ils se branchent, l’année dernière j’ai préparé un élève à quatre unités (d’arabe) à 

HILA. 

C’est bien. 

Moi même j’ai trois unités. Lui, il a étudié quatre unités et il les a eues. 

C’est très bien. 

Ce que moi j’aime, je vois qu’ils l’aiment aussi. Je leur permets de l’aimer. Je le sens. 

C’est à dire qu’ainsi, vous aussi, vous vous connectez avec les enfants ? 

Oui, oui. 

Alors dites-moi une chose, un bon professeur, de quoi a-t-il besoin? 

Un bon professeur – la confiance. Il doit avoir de la confiance dans ce qu’il fait. Il ne va pas à 

l’école comme une source de revenu, travailler. Professeur c’est différent de tout autre travail. 

Un professeur construit une personne. Il doit y croire. Il ne peut pas le faire comme s’il 

commençait à huit heures, terminait à deux heures et le travail est fait, non, il doit croire. Ça c’est 

le B-A-BA à mon avis. C’est pour ça qu’un professeur qui n’a pas… je ne dis pas qu’il doit être 

membre d’un parti particulier, mais il doit avoir cette sensibilité pour la politique, pour ce qui se 



203 

 

passe autour de lui. Il doit être sensible à ce qui se passe dans le monde. Une personne 

déconnectée, ne peut pas être professeur. Il sera professeur, mais pas un bon professeur. 

C’est à dire… ce que vous dites c’est qu’il faut avoir un rapport à la politique pour être un 

bon professeur ? 

Pas à la politique, c’est plus que ça… à ce qui se passe autour de lui. Si c’est de la politique, 

alors à la politique. Mais il ne doit pas être déconnecté de ce qui se passe autour de lui, et avec 

Bassem c’est ça notre lien. Alors une personne qui n’est pas politique, qui ne s’intéresse pas à la 

politique, elle est déconnectée. Tout simplement, elle est déconnectée. 

Vous voyez beaucoup de professeurs comme ça à l’école ? Ou à HILA ? 

À HILA non, je n’en ai pas vu, je n’en ai presque pas vu. En fait, à l’école non plus… à l’école 

où j’enseigne, l’âge (des professeurs – ndt) est élevé, tout le monde est près de la retraite, donc 

dans l’esprit de leur époque, ils s’intéressent à la politique, et c’est différent des jeunes 

professeurs qui sont très loin de ça. Alors à l’école il y en a peut-être plus, parce qu’il sont plus 

âgés. 

Alors ils sont plus politiques ? 

Ils s’intéressent plus, oui, même s’ils n’appartiennent pas à un parti particulier, parce que 

pendant les manifestations en Egypte, et en Tunisie avant, et aussi maintenant en Lybie, c’est 

tout ce dont on parle dans la salle des profs. À HILA, on n’y pense même pas. 

Alors ça veut dire qu’ils sont moins politiques à HILA. 

Oui, oui. Et ce n’est pas bien. Tout simplement pas bien. Il faut s’y intéresser. Il ne s’agit pas de 

l’Egypte en soi, mais… 

Alors vous dites que la politique vous lie en fait à l’enseignement, aux enfants dans le sens 

le plus large du mot, pas seulement ce dont ils ont besoin pour l’examen ? 

Oui, oui. Qu’ils se voient comme faisant partie de la société, et je le souligne tout le temps. Aussi 

dans les formations que je donne aux enseignants, je leur dis ça, que nous les préparons à la vie, 

pas seulement à l’examen et puis c’est la fin de l’histoire. Ils doivent se considérer comme 



204 

 

faisant partie de la vie, voir qu’ils ont un rôle très important dans la vie. La vie ce n’est pas un 

voyage en autostop, il faut qu’ils reçoivent leur place dans la vie, il faut faire ça. Donc c’est 

important… vous donnez aussi à l’élève quand vous lui dites, vous êtes important, et vous 

pouvez réussir, et vous allez le faire, ça augmente sa confiance en lui. Lui aussi, il a quitté l’école 

parce qu’il ne voyait pas qu’il était important, qu’il avait cette place dans l’école, c’est pour ça 

qu’il a abandonné. Je ne peux pas lui donner cette même impression, sinon en quoi suis-je 

différente ? Pourquoi est-ce que je le reçois ? Il doit sentir le fait qu’il est important, qu’il a un 

rôle dans la vie, et qu’il doit remplir ce rôle. 

Mais je peux vous dire que beaucoup d’enseignants… j’aimerais vous poser la question, 

pas vous le dire. Un enseignant dirait : Je ne comprends rien à la politique. C’est à dire, je 

comprends la politique, je comprends ce qui se passe dans la réalité, je ne suis pas déconnecté. 

Même si je n’ai jamais été membre d’un parti. 

C’est bien, c’est correct. Il n’est pas obligé d’être membre mais de connaître ce qui se passe 

autour de lui. C’est ce que je dis. C’est à dire, il y a beaucoup d’enseignants qui n’étaient pas au 

courant des manifestations en Egypte, qui n’ont pas écouté les informations. Il y en a beaucoup. 

Et je vois aussi qu’un bon élève sera un bon professeur. Un élève qui ira travailler comme 

enseignant… bien que moi j’y suis allée par manque de choix et pas à cause des notes… parce 

qu’il n’a pas été accepté à un autre métier, il ne sera pas un bon enseignant. Et ce qui arrive 

maintenant dans les écoles d’enseignants, dans les collèges universitaires, c’est qu’ils exigent le 

minimum du minimum comme note, c’est à dire une note passable, alors ça fait venir des 

enseignants bien pire que ce qui est nécessaire. 

Mais vous pensez… si vous étiez la directrice d’un collège universitaire, qu’enseigneriez-

vous aux enseignants ? 

Si j’étais… je donnerais beaucoup de cours de société, de politique. Moi aussi à l’université, j’ai 

appris sur la relation juif-arabe, et c’était ma place pour exprimer le fait que je ne suis pas d’un 

statut inférieur, que je mérite, que je peux le faire. Et il y en avait beaucoup qui avaient une sorte 

de honte, et moi je suis arabe, et je… et non, je ne suis pas extraordinaire parce que je suis arabe, 

mais c’est ça ma personne, je porte ces données et je me construis selon ces données. Alors je 

donnerais ces cours, et il faut travailler aussi avec la personnalité. La matière, la matière, la 



205 

 

matière, ce sont des choses qu’on utilisera ultérieurement et ce n’est pas… on en a besoin mais 

pas seulement de ça. 

La matière de quoi ? Quelle sorte de matière ? 

Par exemple, qu’un prof de math n’apprendra que les maths. 

Ah, j’ai compris, c’est moins important. Les caractéristiques personnelles d’un 

enseignant ? 

Impliqué, qui a un intérêt au-delà de la matière qu’il enseigne, qu’il ait un ensemble de… 

comment je vais le dire en hébreu, mon hébreu est très dur. 

Dites le en arabe. 

Vous comprenez l’arabe ? 

Un peu. 

Hitayamamte. 

Comment on dit… ce n’est pas impliqué, c’est… 

Qu’il touche à chaque domaine de la vie, qu’il touche… il n’est pas obligé de se concentrer 

dessus, d’approfondir. 

Une personne avec de larges connaissances. 

Une horizon, oui, oui. 

De larges connaissances. 

Oui. Des notes beaucoup plus élevées que ce qu’il y a en ce moment. 

Comment ? 

Des notes, des conditions d’admission plus élevées, car la capacité d’étudier n’est pas seulement 

un attribut de l’étude, et il faut la trouver dans l’enseignant. 



206 

 

C’est clair, c’est clair. J’ai une autre question qui a un rapport avec ma recherche. Nous 

menons les enfants vers des résultats. Maintenant, justement vous, comme femme politique, 

vous allez peut-être mieux comprendre ce qu’au moins une partie des théoriciens disent. Ils 

disent que les diplômes n’ont aucune importance, que ce qui est important c’est la 

connaissance du monde, les conceptions sociales et politiques de l’élève, et non pas les 

résultats scolaires. 

C’est vrai mais il faut le mesurer d’une manière ou d’une autre. Comment je vais mesurer ses 

connaissances ? Les résultats, certes, sont moins importants. Si on peut mesurer la manière dont 

il a appris et est arrivé aux conclusions, bien sûr que c’est mieux. Mais tant qu’on ne peut pas le 

mesurer, les résultats sont toujours importants. 

Importants pourquoi ? 

Pour savoir jusqu’où je suis arrivée avec cet élargissement, ces horizons, savoir ce que l’élève a 

vraiment intégré, ce que ça a changé en lui. Et les résultats… c’est pour ça que je pense parfois 

que cette manière de mesurer n’est pas la plus efficace, car celui qui examine ou celui qui donne 

les notes, pour lui c’est anonyme140, et celui qui devrait donner la note c’est l’enseignant, 

l’enseignant qui est là en face car il comprend l’horizon de l’élève, comment il est arrivé, d’où il 

est venu, son progrès, sa situation au début et là où il est arrivé, et sur cette base on donne les 

notes. Non pas un donné sec. 

Mais les diplômes sont importants ? Pour l’enfant, pas pour l’enseignant. 

Pour l’enfant ? ça le renforce, ça lui donne de la confiance en soi. Mais à vrai dire je n’ai pas trop 

réfléchi dessus. Mais le diplôme c’est le résultat concret, c’est ce que… Il ne faut pas lui donner 

le poids qu’on donne, oui, et l’enfant ne doit pas considérer ses réussites selon le diplôme et 

selon ses notes, mais il doit faire des efforts pour ça. 

Ça donne quoi à l’enfant, de faire des efforts pour ça ? 

Que c’est ça le rôle qu’il doit remplir à cette période de sa vie. C’est une responsabilité. Votre 

note est votre responsabilité. Vous, vous n’avez pas de travail, votre travail c’est d’apprendre, 

                                                
140 Les examinateurs à HILA sont extérieurs et non pas les enseignants eux-mêmes. 



207 

 

alors vous devez le faire de la meilleure façon que vous pouvez. Un enfant en difficulté, il faut 

l’adapter à lui, mais là aussi, il doit remplir ce qu’on attend de lui. 

Et vous dites qu’il y a une différence entre… les enfants à HILA (qui ont abandonné/qui 

ont été mis en échec) et ceux dans le système (des écoles). Pourquoi ont-ils été mis en échec? 

Pas à cause des difficultés scolaires… il y en a, il y a beaucoup de difficultés, mais ce n’est pas à 

cause de difficultés qu’ils ont abandonné, c’est parce que le système ne les a pas acceptés comme 

ils sont, leur exception, leur situation sociologique, leur situation sociale. Il y a des enfants 

perturbés, il y a des enfants qui ont des difficultés, moi aussi j’ai eu des difficultés. Je le 

comprends peut-être par ce que j’ai eu des difficultés. Aussi, en 2nde, j’ai quitté l’école pendant 

une semaine, mais on m’a forcée à y retourner. 

Les parents vous ont forcée ? 

Oui. J’ai été à la maison pendant une semaine, dix jours, et on m’a fait retourner de force. Le 

système n’a pas accepté leur différence, le fait qu’ils soient différents, chacun à sa manière, mais 

tous sont différents. C’est pour ça qu’ils ont quitté. Et le système aujourd’hui doit s’adapter à 

chaque enfant, c’est pour ça que le système n’arrive pas à… chaque enfant est en fait différent. 

Bien que vous y arrivez à l’école ? 

Oui, oui. 

Alors quelle est la différence entre vous et un autre professeur ? 

À l’école ou à HILA ? 

À l’école. 

Je vois… peut-être que c’est de la prétention, mais je me considère comme quelqu’un qui produit 

un changement. Je vois que je fais… que je vais travailler… c’est comme ça que je le vois, peut-

être parce que je vois des amis enseignants qui sont abîmés, qui sont vraiment âgés. Alors peut-

être que s’ils étaient à l’époque, à mon âge, à l’époque où j’ai fait des études, leur travail aurait 

été meilleur, mais je suis différente par le fait que j’aime la langue, j’aime… je vois mon métier 

au-delà du métier, je vois mon métier comme un composant culturel et social et national et 



208 

 

tout… je le vois ainsi. Lorsque j’enseigne l’arabe, je ne l’enseigne pas en lisant le manuel et eux, 

écrivant, j’essaie que les élèves se rapprochent de mon sujet. 

La langue, l’amour de la langue. 

Oui. 

Vous avez déjà entendu parler de l’éducation critique ? Vous savez qu’est-ce que c’est ? 

J’en ai entendu parler mais pas plus. 

Vous avez entendu parler de Paulo Freire ? 

Non. 

C’est bien, ce n’est pas un test. Ça fait partie de ma recherche. Vous n’en avez jamais 

entendu parler ? 

Non. 

Et vous ne l’avez pas étudié à l’université non plus ? 

Non. 

Vous n’avez appris aucune théorie de l’éducation ? 

Pendant les études d’enseignant j’en ai appris, je ne me rappelle pas. Moi, à l’université, et j’étais 

mère de famille, et je travaillais, et j’étudiais. 

C’est très bien, mais ça veut dire que probablement elles n’étaient pas tellement 

importantes. 

Elles étaient importantes ? 

Non, que les théories n’étaient pas importantes. C’est ce que ça veut dire. Et vous voyez 

une sorte de lien, si vous vous considérez toujours au moins partiellement comme marxiste, 

un lien entre le marxisme, vos opinions politiques, et les processus d’apprentissage, la 

manière dont on traite l’élève ? 



209 

 

Oui, oui. 

Comment ? 

Je vois l’élève comme égal. Je les vois, je comprends les écarts qu’il y a entre eux, j’essaie de 

rattraper ce genre d’écarts, scolairement et socialement. Je pense que le fait que je sois 

enseignante ne me rend pas unique. Moi aussi j’étais élève et c’est une étape, et je dois le 

comprendre. De quoi est-ce qu’on parlait ? 

De l’hypothèse… Est-ce que vous voyez un lien entre l’idéologie marxiste ou l’idéologie de 

gauche, et la manière dont vous considérez les enfants, les élèves ? 

Oui, alors c’est ce que je dis, et dans les classes les plus faibles je me considère comme dans la 

classe d’excellence. Ce qu’il faut donner, il faut le donner à leur rythme, à leur manière, mais 

chacun doit recevoir ce dont il a besoin et ce à quoi il a le droit, ce qu’il a. 

Vous avez lu du matériel de gauche sur l’éducation? 

Non, non. 

Ok. C’est excellent. 

Oui ? Je suis proche ? 

Ça renforce ma théorie. 

Oui ? 

Oui. Qu’est ce que je voulais vous demander encore… Un instant, maintenant j’ai oublié ce 

que je voulais vous demander. Vous vous voyez continuer comme ça pour la vie, à 

enseigner ? 

Non, pas comme enseignante. 

Qu’est ce que vous aimeriez faire ? 

Ouvrir un café. 

Un café ? 



210 

 

Oui. Un café, un café littéraire, quelque chose de culturel. 

Comme… vous connaissez le café à Jaffa ? 

“Maka Kiteb”, oui. C’est exactement ce que je veux. J’y étais une fois il y a quinze ans environ. 

Je ne sais pas qu’est-ce qu’il est devenu, il existe toujours ? 

Yaffa existe141, là aussi… il y a des livres, c’est un très joli café. 

Oui ? Alors réunir le livre à mon hobby que j’aime, la pâtisserie. Je me vois aussi comme un 

agent culturel, un agent de la langue. Je veux diffuser ça. Alors peut-être que la manière est… 

L’école pose souvent des limites, elle me pose des limites… Alors j’aimerais me voir… 

Elle vous pose des limites dans quel sens ? 

Je suis limitée au programme, à ce que je dois dire, ce n’est pas… Pas tout ce que je veux est 

possible. Alors peut-être que dans une entreprise comme celle-là je peux plus… 

Et si ce n’était pas un café ? 

A vrai dire ? Si j’avais la possibilité, je ne travaillerais pas.  

Vous ne travailleriez pas ? 

Non. Financièrement, je ne travaillerais pas. Je ne sais pas ce que je ferais, peut-être que je 

deviendrais auteur à un certain moment, écrire. 

J’ai pensé vous le demander, je me suis dit que vous alliez peut-être le dire. 

Oui, je veux écrire. J’écris en fait, mais je n’ai jamais eu le courage de publier, mes 

professeurs… je ne pense pas que j’écris quelque chose d’exceptionnel, mes professeurs à 

l’universités apprécieraient beaucoup ce que je fais mais je ne m’y vois pas encore, je ne suis pas 

mûre. Mais j’aimerais beaucoup être quelque chose dans le domaine littéraire… dans le domaine 

littéraire. Mais ce qui est sûr, c’est que je ne vais pas rester enseignante toute ma vie, dans le 

métier de l’enseignement. Je vais quitter à un certain moment, je vais le laisser. 

                                                
141 Le Café Yaffa est un café-librairie à caractère judéo-arabe revendiqué, situé à Jaffa. Jaffa, 
ville palestinienne, annexée à la municipalité de Tel Aviv en 1948 dont la majorité des habitants 
sont Palestiniens. 



211 

 

D’accord, pour l’instant vous faites un excellent travail. 

Quoi ? 

Pour l’instant vous faites un excellent travail. 

Peut-être, je ne sais pas. 

Comment ça, « peut-être » ? 

C’est à dire, c’est ce que je pense de moi, je ne sais pas comment mes responsables l’apprécient. 

Ils l’apprécient beaucoup. 

J’espère. Je fais tout simplement ce qu’on doit faire à mon avis. Mais j’aime beaucoup faire de la 

pâtisserie, être dans la cuisine tout le temps, cuisiner, préparer… 

Vous aimez ça vraiment ? 

Oui, et écouter de la bonne musique le matin. Vous connaissez Amal Murkus142 ? 

Bien sûr. 

En venant à l’école, je suis passée à “la Serre“143 le matin et j’ai continué vers l’école,  donc, en 

chemin, il y avait un entretien avec Amal Murkus, et je suis arrivée à l’école et je ne voulais pas 

descendre de la voiture, je voulais continuer écouter, ce n’est pas tous le jours qu’on entend une 

belle parole. Alors ça c’est bien. Et être à la maison parce que je fais exactement ce que je veux 

avec mes filles. Je vois qu’elles lisent en bon arabe, elles connaissent des poèmes par cœur, elles 

parlent politique, et elles n’ont que 5 et 7 ans. Mais parfois je me dis que je les détruis, parce 

qu’elles grandissent comme moi, différentes. Et cette différence est lourde, elle est dure. 

Elles ne sont pas différentes ? 

Elles sont différentes, elles seront différentes. 

Pourquoi ? 

                                                
142 Amal Murkus, chanteuse et actrice palestinienne d’Israël. 
143 “La Serre“, projet dirigé par le programme HILA, dont l’objectif est la prévention de 
l’abandon scolaire. Y participent des élèves à risques qui sont au bord de l’abandon. 



212 

 

Parce qu’il n’y a pas beaucoup de gens qui écoutent… qui lisent Mahmoud Darwich. Il n’y a pas 

beaucoup de gens qui écoutent Cheikh Imam. Et elles n’arrêtent pas de me chanter du Cheikh 

Imam. 

Et alors ? Cheikh Imam c’est beau. 

C’est beau, oui. 

Moi, on m’appelle à Tarabut… je disais que j’étais Cheikh Imam. 

Mon mari est marxiste aussi, je vous l’ai dit, je l’ai connu à l’Alliance de la jeunesse, et nous 

avons le même âge, et on se ressemble tellement, il est peintre aussi. 

Il est peintre ? 

Oui. Alors il est toujours dans la voiture, en train de conduire, elles lui disent, Papa, chantons du 

Cheikh Imam, seulement du Cheikh Imam, ou bien Marcel Khalifé144. Rien d’autre, non. 

Où est le mal ? 

Il n’y a pas de mal, c’est bien, mais il n’y a pas beaucoup de gens comme ça. Même les gens de 

gauche, même les gens du parti, du front, il n’y a pas beaucoup de gens comme elles. Et cette 

différence m’inquiète. Je les élève dans un monde qui ne les contiendra pas, qui ne leur 

conviendra pas, où elles seront différentes. Mais je veux cette différence, je les veux ainsi, j’aime 

qu’elles soient comme ça. Vous ne pouvez pas imaginer la joie lorsque mes filles apprennent à 

lire depuis Al-Ittihad145. Moi aussi j’ai appris à lire comme ça, oui. Mon père demandait, où est 

le Alif ? et moi j’encerclais le Alif dans Al-Ittihad. Alors peut-être que je n’aurai plus Al-Ittihad, 

peut-être qu’il n’y aura plus… et c’est pas loin. C’est tellement proche. 

Il y aura internet. 

Oui. 

Il y aura internet, c’est sûr qu’il y aura internet. Même si ce ne sera pas Al-Ittihad, il y 

aura quelque chose qui ressemble. 

                                                
144 Cheikh Imam, poète et chanteur égyptien. Marcel Khalifé, chanteur libanais très connu. 
145 Al-Ittihad, quotidien en arabe du parti communiste israélien. 



213 

 

J’espère, j’espère qu’on ne va pas vers un endroit plus sombre que ce qu’on a maintenant. C’est 

ça ma préoccupation. 

Votre mari travaille comme peintre ? 

Non, il est ingénieur de recherche, il réalise des études, mais il peint, il lit beaucoup, comme moi, 

nous nous ressemblons tellement. 

Bon, c’est… Ne vous inquiétez pas pour les enfants, mes enfants aussi, qui sont déjà grands, 

ma femme et moi on les a élevés – vous serez ce que vous voulez quand vous serez grands . 

Mais ils ont absorbé… sans le faire exprès. Et tous les deux sont très à gauche. 

Oui ? C’est bien. 

Tous les deux, oui. La petite a refusé d’aller à l’armée. 

Oui ? 

Et le grand, aujourd’hui, il milite dans Tarabut. 

Aussi ? 

Aussi. À ses heures libres, puisqu’il étudie la médecine maintenant. 

Il ne doit pas avoir beaucoup de temps. 

Il n’a pas beaucoup de temps. 

Mais il a l’approche et la réflexion. 

Oui, mais il est actif, quand il peut le soir, il est tout le temps dans les manifestations à Al-

Araqeeb146 et… 

Oui ? Il va aussi à Al-Araqeeb ? 

                                                
146 Al-Araqeeb, village bédouin, non reconnu, situé dans le Néguev (sud du pays). Le village a 
été détruit des dizaines de fois par la police, avec l’argument de l’illégalité de son emplacement. 
Ceci malgré le fait que ce village existe depuis des centaines d’années. 



214 

 

Il fait ses études à Beer-Sheva donc il peut se rendre à Al-Araqeeb. Donc voilà, bien qu’on 

n’ait pas tellement eu l’intention… 

Et c’est arrivé. 

C’est arrivé. Et je ne pense pas qu’ils se sentent isolés. Ils se sentent différents, d’accord. 

La différence est une bonne chose. 

Où est le mal ? Si vous êtes ouverte à toutes les personnes, ce n’est pas un problème. 

C’est vrai. 

Merci beaucoup, c’était super intéressant. 

 

Rafiq 

 

J’ai passé neuf ans là-bas (en Russie MW), de 92 à 2000-2001, neuf ans. 

Vraiment ? 

Oui. 

Ah bon, c’est intéressant. Alors, parlez-nous de vous, ou vous où vous êtes né… 

Je pense que c’est mieux si je raconte un peu, et puis si vous me posez des questions, je... 

Je vais vous poser les questions. 

Parce que raconter comme ça, on ne sait pas par où commencer. Je suis né le 20 Septembre ’72. 

Vous avez quel âge ?  

Maintenant 38 ans et quelques. Je suis né en Galilée, dans le village d’Arraba, c’est un tout petit 

village, dans une petite famille. 

À propos, je vais vous raconter ça après, j’ai eu une histoire avec Arraba. 

Ah oui ? 

Une mauvaise histoire pour moi, j’y suis allé une fois pour… 

Bien ou pas bien ? 

Pour moi, Pour moi… J’ai eu une crise cardiaque là-bas. 



215 

 

Waou... 

Et on m’a sauvé, à Arraba. 

À cause du village, ou c’était par hasard ? 

Non, non, à cause du fait que je sois un vieillard. 

Alors… une petite famille. J’ai terminé le lycée en ’87. J’ai travaillé pendant un an, deux ans… 

deux ans à peu près. Puis je me suis inscrit pour faire des études en Israël, deux ans, trois ans… 

je n’ai pas réussi car j’avais un problème… Donc j’ai travaillé pendant quelques années puis je 

suis parti à l’étranger faire des études d’ingénieur. J’ai terminé les études à l’étranger en 2000 et 

je suis rentré en Israël. Puis je suis entré dans le domaine de l’éducation, et à partir de 2001 je 

suis déjà dans l’éducation, enseignant. Et si vous voulez autre chose, je peux répondre. 

Sûrement, j’en ai beaucoup. Vous allez très vite. Je vais revenir en arrière. Vous avez dit 

que vous êtes né en… 

En 72, à Arraba. 

Dans une petite famille ? 

Oui. 

Ça veut dire quoi, une petite famille ? 

C’est une petite famille. Pour moi, une petite famille dans le village est une famille dont les 

membres, jamais – c’est comme ça que je le conçois – jamais ils ne pourront se présenter pour 

quelque chose dans le village, comme le conseil municipal. Une famille qui compte 80-85 

personnes – hommes, enfants et femmes – pour le village, une famille pareille est une très petite 

famille. Parce que, vous savez, chez les Arabes c’est… des milliers. C’est ce que je voulais dire 

quand j’ai dit une petite famille. Et ma famille proche aussi, elle est relativement petite, car nous 

sommes cinq. 

Cinq enfants ? 

Oui, quatre enfants et les parents, six. Alors, pour une famille arabe, vous savez, c’est la 

moyenne, normal. C’est ce que j’appelais une petite famille. 

Je comprends, c’est à dire que le clan est petit. 

Le clan est petit. 

Ok, et vous avez quelle place dans la fraternité ? 

L’aîné. 

L’aîné, ok. Que faisait votre père ? 



216 

 

Comment ? 

Dans quoi il a travaillé, votre père ? 

Mon père a travaillé dans le bâtiment, du plâtre… des travaux dans le bâtiment. Il avait un 

magasin, un magasin de vêtements, pendant 20 ans. Avant le magasin il avait… il faisait du 

plâtre, il était entrepreneur, et vous savez, il était entrepreneur puis il a baissé les bras, il a ouvert 

un magasin de vêtements, et en ’92 il s’est mis, jusqu’à 2000, encore une fois dans le bâtiment, 

du plâtre, et c’est tout. Maintenant il ne travaille plus, il a 68 ans. 

Et votre mère a travaillé ? 

Ma mère, non. 

C’est à dire que vous êtes allé à l’école élémentaire et au lycée à Arraba ? 

Au village, oui, l’école élémentaire et… à l’époque il n’y avait pas de collège, donc l’école 

élémentaire et le lycée. J’ai terminé (le lycée) au village d’Arraba en… ’87, oui, oui, ’87. 

’87. Et comment vous étiez, enfant ? Vous étiez un bon élève ? Vous étiez un mauvais 

élève ? 

J’ai un élève très… j’étais excellent du point de vue des études, et j’étais aussi un élève très 

timide, très. Car… ce n’est pas parce que… car je n’étais pas très haut de taille et j’étais très 

gros, très. Anormal même. Et c’était ça mon problème, j’étais très timide. Mais au niveau des 

études je faisais partie des élèves… c’est à dire, les meilleurs de l’école, au niveau des études. 

Sinon, très timide. Jusqu’à maintenant je suis timide. 

Ça ne se voit pas. 

Non, Dieu merci je suis déjà… quand je suis parti à l’étranger… 

Vous vous en êtes libéré ? 

Jusqu’à la terminale j’étais… en terminale j’étais vraiment timide et je n’avais pas confiance en 

moi. Quand je suis parti à l’étranger, je suis parti dans un pays que je ne connaissais pas, seul, je 

n’avais personne. Mon cousin m’a amené là-bas puis il m’a lâché, je ne sais pas où il est allé. Et 

j’étais obligé… je devais faire face à cette situation : préparer à manger tout seul, faire des 

courses tout seul, faire les études tout seul, faire tout tout seul. Alors ça m’a donné confiance en 

moi. C’est ce qui m’a donné… 

C’est clair, c’est clair. Et donc vous avez fait des études. Est-ce que vous aviez… souvenez-

vous de figures importantes de ces années-là ? Un professeur ? Un leader ? 

Oui, oui. 



217 

 

Qui ? 

C’est mon professeur, c’est à dire, c’était au collège, à l’école élémentaire, au collège. C’est mon 

professeur de maths qui m’a enseigné… tous les professeurs étaient bien à mon avis, mais lui… 

parce que moi, à l’époque j’étais en CM1, CM2… jusqu’à maintenant, je suis très… il ne faut 

peut-être pas le dire, mais j’aime beaucoup les chiffres. J’ai mes propres méthodes pour 

multiplier, pour tout faire. En CM1 j’étais très fort en maths, avec les chiffres, les calculs. Donc 

lui m’encourageait tout le temps, et il était très intelligent. Alors je disais toujours, je veux… 

C’est à dire, j’étais tout petit, je veux être comme cet homme. Ce n’est pas que… c’est à dire, j’ai 

fait des études de quelque chose d’autre que je voulais apprendre, mais tout ce que je voulais 

apprendre pendant toute ma vie, quand je me suis inscrit à l’université ici et que je n’ai pas été 

admis, je ne sais pas, à cause de l’anglais ou quelque chose comme ça, ici, tout ça c’était dans le 

domaine des chiffres, dans le domaine des maths. Que ce soit comptable, la comptabilité, que ce 

soit l’économie, je voulais apprendre, et à la fin aussi, ingénieur c’est la même chose, c’est 

toujours des chiffres. Alors ça c’était la figure que j’ai eu dans ma vie. Et aussi mon oncle, qui 

était directeur d’école et aussi professeur de maths. Ce sont deux personnes qui m’influençaient 

beaucoup. 

Et il vous influençait aussi parce qu’il vous encourageait ?  

Oui. 

Ou bien parce que, aussi, vous étiez excellent en maths ? 

Non, j’étais… au début je n’étais pas excellent, dans les petites classes, quand j’allais écrire 

quelque chose sur le tableau, alors il me disait, C’est super ! Tu es docteur ! Alors chaque cours 

j’étais obligé de faire quelque chose de nouveau pour qu’il voie que je suis vraiment docteur, 

donc ça m’a donné la motivation pour être toujours prêt en maths, ne jamais me tromper, même 

je mettais tous les autres matières du côté, rien que les maths. 

Je comprends. 

Parce qu’il… il m’a appelé ‘docteur’ donc… je m’en souviens jusqu’à maintenant, ‘docteur’, le 

mot ‘docteur’. Parce que maintenant je fais des études, je continue en doctorat, doctorant. Voilà, 

quelque part ça m’a mis en tête que je suis docteur, et voilà, ça était comme ça, j’étais toujours 

‘docteur’. Alors si demain je vais à l’école, en cours de maths, et il y a quelque chose, une 

question à laquelle je ne sais pas répondre, je ne serai plus docteur. Donc ça m’a donné, c’est à 

dire, je ne sais pas, c’est… 



218 

 

En quoi vous faites un doctorat maintenant ? 

Maintenant je le fais en gestion sociale, gestions des sociétés, c’est la gestion… aussi dans le 

domaine de l’ingénierie, c’est la gestion des sociétés dans le domaine de la ingénierie, des 

sociétés d’ingénieurs, des sociétés de constructions etc. Je les prends, je leur fais des projets et je 

pousse la société, du point de vue de la construction. 

Vous n’avez jamais pensé étudier les mathématiques pures ? 

Non, non. Simplement parce que je… à vrai dire, je n’aurais jamais imaginé aller dans 

l’enseignement, être enseignant de maths. J’aimais les maths, j’aimais le professeur des maths, 

c’était mon modèle personnel, mais je n’ai jamais aimé… je ne voulais pas être prof. Et quand 

j’ai terminé les études et que j’ai ouvert un bureau d’ingénierie, et que ça n’a pas marché, je me 

suis dit bon, j’enseignerai et travaillerai toujours dans la même chose, en même temps, 

l’ingénierie. Je me suis dit, j’enseignerai pendant un an, deux ans, c’est tout, après j’arrête. Et 

cela fait déjà 10 ans. Et on m’avait dit, Quand tu rentres dans l’éducation, tu ne sors pas, non, 

c’est tout, c’est comme une fermeture, on t’enferme. Mais maintenant je vais bien, c’est à dire, je 

suis content de moi-même car j’ai vraiment trouvé ma place dans l’enseignement, car ça me 

donne énormément de plaisir, et aussi, à l’école je travaille avec des élèves… à l’école même, on 

me donne toujours les élèves qui sont les plus problématiques. Je ne sais pas pourquoi, parce que 

les élèves m’aiment. Moi, j’ai une méthode pour faire face à ces élèves-là, et… 

Et vous êtes enseignant de maths ? 

Je suis enseignant de maths, oui. 

Dans une école ? 

Dans une école, oui. 

Où ? 

À Rahat, l’école Elrazi, c’est une école… collège avec élémentaire, c’est polyvalent. 

Oui. Alors, vous avez terminé le lycée, vous avez essayé et vous n’avez pas été admis… 

Je n’ai pas été admis. 

À cause de vos notes en anglais ? 

Non. J’avais des notes super bonnes au Bac, le psychométrique aussi, il y avait à l’époque, parce 

que j’ai terminé… le test psychométrique ça a commencé en ’81. J’avais un problème au test 

psychométrique, au niveau de l’anglais. J’ai eu 74. Ça c’était en 1986. Et j’ai un oncle qui était à 

l’université de Jérusalem, il m’a dit, écoute, tu veux t’inscrire, alors inscris-toi et sois… c’est à 



219 

 

dire, tu peux prendre un premier cours, la première année, faire de l’anglais. Je lui ai dit, je 

déteste tout ce qui a à voir avec l’anglais. Et ça, ça vient d’où ? J’étais un bon élève en anglais 

jusqu’à la 6ème. J’avais un professeur… un professeur d’anglais, qui était aussi un professeur 

sympathique, c’est à dire, je faisais partie des très bons élèves en anglais, je connaissais l’anglais 

plus ou moins, mais par rapport au niveau de la classe, c’était très bon. Une fois il nous a donné 

dix mots à lire à la maison et apprendre par cœur, pour que le lendemain, il nous questionne 

dessus. Alors lui, cette personne, ce professeur, il n’était pas du village, il était d’un autre village. 

Et ce jour-là ma grand-mère est décédée, alors le lendemain je ne suis pas allé à l’école, j’y suis 

allé le surlendemain. Et lui ne savait pas… c’est un village, il ne savait pas qui était celui-ci ou 

celle-là. Il me dit, Viens, que veut dire ce mot ? Je le regarde comme ça, mes yeux déjà rouges à 

cause de ma grand-mère etc. Il me dit, Quoi ? Tu n’as pas lu ça ? Je lui ai dit, Non. Comme ça. 

Donc moi, jusqu’à maintenant, j’ai 38 ans, je n’oublie pas ça. Jusqu’à maintenant. Quand je vais 

dans le village, je le vois, je ne sais pas si c’est juste ou pas mais je le déteste. Il m’a donné une 

gifle, sur ce côté, devant toute la classe, et vous savez, c’était la 6ème, il y avait une fille dans la 

classe que j’aimais bien, et il m’a donné une gifle. Donc la haine s’est installée en moi envers ce 

professeur et envers l’anglais. J’ai appris une troisième langue, le russe, qui est la langue la plus 

difficile au monde… pas la plus difficile au monde mais parmi les langues difficiles. Maintenant 

je parle le russe couramment, comme l’arabe. Donc le problème n’est pas que je ne veuille pas 

apprendre l’anglais, mais jusqu’à maintenant on me dit, écoute, apprends l’anglais. Je déteste 

l’anglais, je déteste la langue anglaise. On me dit, pourquoi ? Je leur raconte. On me dit, mais ça 

fait longtemps, je dis,  je ne sais pas, jusqu’à maintenant, je déteste ce professeur, et je ne veux 

pas apprendre cette langue. Parce que si vous détestez… comme le professeur des maths que 

j’aimais, parce qu’il… chaque professeur est une figure pour l’élève. S’il fait… écoutez, il n’a 

pas essayé de me demander, pourquoi vous n’avez pas lu ? Il savait que j’étais toujours prêt pour 

les cours, mais il a fait ça et il m’a donné cette gifle et c’est pour ça que je ne me suis pas inscrit. 

Je rêvais, quand j’étais petit, d’apprendre la comptabilité, les comptes et l’économie etc. Et je 

n’ai pas appris ça à cause de l’anglais. Et pire même… j’ai fait ça, je ne me suis pas inscrit à 

l’université à Jérusalem mais à Haïfa, et mon père à l’époque… écoute, t’es idiot, pourquoi tu 

écris comptabilité, il est où ton deuxième choix, ? J’ai dit, Non, je ne veux que la comptabilité. Et 

on m’a refusé. Bon, viens prendre un cours d’anglais. –Je ne veux pas d’anglais. Et c’est à cause 

de lui, à cause de ce professeur. 



220 

 

Une histoire intéressante. Et alors, après trois ans sans succès, vous êtes parti ? 

Déjà… vous savez, j’ai terminé (l’école) à 18 ans, j’avais 21 ans, et il fallait faire des études de 

quelque chose. Jamais de ma vie je n’avais pensé à l’ingénierie, donc j’ai dit à mon père, écoute, 

je veux partir faire des études à l’étranger. Où ? Où ? Il m’a dit, écoute, ton cousin fait ses 

études à Moscou. Tu veux y aller ? D’accord, il n’y a pas de problème. Des études de quoi tu 

veux faire là-bas ? Je lui ai dit, Je veux apprendre l’économie, la comptabilité. Il m’a dit, 

D’accord, et je suis parti à l’étranger apprendre la comptabilité. Mais j’ai commencé un cours… 

nous avons, vous savez, la première année est préparatoire… 

À Moscou ? 

Pas à Moscou, à Leningrad. 

Leningrad. 

Donc la première année ce n’est pas les études, on vous donne un peu des matières mais surtout 

la langue, on vous enseigne une langue étrangère. Donc j’ai parlé avec quelqu’un, il m’a dit, 

écoute, t’es idiot ou quoi ? Tu vas apprendre l’économie ici, la comptabilité, puis tu rentres dans 

ton pays, en Israël, c’est complètement différent, là-bas tu ne peux pas faire face… travailler 

dans la comptabilité, ouvrir ton bureau, c’est complètement différent. Il y a l’économie 

mondiale, c’est vrai, mais chaque État a sa propre économie, ses propres lois. Donc j’ai réfléchi 

quelles études faire. Je ne pouvais plus rentrer en Israël car rentrer après un an en leur disant, je 

ne veux plus, chez nous c’est considéré comme… comme un fiasco, tu as échoué comme 

personne. Donc j’ai cherché, je me suis dit, écoute, l’ingénierie c’est ce qu’il y a de plus proche 

de la comptabilité. Pourquoi ? Parce que c’est des calculs aussi, le fer, le béton, les mouvements, 

tout ça. Alors je me suis inscrit en ingénierie et j’ai terminé des études d’ingénierie, et je n’aime 

vraiment pas l’ingénierie. 

Vous n’aimez pas ça ? 

Non. Je n’aime pas le… c’est à dire, c’est mon métier, je le maîtrise à cent pourcent, mais moi-

même je n’aime pas faire des dessins. Alors, mon domaine c’était les calculs. Calculs, tous les 

calculs de l’immeuble, de l’ingénierie, mais pas le dessin. Même maintenant, je ne veux même 

pas apprendre les logiciels de dessin car j’aime réfléchir. Et c’est tout. 

Et pourquoi vous étiez… c’est à dire, votre titre, vous êtes ingénieur ? Pas ingénieur 

adjoint ? 

Non, je suis ingénieur, ingénieur en génie civil, c’est le titre. 



221 

 

Mais vous n’avez pas fait dix ans d’études ? 

Non, j’ai fait cinq ans d’études à l’université, et c’était comme ça… parce que j’ai terminé… la 

troisième année on m’a dit, écoutez, vous faites des études chez nous, vous avez une possibilité 

de faire un parcours comme en Israël, à deux disciplines principales. Vous pouvez apprendre 

l’ingénierie et en même temps vous pouvez apprendre l’économie. Mais l’économie… pas 

l’économie générale, mais l’économie liée à l’ingénierie. J’ai dit, D’accord. Donc en cinq ans, 

j’ai terminé mon diplôme et j’ai continué encore deux ans, et j’ai fini, j’ai un master en 

ingénierie et une licence en économie. Et je suis resté là-bas deux ans pour travailler. J’ai 

travaillé là-bas, j’avais… pas un bureau, mais j’avais des boulots, toutes sortes de boulots. Une 

fois j’ai ouvert, pour six mois, une école de conduite, avec quelqu’un. J’avais beaucoup de 

contacts là-bas. Et j’étais déjà marié, ma femme est russe aussi, et j’ai parlé avec mon père, je lui 

ai dit, écoute, je reste ici. Je reste ici vivre ma vie puis je rentrerai. Vous voyez, je devais, après 

cinq mois, obtenir la nationalité russe. Alors mon père m’a dit, écoute, ça fait neuf ans que je… 

huit, neuf ans, que j’investi de l’argent en toi, t’es mon fils ainé, et alors tu vas faire tes études, 

terminer et puis rester là-bas ? Maintenant mon père regrette ça, il me dit, Si seulement je t’avais 

permis de rester là-bas. À l’époque il m’a dit, Non, tu dois rentrer. Alors j’étais obligé de rentrer 

en Israël. Ces deux ans ça fait sept ans, pas deux ans d’études, c’était au travail, la vie là-bas. Et 

maintenant je regrette et mon père aussi regrette ça. 

Et votre femme est ici ? 

Ma femme est ici. 

Et vous avez des enfants ? 

Non, je n’en ai pas. 

Vous n’avez pas d’enfant. Ok. Et vous êtes retournés à Arraba ? 

Nous sommes retournés, oui, en juin 2000 nous sommes retournés à Arraba. Et c’était un peu 

dur. Pas peu, très dur, même. C’est pour ça que je vous dis que je déteste… si je n’avais mas mes 

parents à Arraba je ne serais pas retourné du tout à Arraba. Mais à cause de mes parents et mes 

sœurs et mes frères… Mais ce que j’ai vécu pendant la période après avoir rentré de l’étranger, 

sept mois à Arraba, ça m’a donné de la haine de ce village. Pas le village même, c’est pour moi 

le plus beau village, le plus… mais les gens là-bas, et c’est pareil pour toute la population arabe à 

peu près… pas toute mais une grande partie… et spécialement dans un village, ils sont très durs. 

Ils se mêlent de votre vie. Si je marchais avec ma femme dans la rue, dans le village… ma 



222 

 

femme est russe, vous savez, blonde etc… tout le monde parle, tous. Écoutez, ce n’est pas que je 

veux marcher nu dans la rue, qu’est ce que vous voulez de moi ? C’est ma femme. Par exemple, 

une fois j’ai marché avec ma femme, main dans la main – ça a fait une histoire. Mais, c’est ma 

femme. Mais c’était très dur pour moi, très dur. Pour ma femme aussi c’était dur. Même si mes 

parents l’ont très bien accueillie, c’était dur pour elle et pour moi. Peut-être c’est pour ça que je 

suis resté neuf ans à l’étranger. Je suis parti d’ici, j’avais 20 ans, 20 et quelques. Et je suis rentré 

à 30 et quelques, donc toute ma vie j’étais là-bas, la culture que j’ai vue là-bas. Puis je suis rentré 

ici… j’avais imaginé qu’à mon retour dans le village, je verrai les choses comme avant. Alors 

peut-être que ça m’a fait quelque chose de désagréable, parce que je suis retourné dans le village, 

et écoutez, c’était très dur, pour moi et ma femme, et moi je ne travaillais pas, je n’avais rien, je 

n’avais pas encore de réponses parce que je n’ai pas répondu aux annonces etc. C’était très dur, 

tellement dur que jamais de ma vie je n’oublierai ça. Car maintenant je vais dans le nord tous les 

mois, tous les deux mois. Une fois… et je demande à mes parents sans cesse, je leur dis, écoutez, 

je vous aime beaucoup, moi, vous êtes mes parents, vous êtes ma vie, ça va de soi. Mais 

écoutez… Mon frère a une voiture. Tous les quinze jours je lui envoie  600, 700 shekels, avec 

quelqu’un, à mon frère, tous les quinze jours, qu’il mette de l’essence dans la voiture pour un 

aller-retour à Beer-Sheva, il ramène mes parents ici. Alors mon père m’a dit, Mais pourquoi tu 

ne viens pas toi ?... à l’époque, il y a deux ans. Je lui ai dit, Papa, je veux te voir, voir maman, 

mais quand je rentre dans le village, tu vois que je deviens une autre personne. Mon visage se 

transforme. Je suis triste comme ça, je n’ai pas… comme si la vie se terminait. Quand vous venez 

chez moi à Beer-Sheva, vous voyez que je suis un autre homme ici. Je rigole, je joue, je parle… 

Alors il m’a dit, D’accord, fais-moi courir… 

Et puis? Vous avez déménagé à Beer-Sheva ? 

Non, je n’ai pas déménagé, j’ai ouvert un bureau d’ingénieur dans le village à côté du nôtre. Ce 

n’est pas moi qui l’ai ouvert mais le mari de ma sœur, mon beau-frère, il m’a dit, écoute, je vais 

t’aider, tu n’as pas d’argent, tu n’as rien… Un étudiant de 20 ans. J’ai emprunté de l’argent à un 

gars qui travaillait avec moi, mais pendant les deux premiers mois j’ai dû montrer le pays à ma 

femme, lui montrer où elle était arrivée… aller à Eilat, se balader un peu avec elle car… Alors il 

m’a dit, écoute, je vais ouvrir un bureau pour toi, je vais louer un local pour toi, tout ce que tu 

veux. Il m’a ouvert un bureau. Pendant six mois j’étais assis dans le bureau, je buvais du thé, je 

fumais. Rien. Je désespérais déjà, je… Écoutez, c’est vrai que celui qui débute doit avoir de la 



223 

 

patience, mais la patience… quoi, je suis un homme, j’ai une femme, et je dois… je ne peux pas, 

à chaque fois, dire à mon père, écoute, aide moi à acheter je ne sais quoi à ma femme. Alors à un 

certain moment j’ai désespéré, et au mois de juillet je crois, 2001, j’ai regardé le journal, On 

recherche des enseignants de mathématiques, d’anglais, d’arabe, pour l’école à Rahat. Je me 

suis dit, écoute, qu’est-ce que t’as à perdre ? Même, à l’époque, j’ai acheté un fax express pour 

envoyer à toutes les sociétés d’ingénieur, de bâtiment, partout… j’ai envoyé ma candidature. Je 

ne sais pas, j’ai dû envoyer peut-être mille, deux mille. Donc, j’ai envoyé mon CV ici et on m’a 

invité à passer un entretien. Et on m’a dit, écoutez, si vous voulez travailler dans cette école, 

certes vous avez un master, vous avez l’air bien etc. etc. Mais vous ne passerez pas sans l’aide 

de quelqu’un. Alors, vous savez, j’ai amené quelqu’un qui a demandé au directeur de 

m’admettre, et j’ai commencé à travailler, en septembre 2001. 

C’est à dire un piston ? 

Écoutez, on me l’a dit comme ça. Quand tu… si tu veux aller à la mairie pour un entretien, naïf 

comme ça, peut-être que tu sera accepté, peut-être qu’ils t’acceptent. Mais va voir quelqu’un qui 

va parler avec quelqu’un d’autre… vous savez, ce cercle. Alors on a parlé avec le directeur, et il 

m’a dit ok. C’est juste que je n’aie pas de diplôme en maths, je suis ingénieur. Et je suis entré 

enseigner dans l’école en septembre 2001, et jusqu’à maintenant, (je suis) dans la même école, 

dans le même endroit. Je suis quelqu’un qui n’aime pas changer… et mon directeur, maintenant 

il est déjà inspecteur des secondaires dans le sud, dans les écoles arabes, Ali Gnawi. 

Qui ? 

Ali, Abu Mohamed. 

Si, je le connais. 

Il est très sympathique, c’était mon directeur, puis il est devenu inspecteur. Et aussi, un autre qui 

était mon directeur, c’est le maire de Rahat, Faraj, Sheikh Faraj. C’était mon directeur dans la 

même école… et j’ai commencé à travailler dans l’école, et je me suis déjà habitué, c’est tout. 

Quelles classes vous enseignez ? 

J’enseigne… j’ai une classe de seconde, de première, de terminale, et aussi de troisième, mais la 

troisième, j’enseigne au collège, je prends… nous avons dans l’école un projet qui s’appelle 

‘puiser l’excellence’. Je les amène… si vous connaissez, le projet, c’est quand on passe des 

examens du Bac en 3ème, et l’excellence y est, ce sont les meilleurs de l’école, en 3ème, on les met 

à part et on leur enseigne les niveaux de cinq unités. Et moi, toujours… ça fait déjà six ans que 



224 

 

j’enseigne à ces élèves au collège, les excellents. Je les prends, je les prépare, je leur donne des 

bonus , toutes sortes d’exercices de réflexion etc… aux élèves de collège. 

Et avec la 2nde ? La 1ère ? La terminale ? 

La 2nde, la 1ère et la terminale… j’ai une classe qui est moyenne, et le reste – deux classes dont je 

suis le professeur principal, je suis prof principal de deux classes. C’est à dire, en pratique c’est 

une seule classe, mais… c’est à dire, formellement c’est une seule classe, mais je suis prof 

principal de deux classes, ce sont les faibles, c’est un défi, les élèves ‘défi’, et la troisième classe 

c’est MABAR147, c’est à dire un niveau… 

Et vous êtes aussi leur prof principal ? 

Oui. 

Ok. Et vous habitez à Beer-Sheva maintenant ? 

Oui, à Beer-Sheva. 

Et vous avez commencé à travailler à HILA aussi. 

J’ai commencé il y a deux ans, trois ans même. J’ai travaillé quand il n’y avait même pas d’unité 

ici, il y avait Yossef le directeur de formation148, il n’y avait pas de directeur de formation ni 

d’unité. C’était… j’ai commencé à travailler, à l’époque j’ai connu Meïr149 et j’ai commencé à 

travailler à Tarabine150. Et à l’époque, nous avons commencé à travailler et nous avons eu un 

problème… j’ai travaillé avec eux trois ou quatre mois, et nous avons eu un problème avec le 

local, les enfants ne voulaient pas aller à l’école, et le conseil… il y a eu un bazar, on n’a pas 

trouvé de local et on a fermé l’unité. On l’a fermée. Et j’y suis retourné l’année dernière, Meïr 

m’a cherché aussi… je suis retourné et j’ai donné des cours aux enfants, et nous avons terminé 

cette année, ils ont passé les examens et tout. Alors, dans le passé, il y avait un directeur de 

formation ici dans l’unité151, et il a quitté. Il a quitté au milieu de l’année, vraiment au milieu de 

l’année. Donc Meïr et Yossef m’ont appelé, m’ont dit ceci et cela… on veut que tu sois directeur 

de formation. Je leur ai dit, D’accord. Mais aussi… les enfants à qui j’ai donné des cours jusqu’à 

maintenant, qui sont mes élèves depuis deux, trois ans, je les vois toujours et je les aime bien, 

                                                
147 Parcours menant au diplôme de Bac normal mais de bas niveau et ne permettant pas l’entrée à 
l’université. 
148 Le coordinateur de formation est l’équivalent, dans le programme HILA, de proviseur 
d’école.  
149 Animateur de formation dans l’équipe HILA. 
150 Village bédouin dans le sud du pays. 
151 Village bédouin d’Abu Basma, dans le sud du pays. 



225 

 

parce qu’ils sont vraiment… c’est vrai que dans les études ils sont très faibles, mais ce sont des 

personnes, des hommes. Il m’a dit, D’accord, directeur de formation c’est la même chose. Tu 

travailleras avec eux. Je lui ai dit, D’accord, et j’ai pris ma fonction en octobre. 

Et vous continuez aussi à enseigner les maths ? 

Oui… non, je n’enseigne pas la mathématique maintenant, parce que nous avons des profs, et 

j’avais un problème avec deux matières : l’éducation civique et l’hébreu. Pour l’éducation 

civique nous avons remplacé de prof déjà quatre fois… ce n’est pas nous qui l’avons remplacé, 

nous avons fait venir un prof… il y avait, au début, un prof qui avait un problème que je ne 

pouvais pas gérer, par exemple, moi j’ai un journal où je note tout, et lui il marquait des journées 

où il n’avait pas du tout travaillé, donc on lui a demandé, Meïr et moi, Monsieur, nous avons 

effacé ça, nous avons effacé toutes ces journées. Nous avons dit, Monsieur,je… je suis dans votre 

classe chaque fois, soit moi soit Yossef soit le moniteur, j’ai un rapport quotidien sur les 

personnes qui travaillent, les élèves présents, absents, etc. Alors pourquoi tu marques ça ? 

Écoutez, vous voulez de l’argent pour des choses que vous n’avez pas faites ? On lui a accordé 

une chance pour qu’il corrige tout… une semaine, seulement une semaine plus tard, il a 

recommencé. Donc Meïr m’a dit, c’est fini, je ne veux pas travailler avec ce Sharon. Il est parti 

et nous avons fait venir une prof du nord, elle a travaillé deux semaines, Meïr et moi on a pensé 

qu’elle allait tenir et… elle n’a pas réussi, elle a dit, Je ne peux pas travailler avec de tels 

enfants. Parce que, écoutez, elle… je lui ai dit, Le problème ce n’est pas les enfants, le 

problème… C’est vous le problème. Vous savez que ce sont des enfants déconnectés. Les enfants 

à Tarabine, ce sont des enfants un peu… pas problématiques mais… et vous arrivez, une prof du 

nord, belle, habillée comme ci et comme ça… écoutez, je vous ai demandé de venir ici habillée 

modestement. Et elle est partie, et nous avons fait venir un prof, un autre prof qui est, jusqu’à 

maintenant, tout à fait bien. Il travaille depuis un mois et demi déjà, il se débrouille. Et nous 

avons eu un problème avec le prof d’hébreu. Rien. J’ai cherché, j’ai cherché, on a fait venir une 

prof, elle n’a pas voulu. J’ai dit, écoute, comme ça on ne va pas y arriver d’ici la fin de l’année, 

car je n’ai pas de prof. Et à la fin il m’a dit, écoute, tu peux leur donner les cours, à un groupe, 

et un autre prof donnera des cours un autre groupe. J’ai dit, écoute, mais j’enseigne les maths. Il 

m’a donné… il m’a dit, commence et vois…J’avais vu la matière de l’hébreu, car je le distribuais 

aux profs. Je lui ai dit, Cette matière-ci, je peux la gérer avec les enfants, pas de problème. Donc 



226 

 

j’ai commencé à leur enseigner l’hébreu, et l’année d’après, j’ai dit à Meïr, écoute, je veux un 

directeur de formation, je veux retourner à l’enseignement des maths. 

Alors en fin de compte vous êtes tombé amoureux de l’éducation ? 

Oui, oui. 

C’est à dire, vous ne regrettez pas ne pas travailler comme ingénieur ? 

La vérité, oui, parce que… Je vais vous dire quelque chose – sans rapport à l’éducation. 

Pourquoi ? Parce que j’ai beaucoup travaillé, beaucoup travaillé, jusqu’à mon arrivée à Beer-

Sheva, pas de travail, beaucoup de travail… j’ai travaillé ici et tout le monde verse (de l’argent) 

dans l’éducation. J’ai aussi travaillé dans une prison, à ESHEL, j’ai aussi enseigné les maths à 

des prisonniers. Le troisième semestre j’ai travaillé à l’acole Ankori152, dans le programme 

LIBA153, dans tout… Mais partout où vous travaillez, et où vous faites votre travail comme il 

faut… c’est mon travail, c’est vrai, je ne demande à personne de me dire quoi que ce soit, mais 

quand même, la personne a l’impression que… Meïr arrive, il me dit, Tu sais quoi, je suis fier de 

toi, bravo. Il n’est pas obligé de me le dire, et moi je suis obligé de faire mon travail, mais ces 

mots valent un salaire entier, ça vaut tout. Pourquoi ? Parce qu’il me donne la foi, il me donne 

tout, alors j’ai… il me donne la motivation de continuer. Pas comme ici, à l’école, par exemple, 

chez nous… Qu’est-ce que tu as fait ? – J’ai fait ceci et cela. – D’accord, maintenant tu dois 

faire ça. Je sais que je le dois, mais dites “merci”, dites “bravo”. Ça, le directeur qu’on avait 

avant Ali, il faisait ça. Et écoutez, finalement, une personne est attirée par les mots, les mots 

peuvent tout changer. Maintenant j’aime vraiment travailler avec les jeunes problématiques, des 

jeunes qui… pourquoi, parce que je les sens, je sens qu’ils… vraiment, ils veulent apprendre 

mais leur entourage, la société autour, comme à Tarabine chez moi, on me dit, écoutez, nous 

voulons apprendre, mais le problème est avec ceux qui sont autour, on se moque de nous, on 

nous dit154 …Et en fin de compte je reste dans l’éducation, je ne quitte pas l’éducation. Même si 

je suis… c’est à dire, maintenant je travaille aussi dans autre chose, pas du tout dans l’éducation. 

C’est pour ça que, quand vous m’avez parlé d’un entretien… c’est mon problème, ça fait déjà 

deux ans que je travaille aussi dans le Bureau Central des Statistiques, je suis sondeur pour le 

                                                
152 Groupe d’écoles privées disposant uniquement d’enseignement pour le diplôme du Bac. 
153 Programme pour l’enseignement des matières de base. 
154 On se moque des jeunes qui étudient car le groupe des camarades n’étudie pas.  Les études 
sont considérées, parmi la population marginalisée des Bédouins comme ailleurs, comme un 
manque de masculinité, manque d’honneur. 



227 

 

bureau, on m’envoie chaque fois, chaque mois, quelques 40-50 foyers que je dois visiter dans les 

deux mois qui suivent, les questionner, les interviewer, c’est un sondage social, sondage de 

ressources humaines, toutes sortes de choses. Donc il n’y a le Bureau qui n’est pas dans le 

domaine de l’éducation, mais tout ce que j’ai fait pendant ces années, c’était dans l’éducation, 

tout dans l’éducation. Et je ne sais pas encore ce qu’il y aura plus tard, peut-être que je resterai… 

Alors vous dites que vous aimez surtout travailler avec des enfants en difficulté. 

Oui. 

(discussion avec quelqu’un d’autre ; téléphone) 

Vous avez dit que vous aimiez travailler avec des enfants en difficulté, bien que, d’après vos 

données et d’après ce que vous faites avec la 3ème, où vous travaillez avec les excellents 

élèves, vous puissiez probablement choisir de travailler seulement avec les élèves excellents. 

Je vais vous dire pourquoi, parce que dès le début, quand je suis arrivé à l’école, on m’a donné 

des classes normales, mais on avait une classe d’“orientation”155, ça c’est vraiment… ni un défi 

ni… 

Je connais, oui. 

Ils avaient un prof principal et il est parti après une semaine. On ena placé un autre, un prof 

principal du nord, après deux, trois semaines, il n’a pas supporté et il a quitté l’école. Donc le 

directeur est venu et m’a dit, écoute, je veux que tu sois prof principal. J’ai dit, écoute, soit tu 

veux que je sois prof principal de la classe, soit tu veux que je dégage. Il m’a dit, Non, je vois 

que tu… je ne sais pas, tu as quelque chose en toi qui fait que tu vas continuer. Et je suis devenu 

prof principal de cette classe pendant trois ans. Et je ne sais pas, je les aime, ces enfants, je ne 

sais pas pourquoi. On me dit, c’est quoi ton problème ? Parce que personne ne s’entend avec ces 

enfants, toi, tu rentres et ils sont tous amoureux de toi, tous. Tout le monde : Rafik, Rafik, Rafik, 

que Rafik. Je leur ai dit une chose que je dis toujours : l’enfant c’est l’animal le plus intelligent 

de l’école, même plus intelligent que le prof. L’enfant lit dans tes yeux, même dans tes paroles, 

si tu lui mens ou si tu lui fais une blague ou si tu lui dis des choses comme ça, ou bien si tu lui 

dis ça avec ton cœur. J’ai dit, Je ne sais tout simplement pas comment vous expliquer quoi faire, 

parce que je fais ça, je les aime, ce sont des enfants auxquels je suis très… c’est à dire, c’est 

dommage… ces enfants, je les aime, ils le sentent et ils donnent cet amour en retour. Et c’est… 

comme ça je me débrouille, j’enseigne au collège… j’ai, moi-même, deux choses. Quand je 

                                                
155 Classe du niveau le plus bas dans les lycées en Israël. 



228 

 

rentre dans la 3ème, chez les excellents, du point de vue des études, tu donnes le cours, tu leur 

donnes des devoirs de 70-80 questions. Ils arrivent le lendemain, Venez, venez, corrigez (notre 

travail), parce que ce sont des élèves intelligents. Ça me donne du plaisir aussi. D’un autre côté, 

les autres élèves, tu dois répéter la question mille fois jusqu’à ce qu’ils comprennent, mais ça me 

donne du plaisir aussi, parce que tu as l’impression d’avoir fait quelque chose avec eux. Les 

premiers sont intelligents, ils ont déjà la tête… et tu leur donnes encore plus. Et les autres, 

aussi… si je ne les aide pas, si je ne fais pas quelque chose avec eux, alors qui le ferait?  … 

chacun dirait, ce sont les faibles, moi, prof d’école, je veux les excellents, je veux les excellents… 

alors qui enseignera à ces enfants ? Et vous savez, dans notre communauté, la population 

bédouine du sud, je n’exagère pas si je dis que cinquante pour cent des élèves dans les écoles 

sont des élèves faibles, même soixante pour cent. Donc… j’ai commencé avec eux et j’ai 

continué avec eux, jusqu’à maintenant. Parce que maintenant, on m’a nommé prof principal dans 

une seconde, en septembre. Maintenant, je ne sais pas… Même si je m’absente pendant une 

journée de l’école, il y a déjà des problèmes dans la classe, car je suis absent. Les enfants 

commencent à m’appeler, de la maison, où… et les parents, ils demandent aux parents de 

m’appeler. Et le proviseur me dit, écoute, je te pose la question encore une fois, explique moi, 

c’est quoi le truc ? C’est quoi ta magie ? Je lui ai dit, écoute, je n’ai aucune magie, je suis une 

personne normale, c’est juste que je suis une personne… je souris tout le temps, tout le temps je 

ne sais pas… je leur donne le sentiment que je les aime beaucoup, que je me soucie beaucoup 

d’eux, et c’est tout. Il m’a dit, Alors enseigne cela aux profs. Je lui ai dit, écoute, le proviseur, je 

te le dis encore une fois, ça ne s’enseigne pas, ça vient de là (montre le ventre). On ne peut pas 

lui dire, écoutez, rentrez dans la classe, tournez à droite et pas à gauche, faites ceci… c’est 

impossible, ce n’est pas quelque chose qu’on peut faire. 

Et entre le savoir professionnel en maths et ce que vous appelez vos sensations, ce que votre 

intérieur vous dit, qu’est-ce qui est plus important pour être un bon enseignant ? 

C’est… pour être un bon enseignant, à mon avis, le plus important est la première chose, c’est les 

sentiments. Parce que si vous… écoutez, chaque élève… Un professeur qui enseigne les maths 

par exemple, disons pas à des classes faibles, à n’importe quelle classe même… un professeur 

avec un diplôme, pas dans le domaine des maths mais dans un domaine qui ressemble aux 



229 

 

maths… je peux prendre le manuel pendant une semaine, ouvrir le manuel de maths 3, 4156, et je 

ne sais pas, résoudre les problèmes, les questions, lire la matière, puis je peux enseigner la 

matière. Mais le problème, c’est comment faire passer la matière aux enfants. Comment vous, 

vos émotions avec les enfants... c’est ce qui les attire à votre cours. Donc vous réussissez. Si 

vous êtes un génie en maths, mais que les enfants ne veulent pas vous écouter, qu’ils n’ont pas 

l’impression que vous êtes dedans, vous leur donnerez rien. Parce que les émotions envers les 

enfants, c’est ce qui… c’est la clé pour qu’ils puissent capter la matière. S’ils disent, Ce prof-là, 

nous ne l’aimons pas du tout, ou, ça nous intéresse pas, alors ils ne vont pas du tout comprendre 

la matière, parce que, comment on dit, l’important ce n’est pas ce qu’on a dans la tête, la matière, 

mais c’est comment faire passer la matière aux enfants, comment leur donner ça et qu’ils la 

comprennent. Je peux leur faire la lecture d’un cours pendant deux heures et à la fin ils 

sortiront… ça rentre par ici et sort par là. Mais l’important c’est de faire rentrer par ici et fermer 

par là. 

Pour que ça reste dans le cerveau. 

Et moi, c’est qui est bien chez moi, c’est que je ne désespère pas. Les profs disent, écoute, on 

explique, on explique, on explique, on explique aux enfants, on revient après une heure et – 

Quoi ? C’est quoi ça ? D’accord. Ne désespérez pas. Soit vous dites, donnez nous des classes 

excellentes, et si l’école ne les donne pas, dites adieu, dites que vous ne pouvez plus enseigner. 

Soit vous vous y habituez car on vous a dit d’enseigner dans une classe très faible, la plus fiable, 

donc vous devez faire quelque chose pour gérer cette classe. 

Et vous savez qu’il y a… il y a des théories qui parlent de ça, du sujet de la motivation des 

enfants, qui disent, en fait, que ce qui serait important à faire avec les enfants c’est le sujet 

émotionnel et pas, par exemple, les maths ou l’arabe ou l’hébreu ou quoi que ce soit, ça, ce 

serait moins important. Qu’est-ce que vous en pensez ? 

Je dois vous dire que c’est le plus important, mais aussi… d’un autre point de vue, il ne faut pas 

oublier que… l’enfant veut partir de l’école après la terminale… certes il aime tel prof, ce prof 

était correct avec lui, mais il doit aussi partir avec un papier sur lequel il y a des notes. Je ne peux 

pas entrer dans une classe où j’enseigne les maths, puis faire tout le temps… c’est à dire, les 

émotions, me connecter à eux etc. et oublier que j’ai aussi une mission que… donc je dois 

                                                
156 Différents niveaux des manuels de mathématique selon le nombre d’unités de l’examen du 
Bac. 



230 

 

associer les deux : vos sentiments vis-à-vis des enfants… pour qu’ils vous aiment, qu’ils se 

sentent bien avec vous, et d’un autre point de vue, leur faire passer la matière. Je ne peux pas 

privilégier l’un ou l’autre, mais le plus important ce sont les sentiments, au début. Parce que moi, 

par exemple, je vais dans une conférence, et disons le comme ça, si je vois un professeur qui ne 

me plaît pas, même que je déteste, il ne me plaît pas, croyez-moi, je ne vais rien écouter de ce 

qu’il dit. Comme ça, je peux être assis comme ça, comme si j’entendais une radio allumée. Mais, 

si je… le professeur, comme je vous ai parlé de mon prof de maths, que j’aimais beaucoup, et ce 

qu’il faisait avec moi, il me donnait ces sentiments, que j’étais bon, excellent, docteur. Donc ça 

m’a donné aussi… j’étais excellent en maths, pour lui. C’est la même chose, ces élèves faibles, 

c’est la même chose. Si vous leur donnez la confiance et que vous leur donnez le sentiment 

d’être bons et d’être… ils comprendront tout. Ce sera même plus facile pour vous. C’est tout. 

Et vous avez envisagé de faire… parce que vous avez pris la direction d’un doctorat… en 

tout cas, la direction de l’ingénierie, c’est intéressant. 

Parce que j’ai réfléchi, je suis dans l’éducation, mais j’ai quelque… j’avais… de toute façon, au 

début je n’ai pas pensé à ça. Mais j’ai fait des études à l’étranger, et on avait, à l’époque où j’ai 

terminé mes études… les élèves non-russes, ceux d’Israël, de la Jordanie, de je ne sais où… on 

m’a demandé de continuer, en russe on appelle ça “espérantura”, espérant. Et j’ai dit non. 

Avant… 

Comme quoi ? Comme professeur ? 

Non, Docteur. 

Ah, Docteur. 

Docteur. Et il y a trois ans, oui, trois ans et quelque, on m’a envoyé … parce que j’ai terminé les 

études à l’université avec excellence. Vous savez, à l’étranger nous avons deux sortes de 

diplômes, un diplôme de fin d’études qui est bleu, et un diplôme couleur rouge. Le rouge c’est si 

vous avez terminé et que toutes vos notes sont de 4 à 5. Je ne sais pas comment ça marche en 

France ou… Les notes en Russie vont jusqu’à 5. 2 c’est échoué, trois c’est correct, vous avez 

passé mais un peu limite, 4 c’est bon, 5 c’est excellent. Donc on m’a dit, Écoutez, venez étudier. 

On m’a envoyé … c’est à dire, qu’est-ce qu’ils voulaient faire ? Prendre quelques étudiants de 

chaque pays, qui avaient étudié dans l’université même, et leur permettre de continuer les études 

prises en charge par l’université, c’est à dire, encourager ça… ça c’est vraiment entre 

parenthèses, c’est pour le secteur, c’est à dire pour les Arabes, des pays arabes. Maintenant, je 



231 

 

suis israélien, mais chez eux c’est noté comme quoi j’appartiens à la population arabe. Et c’est 

une sorte de… je ne sais pas comment dire ça… d’amitié entre les États. Donc je leur ai dit 

d’accord. Et je suis le programme maintenant, je vais à Tel Aviv, ils ont un bureau local, et je 

vais à l’étranger une fois par an, l’été. 

Je vois, je vois. 

Je fais les études par… c’est comme l’université ouverte, je reçois la documentation par 

l’université ouverte, je fais tout, les articles, je fais ceci et cela, et l’été je pars pour un mois 

entier. Je pars là-bas, je donne deux conférences, trois-quatre conférences, ou bien je fais des 

choses et ça… c’est du travail, c’est ce qui est bien. Pourquoi… parce que je prends une société, 

quelconque société d’ingénieur ou société de construction au bord d’écroulement, dans un petit 

pays, et je prends… et c’est ce qui m’a posé des problèmes, car j’ai pris une société arabe et ils 

m’ont détruit. Dans mon doctorat il s’agit d’améliorer l’état de la société. Alors je prends une 

société, je prends tous les rapports de la société, je vois l’état dans lequel la société se trouve et 

j’envoie ça à l’université par le bureau local et ils approuvent, ils notent ça… Commencez le 

travail avec eux. C’est comme du travail, un travail, c’est un doctorat fait en travail indépendant. 

Donc je commence à travailler avec la société, je fais un contrat avec la société par un avocat, où 

ils sont obligés de faire tout ce que je dis. Par exemple, si je dis de rédiger un chèque de 10,000 

shekels le lendemain, même s’il n’a pas d’argent à la banque, il doit le rédiger car c’est moi qui 

fais tous ces calculs. Et à la fin, si pendant ce temps, on m’accorde un an et demi, je dois le faire 

deux fois. Si par exemple, la société est à 20%, et que je l’amène à 12% de plus au moins, je 

passe la première étape, ou bien je prends une société plus grande. Si je passe c’est tout, c’est 

mon diplôme. Et la première année j’ai pris une société arabe du triangle, ils s’appellent ‘Les 

Frères Riad’. Et écoutez, si je leur disais, n’écris pas de chèques aujourd’hui, je regardais et il 

écrivait un chèque. Ne fais pas ça… envoie, par exemple… envoie, par exemple… je ne sais pas, 

dix ouvriers à cet endroit et dix là-bas. Puis je vois qu’il en envoie vingt là-bas, et personne 

ailleurs. Donc la société s’est écroulée, et c’était de ma faute car… écoutez, on ne me répondait 

pas, on n’a pas du tout coopéré avec moi, et pendant un an et demi je… c’est à dire j’ai perdu, 

j’ai perdu cette année et demi, parce que j’aurais pu terminer… terminer la première étape. Et 

maintenant je viens de commencer avec une autre société, depuis un an et quelque, et j’espère 

terminer la première étape cet été. 

C’est aussi une société de construction ? 



232 

 

Oui, c’est seulement… c’est à dire, c’est seulement dans le domaine de la construction. Parce 

que c’est construit… parce que… parce que nous sommes dans le domaine de l’ingénierie, j’ai 

étudié aussi la gestion du travail, la gestion des sociétés, l’économie, et ça fait partie aussi… pas 

l’économie comme à la banque ou quelque chose, mais dans le domaine de l’ingénierie, gérer 

leur société, leur travail. Et personne… vous allez à une société en disant, Écoutez, je vais vous 

gérer la société, il vous dit, Non, je n’en ai pas besoin. Je n’en veux pas, je n’en ai pas besoin. 

Vous lui dites, Non, c’est gratuit, je vais vous aider. – Ah, d’accord, il n’y a pas de problème, je 

vous en prie…  

Je comprends. Donc vous allez dans la direction du doctorat, en fait, parce qu’on vous l’a 

proposé ? 

La vérité est que je fais un doctorat mais je ne pense pas pouvoir travailler avec ce doctorat. 

C’est simplement une opportunité pour moi, on m’envoie faire des études… donc je me suis dit, 

écoute, je ne paie rien pour ça, ça ne me prend pas trop de temps parce que maintenant tout est 

sur internet, par courriels, par téléphone, etc. Et aussi, c’est l’occasion pour moi d’aller tous les 

ans… ça me donne une sorte de raison pour aller en Russie et clore tous les… Moi et ma femme 

aussi, j’ai une maison là-bas et j’ai ses parents. Alors j’ai dit d’accord, je vais le faire. Écoutez, je 

vais vous dire la vérité, si pour faire le doctorat il fallait étudier et investir de l’argent, la vérité, 

je ne veux pas mentir, je ne l’aurais pas fait. Écoutez, c’est du temps, c’est de l’argent, beaucoup 

d’argent, un doctorat, je ne sais combien ça vaut si quelqu’un veut faire des études… même dans 

mon université ce n’est pas gratuit, c’est des milliers… des milliers de dollars. Par an c’est au 

moins sept, huit mille dollars pour l’université et encore les dépenses etc. Donc la vérité, je me 

suis dit que c’était l’occasion. 

C’est clair. C’est à dire que vous vous voyez continuer dans l’éducation ? 

Oui. 

Et continuer à Beer-Sheva. 

Euh… oui, Beer-Sheva. Pourquoi ? On me dit… mon père m’a appelé il y a deux ans, il m’a dit, 

Écoute, tu sais que nous sommes une petite famille, et nous avons ici dans le village un centre, 

un centre culturel, une sorte de centre culturel, on a ouvert un centre culturel chez nous dans le 

village. Et nous avons entendu dire que le conseil du village cherche un directeur pour le centre 

culturel, et dans le comité il y avait mon oncle et quelqu’un d’autre. Il m’a dit, écoute, tu peux 

être cent pour cent sûr qu’ils te donneront ça. Tu as un master et tu fais un doctorat, et tu as de 



233 

 

l’expérience dans l’éducation et tu as… Il m’a raconté toute une histoire. Et que directeur de 

centre culturel c’est une fonction respectée etc. Je lui ai dit, Papa, si on me propose maintenant 

de rentrer à Arraba et devenir chef du conseil, je ne rentre pas. Je lui ai dit, Tu sais quoi ? Si tu 

veux, je peux rentrer mais je veux faire un accord avec toi. Il m’a dit, Quoi ? Je lui ai dit, Je vais 

rentrer travailler mais habiter à Arraba c’est impossible. Même si j’ai un hectare de terre pour 

construire dans le village. Je lui ai dit, Papa écoute, soit tu la vends et tu me donnes une part, dix 

pour cent de la somme et le reste est à toi, tu as investi de l’argent sur moi, prends tout l’argent. 

Soit tu la donnes à mon frère pour qu’il construise dessus. Il m’a dit, Mais pourquoi ? C’est à 

toi. J’ai donné à chacun de tes frères, j’avais quatre hectares, chacun – un hectare, c’est tout. Je 

lui ai dit, Je n’en veux pas. Il m’a dit, Réfléchis. – Je n’en veux pas. Je vous jure, jamais de ma 

vie je n’irai habiter à Arraba. Je resterai à Beer-Sheva, dans le sud. Si je veux déménager, je peux 

déménager à Tel Aviv, dans le centre, même si je déteste, je n’aime pas habiter dans le centre, ou 

bien déménager à Jérusalem, je ne sais quoi, mais pas à Arraba. Donc jamais de ma vie je 

n’envisagerai de travailler à Arraba, même si on me propose de venir travailler, comme je vous 

ai dit, en tant que chef de conseil d’Arraba. Et si Arraba devient une municipalité comme 

Sakhnin, une municipalité, pas un village, c’est à dire une ville, et (qu’on me propose d’être) 

maire – je ne retourne pas. Je ne sais pas… je ne sais pas d’où vient cette haine, je ne sais pas. 

Parce que moi… même ma femme s’est habituée au village. Quand nous y allons, je vais par… 

dans le nord, il y a Sakhnin puis Arraba. Après Sakhnin je prends la route qui monte, j’arrive… 

quand je vois ‘Arraba’, ma femme me dit, Qu’est-ce que tu as ? Qu’est-ce qui t’arrive ? Je dis, 

Quoi, tu ne sais pas ? On est arrivé à Arraba ! Elle me dit, Moi, je me suis déjà habituée, ça va, 

il n’y a pas de problème. Elle y va, elle sort toute seule de la maison de mes parents, elle va au 

magasin, elle va au restaurant, elle achète quelque chose…Je me suis habituée. Je lui dis, Que 

faire ? Je ne peux pas m’y habituer. Et même elle me demande souvent de quitter et de 

s’installer dans le nord. Elle m’a dit, Écoute, si tu ne veux pas habiter à Arraba, faisons comme 

ça : on retourne dans le nord, c’est plus joli par là, faisons ça. Ici nous sommes à Beer-Sheva, 

allons habiter à Karmiel, à côté d’Arraba. Je lui ai dit, C’est dur, parce que si tu vas habiter 

dans le nord, si tu est à Karmiel, à côté d’Arraba, pour papa c’est… Je lui ai dit, Il y a une seule 

situation où… 

C’est dans une seule situation, que Dieu nous en préserve, si mon père n’est plus là. Alors je 

retournerai et j’habiterai à Karmiel, papa et maman… J’habiterai Karmiel et je travaillerai 



234 

 

quelque part. Mais mon père, je ne peux pas lui dire, Écoute, je vais habiter dans le nord, à sept 

kilomètres de toi, à Karmiel. Pourquoi ? Parce que je déteste Arraba. C’est aussi… je dois… 

c’est à dire, c’est le sentiment de mon père, car je suis son fils aîné. Maintenant je suis dans le 

sud, il se dit d’accord, il est dans le sud, il est loin. Mais Karmiel c’est quoi ? Ça devient déjà 

quelque chose d’impossible, car pour moi aussi, un père fier c’est quelque chose de d’importance 

suprême. Je ne peux pas dire… je sais qu’il me dira d’accord, il n’y pas de problème, c’est ta vie, 

fais-le. Mais intérieurement, il n’en sera pas content. Parce que… tu es né ici, c’est ton village. Il 

me dira, Quoi, la Russie t’a changé ? Et Dieu merci, ma femme est déjà tombée amoureuse. 

Elle… quand nous allons au nord, elle dit, Waou, le nord… Quand on va Dans le Golan, quand 

on va je ne sais où… elle aime beaucoup le nord, c’est quelqu’un qui aime tout en vert. 

Oui, c’est clair. 

À Beer-Sheva, pour dire la vérité, ce n’est pas le plus… 

C’est le désert. 

Oui, pas tout… mais il y a… pas comme dans le nord. Le nord c’est quelque chose… je dis 

aussi, j’aime Arraba, j’aime l’endroit, les montagnes là-bas, le vent, tout, mais les gens… Si on 

remplace tous les gens, alors j’irai là-bas. Et ça ne va pas arriver. 

Je comprends que vous n’avez pas fait un diplôme d’enseignant ? 

J’ai fait des études pour un diplôme d’enseignant en 2004. 

(Téléphone) 

Donc vous avez fait des études pour un diplôme… 

J’ai fait des études en 2004, j’ai terminé toutes les obligations pour l’enseignement, toutes les 

obligations, des notes excellentes. À l’université on m’a demandé, puisque j’ai un diplôme 

d’ingénieur, on m’a demandé de prendre quelques cours, compléter. 

Des rattrapages. 

Des rattrapages. J’ai dit ok. On m’a donné trois cours à prendre, on m’a dit, Inscrivez-vous à 

trois cours. J’ai pris trois cours et j’ai passé ces trois cours. Donc au deuxième semestre je suis 

allé, je leur ai dit, Écoutez… j’ai terminé. On m’a dit, Non, vous devez prendre encore quatre 

cours en maths. Je leur ai dit, Pardon ? Sept cours, ce sont 30 points, pourquoi ? J’enseigne 

déjà, depuis trois ans, dans une école, depuis deux ans, c’est la troisième année. J’ai été obligé 

de le faire. Je suis allé à la faculté, je suis allé et j’ai dit, Écoutez monsieur, j’ai terminé un 

master en ingénierie, j’enseigne, dans une école, et j’ai une recommandation du proviseur, que 



235 

 

j’ai… ma première année il m’a donné une terminale et je les ai préparés au Bac. D’accord, on 

m’a enlevé deux cours. Donc j’ai suivi un cours. La vérité, le deuxième cours… on avait le 

Docteur Ted Eisenberg, le chef du département, il est des Etats-Unis, il est américain. L’histoire 

des mathématiques, c’était l’intitulé du cours. Je lui ai dit, Écoutez monsieur, l’histoire des maths 

– qu’est-ce que ça a à voir avec le lycée ? Tout ce que je veux c’est un diplôme d’enseignant 

pour le lycée. – Non, vous êtes obligé. Je ne suis pas allé, pendant une année entière, je n’ai pas 

fait. Je suis allé le voir à la fin, je lui ai dit, Écoutez, je veux suivre ce cours. Il m’a dit, Faites des 

travaux, faites ces deux travaux et je vais vous les compter comme deux semestres. Je les ai faits, 

je les lui ai donnés et il m’a dit ok puis il est parti. Vous savez, c’était les vacances etc. Quand je 

suis rentré, cet homme était parti pour les Etats-Unis, et l’année, 2005, c’est à dire, il allait être là 

pendant quelques mois. Donc il n’a pas transmis ma note, et je ne m’en suis pas aperçu, il ne l’a 

pas fait. L’année dernière… non, en 2009, j’y suis allé et j’ai dit, Écoutez, je veux terminer mon 

diplôme d’enseignant. Et je leur ai montré un document comme quoi j’étais déjà en train de faire 

un doctorat. On m’a dit, D’accord, faites deux cours. J’ai dit, Je peux choisir lesquels ? On m’a 

donné l’Histoire des mathématiques et encore un cours. J’ai dit, Est-ce qu’il est possible de 

choisir le calcul différentiel et intégral et l’algèbre ? Quelque chose qui soit en rapport avec mes 

études et mon travail ? – Oui, faites ça. D’accord. Et mon erreur a été de ne pas leur avoir 

demandé un document où ils approuvent ça. Et je me suis inscrit aux cours et j’ai commencé à 

suivre les cours et j’allais valider le premier cours. Tout à coup, l’année dernière on me dit, Non, 

non, on ne vous l’approuve pas, on ne vous valide pas ces deux cours. Je leur ai dit, Messieurs 

dames, vous voulez 10,000 shekels ? Un nouveau diplôme d’enseignant ? Je le paie et vous me 

validez ce cours ? Je ne comprends pas, qu’est-ce que vous voulez de moi ? De l’argent ? Prenez 

tout, mettez quatre cours, sept cours, ça vaut combien ? 1500 shekels par cours ? 2000 shekels ? 

14,000 shekels ? Je vais vous donner des chèques et voilà laissez-moi tranquille. Qu’est-ce que 

vous dites ? Que j’ai payé, j’ai étudié et soudainement ce n’est pas validé ? Donc à la fin on m’a 

dit, D’accord, prenez ce cours. Alors je leur ai dit, Non, excusez-moi. Donnez-moi une lettre 

indiquant que moi, Rafik, je dois compléter ce cours pour terminer. On m’a dit, D’accord. Et ce 

cours a commencé au deuxième semestre, et je ne l’ai pas encore terminé. Et j’ai peur qu’on me 

dise plus tard de prendre encore des cours. Et j’ai même une recommandation de la part de 

l’inspecteur, que je suis un prof, que j’ai préparé des élèves faibles au Bac, qu’ils ont réussi, et 

que j’ai aussi préparé d’autres classes, et que je suis excellent prof etc. Et aussi une 



236 

 

recommendation du proviseur de Rosh-Haaïn, mais ça n’a pas aidé. Et on nous enseigne pour le 

diplôme d’enseignant… la vérité est que ce que j’ai appris dans les études d’enseignant, je ne l’ai 

jamais utilisé de ma vie. J’utilise les choses que je fais moi-même. Et eux, ils nous donnent 

toutes sortes de théories, toutes sortes de… vous savez, tout ce… beaucoup de théories qu’on 

nous donne, je ne les utilise pas, parce que… peut-être ce que je fais, que j’utilise, peut-être que 

ce sont leur théories, c’est vrai, mais je le fais de moi-même, et ça ne m’a rien apporté. Même, le 

proviseur de l’école me dit, Écoute, ça fait dix ans que tu es ici. Où est le diplôme d’enseignant ? 

Bientôt tu nous apporteras un gâteau pour célébrer ton doctorat mais où est ton diplôme 

d’enseignant ? Je lui ai dit, Écoute, vire-moi. Je ne sais pas, c’est ça le problème, je lui ai tout 

expliqué, et il a même appelé l’université, il a demandé, il leur a dit ceci et cela, rien n’a aidé. 

Et vous vous souvenez d’une partie des théories que vous avez étudiées ? 

La vérité, non. Maintenant, non. Je me souviens… parce qu’on a étudié la psychologie, on a 

étudié ça. Ce qui m’a aidé là-bas c’était deux choses. La première c’est que nous avons étudié 

l’informatique. Moi, je n’étais pas très bon à Powerpoint etc. et nous avons étudié ça et ça m’a 

aidé. Et la deuxième chose c’est que j’ai appris comment évaluer un contrôle, comment faire un 

contrôle, comment évaluer le contrôle, quelles questions y mettre, des questions à choix 

multiples, des questions ouvertes, comment… ça m’a aidé aussi, à l’école où je suis. Dans le 

domaine des maths…écoutez, il s’agit d’une question et d’une résolution, il n’y a pas toutes 

sortes de questions comme en philosophie ou en sociologie où vous êtes obligé de poser une 

question ouverte, une question à choix multiples, une question de réflexion. C’est la même 

chose, les maths c’est de la réflexion. Donc ça m’a un peu aidé mais les autres choses ne m’ont 

pas du tout aidé. Pas qu’à moi, la vérité est que tous les enseignants disent, Écoutez, (les études) 

d’enseignant, avec tout le respect, c’est seulement un diplôme. En pratique, apprendre 

l’enseignement c’est à l’école, c’est dans la classe, c’est ce que tu… c’est ton expérience là-bas, 

pas au… 

Bien, c’est très intéressant. Vraiment intéressant. Et si vous, vous étiez le directeur, par 

exemple, d’une école d’enseignants, qu’est-ce que vous diriez… qu’est-ce que vous pensez 

seriez le plus important à donner aux étudiants en enseignement ? 

Donner aux étudiants en enseignement ? 

Oui, si vous étiez le directeur d’une école pour enseignants ? 

Je n’ai pas compris, si j’étais le directeur d’une école d’enseignants ? 



237 

 

Une école d’enseignants. 

Les enseignants, ce que je dirais à mes enseignants ? 

Qu’est-ce que vous feriez pour qu’ils soient de bons enseignants. 

Qu’ils soient bons ou qu’ils soient de bons enseignants ? 

Qu’ils soient de bons enseignants. 

Je ne sais pas… qu’ils soient concernés. C’est le plus important. Qu’ils se sentent concernés par 

le système de l’école, qu’ils se sentent concernés par les enfants, et ne pas avoir en tête qu’une 

seule pensée : faire passer la journée et rentrer chez soi puis recevoir un salaire à la fin du mois. 

Le plus important c’est qu’ils se sentent concernés. Qu’ils se sentent comme si ces enfants sont 

leurs enfants. Je ne peux pas dire que l’enseignant est un ange, qu’il ne s’énerve pas, qu’il n’a 

pas de sentiments. Moi, parfois, dans ma classe, j’ai aussi des enfants que j’aime beaucoup, 

beaucoup, même plus que des autres, les autres – moins. Mais jamais je ne leur fais ressentir ça. 

Mais vous êtes aussi une personne qui… Parce que l’enseignant, s’il se sent concerné par l’école, 

par les enfants, les enfants ressentent ça et eux aussi se sentiront concernés par cet enseignant et 

par la matière qu’il enseigne et par ces contrôles. Et si les enfants ont l’impression que c’est sans 

intention… je vais vous dire quelque chose, je n’ai pas fait exprès. Un enfant dans ma classe m’a 

apporté un contrôle, un contrôle de l’école ici. Vous voyez le contrôle, oui ? Et c’était marqué 

“excellent”. L’élève a écrit dans les réponses… c’était un contrôle en éducation civique. “Qu’est 

ce qu’une démocratie ?” et l’élève a écrit des poèmes, par exemple qu’il fait froid, partout, je 

t’aime, je monte sur un âne… et là, la même chose. Et l’enseignant lui a mis quoi ? Vous 

comprenez ? J’ai même demandé à l’élève de ne pas me dire qui était l’enseignant. Et j’ai montré 

ça à notre CPE, elle m’a dit, C’est qui ? J’ai dit, Écoute, c’est en éducation civique. Nous avons 

cinq enseignants en éducation civique, elle peut savoir quel enseignant c’est car elle est le CPE et 

nous savons tous de quel enseignant il s’agit, mais je lui ai dit, Écoute, ça reste entre toi et moi, 

je ne veux même pas que le proviseur le voie. Tu peux le convoquer et nous parlerons avec lui 

ensemble. Parce que l’enfant dit… comment l’enfant… comment cet enfant respectera-t-il cet 

enseignant, qui lui écrit “excellent” alors qu’il a écrit “je monte sur un âne, etc. etc. et les Arabes 

sont fous, et l’amour partout…” . Mes élèves, avec cet enseignant… quand il rentre dans la 

classe, on lui dit, Pourquoi vos élèves sortent ? Il dit, Parce qu’ils ne veulent pas apprendre. Je 

leur parle et je leur demande ceci et cela, ils me disent, On va s’asseoir rien que pour vous, parce 

que ce n’est pas la première fois qu’il fait ça. Des élèves très faibles, les plus faibles de l’école, 



238 

 

ma classe, mais ils sont très sympathiques et ils sont très intelligents. Écoutez, un élève qui voit 

ça, alors il dit, Pourquoi devrais-je apprendre ou lire ou je ne sais quoi, si à chaque fois que je 

lui écris ça et il me met “excellent”. Vous comprenez ça ? Ça… si maintenant je prends ça… je 

leur ai dit, Je vous promets, je le prends (le contrôle) et je le mettrai chez moi, dans mon dossier 

- j’ai un dossier pour ma classe - et personne ne verra ça, personne verra ce qui s’est passé ici, 

seulement le CPE, elle doit le savoir pour en parler avec l’enseignant. Mais écoutez, c’est… 

c’est une catastrophe, c’est vraiment une catastrophe. 

C’est honteux, oui. 

C’est la honte absolue pour l’enseignant à qui l’enfant écrit ça. Une fois cet enfant lui a écrit une 

histoire sur l’enseignant même, en guise de réponse, que c’est un enseignant qui ne comprend 

rien… Vous savez quoi, je lui avais dis, Venez… Et Dieu sait que je voudrais qu’il enseigne un 

jour… Au début de l’année quand j’ai travaillé chez nous dans l’unité… Et même, je l’ai amené 

à l’entretien. Je ne savais pas qu’il était comme ça. Meïr, je ne sais pas… Meïr, il a des bons 

yeux, il m’a dit, Écoute, cette personne ne me plaît pas, je ne sais pas, je ne le sens pas. Donc on 

l’a envoyé à un comité d’exception (pour les enseignants non-diplômés) puis on a trouvé un 

enseignant que Meïr a beaucoup… il lui a vraiment plu, Dieu merci il travaille maintenant 

comme une horloge. Et l’autre, jusqu’à maintenant on tient un comité d’exception pour lui. Et 

j’ai dit à Meïr, Et moi alors, après tout ça… quel comité d’exception ? Ni un comité d’exception, 

ni un comité de je ne sais quoi… S’il fait ça avec des enfants dans une école classique, ce sera 

bien pire que ça. 

C’est clair. 

Écoutez, c’est aussi… voilà, c’est un exemple à quel… qui oblige l’enfant à respecter cet 

enseignant ? Personne. Personne. Si je donne à un enfant un devoir, et le lendemain je prends le 

devoir et le surlendemain je le lui rends, comme ça, voilà 100/100, comme ça, l’enfant le sentira. 

Mais au moins… je prends le devoir, je lui mets une note, je lui mets ci et ça, je lui montre que je 

suis concerné par son travail, je le corrige, pas juste comme ça, lui jeter ça. Alors la fois suivante, 

il le fera bien. La deuxième fois. Et merci à Meïr de m’avoir dit, Il ne me plaît pas. Je lui ai dit, 

Toi, tu as des yeux, au premier coup d’œil ! Tu m’as dit que cette personne ne te plaisait pas… 

Parce qu’il est arrivé chez nous en entretien avec des CV comme… vous savez quoi, un avocat, 

c’est un avocat. 

C’est vrai ? 



239 

 

Oui, c’est un avocat et il enseignait l’éducation civique. Et son CV, comme ça… froissé comme 

ça. Comment ça ? Il vient me voir avec un CV comme ça. Ça, cette lettre est bien lisse. Et à la fin 

il m’a dit… Meïr m’a dit , Écoute, c’est toi qui décideras, il n’y a pas de problème, tu le veux ? 

Engage-le, mais moi, il ne me plaît pas. J’ai dit, Écoute, je sais que tu sens les gens au premier 

coup d’œil. Je lui ai dit, D’accord. Meïr m’a dit, Tu sais quoi, faisons le passer un comité 

d’exception, si jamais cet enseignant n’y arrive pas ou qu’il parte ou quelque chose, on aura 

quelqu’un. Je n’ai même pas posé de question à Meïr sur le comité d’exception, comment c’était, 

qu’est-ce qui s’est passé, est-ce qu’on a une autorisation… même son contrat, plus tard, en 

vérité, je l’ai juste pris et je l’ai déchiré directement. Parce que, vous voyez, je n’accepte pas un 

enseignant comme ça. Et il y en a beaucoup. 

Oui. Et dites moi, vous êtes du Galilée. En termes des stéréotypes, vous êtes un paysan 

parmi les Bédouins ? 

C’est juste. 

Comment ça marche ? 

Ça marche normalement. Au début, il y a des enfants, ou même des enseignants, qui vous disent 

le mot “paysan” mais le mot ne sort pas toujours de la même façon. L’un me dit “paysan” 

comme s’il voulait me rabaisser, et un autre, comme ça, s’est habitué, “paysan”, comme ça. 

Donc maintenant je me suis habitué à eux. On m’appelle “paysan”, je l’appelle “Bédouin”. 

“Paysan”. “Bédouin”. Je ne… On m’appelle “paysan”, je l’appelle “Bédouin”. Vous dites 

“paysan” parce que vous voulez me rabaisser ? Alors moi je vous rabaisserai aussi. Vous voulez 

m’appelez “paysan” simplement parce que je suis un paysan du nord ? Alors vous, vous êtes un 

Bédouin du sud. C’est à dire, les enseignants aussi… et c’est embarrassant… jusqu’à maintenant, 

le monde… quel 2011 ? Jusqu’à maintenant… un paysan qui a travaillé la terre. C’est un 

problème qui n’aura jamais de fin. 

(Interruption) 

Le fait que vous êtes originaire de la Galilée et que vous étiez en Russie etc. – c’est quand 

même une différence culturelle. 

C’est vrai, c’est très différent. Et j’ai même habité une fois à Rahat, pendant toute une année. Ma 

femme était à l’étranger et moi, j’ai habité là-bas. Et jusqu’à maintenant il y a beaucoup de 

familles qui sont mes amis à Rahat, je vais chez eux, je mange chez eux, je passe du temps chez 

eux. Moi, j’ai quelque chose… je ne sais pas, je pense que c’est la meilleure chose pour moi : 



240 

 

que je crée beaucoup de liens, je crée des liens rapidement. Sauf, la seule chose à laquelle je ne 

me suis pas lié de ma vie, c’est mon village, je ne sais pas pourquoi, mais même à Rahat j’ai déjà 

fait des liens, j’ai déjà… je peux m’habituer à des nouvelles situations. Si cette situation ne me 

cause pas de l’injustice, qu’elle ne me pose aucun problème, alors je peux m’y habituer. Et en ce 

qui concerne Rahat, je m’y suis déjà habitué. Même, les gens du nord me disent, Écoute, ton 

village, il y a des gens modernes, des gens avec une culture, et toi, tu les détestes. Et ici tu aimes 

les gens. J’ai dit, Écoutez, mais je sais déjà que ma vie est ici. Donc j’ai eu deux années très 

difficiles au début, parce que je venais de rentrer de la Russie, d’une autre culture, dans mon 

village, où je ne pouvais même pas vivre, et je suis venu ici. C’est quelque chose… c’est trois 

niveaux . Mais je sais qu’ici c’est déjà ma vie. Je dois… si je… comme cet enseignant qui 

travaille ici depuis dix ans, tous les ans il dit, Je déteste Rahat. Je lui ai dit, Écoute, mais tu es 

déjà… tu sais que tu restes ici. Tu es enseignant et tu veux rester ici, et ta femme est enseignante 

ici, alors tu dois te permettre de t’habituer à cette vie. Et non pas toujours dire ‘le sud… 

Rahat…’. Il m’a dit, Pourquoi toi, tu ne t’es pas habitué ? Je lui ai dit, Pourquoi ? Parce que je 

ne voulais pas y vivre. Si moi, que Dieu nous en préserve, que Dieu nous en préserve, je suis 

obligé à retourner à Arraba, que je n’ai aucun autre choix, ce sera difficile pour moi pendant un 

an, deux ans, mais à la fin, si je sais que je reste là-bas, je devrai m’y habituer. Et je fais 

beaucoup de liens, je fais des liens avec les gens. J’ai… je ne sais pas, l’aspect social avec les 

gens, je fais beaucoup de liens et c’est ce qui m’aide ici dans le sud. 

Votre femme est enseignante aussi ? 

Non, pas ma femme. Ma femme est architecte, mais elle ne travaille pas parce qu’elle… nous 

avons eu beaucoup de problèmes par rapport à sa carte d’identité, vous savez, il y a des 

procédures etc. Et maintenant… elle a travaillé, elle a fait des études, elle a terminé les études 

d’architecture, et elle a même fait des études deux fois ici en Israël, ma femme aime étudier, 

comme moi. Elle a étudié à Jérusalem, elle allait à Jérusalem, l’esthétique médicale. Et elle, 

depuis qu’elle était petite elle voulait apprendre la psychologie, donc maintenant… elle a 

travaillé quelques mois à Jérusalem, et maintenant elle ne travaille pas parce que nous avons… 

nous sommes au milieu d’un traitement de fécondation in-vitro etc. Je lui ai dit… 

Repose-toi. 

Repose-toi et concentre-toi seulement sur ça. C’est tout. 

Alors d’abord, je vous souhaite bonne chance avec le traitement. 



241 

 

Merci. 

Bien Rafik, vraiment merci, merci. C’était très très… 

De rien. J’ai parlé peut-être vite, ça peut créer un problème plus tard peut-être parce que moi, on 

me dit que je parle trop rapidement. 

Non, non, c’est très bien. C’était réellement intéressant, vraiment très, très intéressant. 

D’ailleurs, je veux vous dire quelque chose que je peux vous dire maintenant… 

… de la population avec laquelle il travaille, de la classe dans laquelle il travaille. Vous ne 

pouvez pas fixer une théorie pour tout le monde, parce qu’il y a des élèves pour qui vous pouvez 

appliquer telle et telle théories… et l’enseignant n’aura pas toujours dans sa poche un cahier avec 

des théories – quelles théories choisir ? Tout seul il… il invente ses propres théories. Et 

l’enseignant est… c’est à dire, c’est lui qui devrait écrire les théories, car c’est lui qui vit ça, il 

était sur le terrain, dans l’école avec les enfants. Et il y a beaucoup de gens qui écrivent des 

théories et qui sont… 

Dans une tour d’ivoire. 

Haut placés, des ministres, je ne sais pas, des directeurs, qui ne ressentent pas ça. Qu’ils 

descendent un peu. Une seule chose : qu’ils descendent un peu. Comme la réforme dans 

l’éducation, et je ne sais pas ce qu’ils font… Comme je le vois maintenant, peut-être que je me 

trompe, le seul ministre dans l’Etat d’Israël qui veut vraiment et qui fait et qui veut faire des 

choses dans l’éducation, c’est Gideon Saar, le ministre de l’éducation. Vraiment, je vois, il y a 

beaucoup de choses qu’il veut faire. Il y avait… et il y avait aussi… quel ministre il était, Sarid ? 

N’est-ce pas ? 

Yossi Sarid. 

Yossi Sarid, il a aussi beaucoup fait pour l’éducation. Mais le reste… c’est un statut, c’est une 

fonction, c’est être ministre. Et amener même un ministre, amener, à son cabinet, des gens de 

l’éducation, qui savent ce que c’est que l’éducation, ce que c’est des élèves, ce que c’est des 

enfants, ce que c’est des écoles, ce que c’est des enseignants. Et l’enseignant, il est le plus… La 

vérité, comme vous avez dit, que l’enseignant accumule (se l’expérience) en travaillant. Et toute 

personne, même ingénieur… j’ai un ami qui a terminé ses études d’ingénieur. Il m’a dit, Écoute, 

je suis rentré, la première année on m’a donné un travail dans une société. On m’a demandé : 

Qu’est-ce qu’on met ici ? Je leur ai dit : Je ne sais pas, je ne sais pas, j’ai fait des études. Il était 

excellent élève. Il a appris sur le papier. Mais sur le terrain même, il ne connaissait rien. Deux, 



242 

 

trois, quatre ans, il sera déjà excellent, un excellent ingénieur. Écoutez, les enseignants aussi… 

des enseignants arrivent chez nous à l’école, nouveaux. Il y a ceux qui arrivent à gérer les enfants 

et ceux qui n’y arrivent pas. Et même s’ils ont terminé les études à l’université, ils n’ont pas 

appris l’enseignement ni les méthodes d’enseignement. Et ce qui est bizarre chez nous à 

l’école… c’est intéressant, tous les enseignants… nous avons un enseignant de maths qui est 

connu dans le sud, il a… il donne des cours de maths. Tous les ans il a environ 400-500 élèves à 

Rahat, dans les cours qu’il donne, il enseigne les maths. Chez nous dans l’école il n’y a pas un 

seul professeur qui soit diplômé en maths. Nous avons neuf enseignants de maths, aucun parmi 

eux. Nous avons cinq ingénieurs, un ingénieur du bâtiment, deux, moi et un autre, un ingénieur 

électricien, un ingénieur d’électronique, nous avons deux excellents enseignants de maths à 

l’école, c’est à dire, ils enseignent toujours avecles élèves excellents, l’un d’eux est un ingénieur 

chimiste et l’autre, il a un diplôme en physique, et il n’enseigne pas la physique, il enseigne les 

maths. Et beaucoup disent, Comment ça ? Une école entière et pas un seul diplôme en maths ? Je 

dis, Écoutez, d’accord, demain nous ferons venir sept diplômes, comme ça, des feuilles, on les 

mettra dans le tiroir, et après ? Mais nous avons des enseignants qui sont considérés comme les 

meilleurs à Rahat, dans les écoles à Rahat. Où est le problème ? Même un enseignant qui a un 

diplôme en physique, il peut enseigner les maths, et un ingénieur peut aussi enseigner, le 

principal c’est qu’il ait de la réussite. C’est la seule école dans le sud entier où il n’y a pas… de 

toutes les écoles. Le proviseur nous dit, Je vais vous ouvrir un bureau d’ingénieur. J’ai un 

ingénieur de bâtiment, j’ai un architecte, j’ai un ingénieur électricien, j’ai un ingénieur 

électrique. Il ne reste qu’à faire venir un ingénieur du sol ! 

Bien, vraiment merci beaucoup, vraiment merci beaucoup. 

De rien. 

C’était très très intéressant. 
 

 

 

 

 



243 

 

Sarah 

 

 

Ça va ? 

Belle histoire, histoire longue. 

Pas de problème, prenez votre temps 

Longue histoire avec toute l'histoire d'Israël au dernier siècle sur mon dos. Je suis née en 

Roumanie dans la Bucovine, dans la région de Bucovine. Je viens d'une maison traditionnelle, 

chaleureuse, aidante, traditionnelle-sioniste, il y avait déjà des projets d’émigrer en Israël, et 

même quelqu'un avait été envoyé voir sur place, mais on n’a pas eu le temps, entre temps mon 

frère est né, et quand il a eu un an, on nous a emmené dans les camps, en Transnistrie.  

Dans quel camp ? 

En Transnistrie. Nous étions encore.... j'étais... c'était à Souccot, et je suis née le 29 novembre, ni 

plus ni moins. 

De quelle année ? 

Je n'avais pas encore 3 ans et c'était en octobre à Souccot. On a pris tous les Juifs dans notre 

région, dans la région spécifique de Bucovine, en Serbie, il y avait une sorte d'accord du Roi 

avec Antonescu qui était pro-allemand, pronazi : Qu'on laisse tranquille les Juifs des autres 

régions, et en quelque sorte il leur donnait les Juifs de Bucovine en Serbie. Et alors, en trois 

jours, on a pris … çà, je l'ai en fait lu et appris, car ils n'ont pas raconté beaucoup. Et 

évidemment je ne savais rien à cet âge là. On nous a emmenés dans les camps, d'abord c'était une 

sorte de camp … en fait on a traversé le Dniestr de nuit, à pied, en train, et aussi dans un autre 

endroit ...juste pour... selon ce que dit toujours Aaron Appelfeld, et d'autres qui ont été 

interviewés sur ce sujet, on nous a laissé mourir de mort naturelle. 70 % des gens qui sont partis 

vers là-bas sont morts de froid, de faim et de maladies. Ils n'ont pratiquement pas dépensé 

d'armes pour nous. Alors il y a eu là-bas des gens qui se sont débrouillés, c'est à dire, il y avait 

des braves gens du coin qui ont vu des petits enfants et les ont cachés. Et leur ont donné quelque 

chose de chaud, et de cette façon vraiment, avec « la peau de nos dents », avec la leur, 

principalement celle de mon père... demande... ce qui s'est passé en 44.... 

Attendez, vous étiez tout le temps dans le camp ? 

On y était tout le temps. C'était en fait des petites bourgades dispersées. C’est à partir de 



244 

 

Moguilev et après... du Dniestr au Bug. Entre ces deux rivières, c'était la Transnistrie. Il y avait 

des camps des bourgades, des villages, dans la ville même de Moguilev il y avait des Juifs. Nous 

étions vraiment abandonnés... Ici le Joint157 arrivait avec un émissaire, avec quelque chose, mais 

après j'ai entendu dire que même les enfants qui sont restés totalement orphelins, ils ont réussi 

par le Joint à les rassembler et les ramener en Roumanie, puis de là en Israël. C'était plus tôt. 

Mais nous, vraiment... Il y a eu une épidémie de typhus, mon père a attrapé le typhus, mon frère 

— qu'il vive longtemps ! — a attrapé le typhus, certains sont morts, d'autres non. C'était 

vraiment, sans discrimination... De ce point de vue, impossible de savoir comment les gens... 

chacun et ses propres croyances. Ma mère — paix à son âme — a toujours affirmé que son père 

lui apparaissait en rêve et que c'est pour cela que nous en sommes revenus. Quelqu'un d'autre dit 

que la génétique était bonne. Donc même dans une situation de faim presque absolue, nous 

sommes quand même restés en vie. Ça on ne peut pas savoir. Mais, en 44, en mai, les Russes 

étaient déjà arrivés là bas, dans cet épisode où ils étaient en voie de conquête, et nous avons 

marché comme dans les films, nous avons marché derrière les soldats russes, et je pense qu'en 

trois mois, nous sommes revenus... à pied, ici un train, là une charrette à chevaux... je ne me 

souviens plus, ce ne sont que des images. Je me souviens aussi de flashes du chemin vers là bas, 

et aussi de là bas vers le retour. 

Et tous ont survécu dans votre famille ? 

La famille proche oui, c'est à dire, un oncle est mort du typhus, un autre oncle est mort d'autre 

chose. Et... Mais le noyau familial, le père, la mère et les cinq enfants, sont restés en vie. 

Comment je ne sais pas. Personne ne sait. Miracle du Ciel. Et même, c'était bizarre, je me 

souviens, ça on me le raconte, et il y a aussi un poème qu'une femme a écrit, et bien que je n'ai 

… j'avais les joues rouges comme ça, même là-bas dans les camps, et on disait que les anges 

venaient la nuit me nourrir. C'est à dire que l'ensemble de ces choses, c'est grand dilemme. Ou tu 

crois, si tu es croyant, et si tu n'es pas croyant, tu ne crois pas. Mais quelque part, on ne peut pas 

expliquer ça. On ne peut pas justifier ça de façon scientifique.  

Vous étiez petite. 

De l’âge de 3 ans à 6 ans et quelques. À 6 ans, six ans et plus. Plus ou moins six ans. On m'a fêté 

mes 6 ans encore là-bas, çà je sais. Parce que quand on est revenu, mon frère avait 6 ans. J'ai un 
                                                
157 Créé en 1914 par des Juifs américains influents, l'American Jewish Joint Distribution 
Committee (JDC ou "Joint") devint la principale organisation communautaire pour l'aide 
apportée aux Juifs en dehors des Etats-Unis 



245 

 

frère plus jeune que moi d'un an et demi. Et on est revenu dans la même bourgade où… Nidanski 

près de Soutchava en Roumanie, dans la Bucovine. Cette région est aujourd'hui considérée en 

Roumanie. Mais entre temps quand le rideau de fer est tombé, la Bucovine a été coupée en deux, 

Tchernovicz est restée en Ukraine, et Soutchava est restée en Roumanie. Et nous étions dans la 

partie roumaine. Et là-bas, dans les camps, entre le Dniestr et le Bug, ceux qui avaient été 

emmenés vers le Bug dans les camps de travail, n'avaient pas survécu. Moi comme petite fille, 

quand on disait, au-delà du Bug, après quand j'ai étudié, j'ai dit c'est comme au delà du 

Sambation158. Parce que de là-bas ils ne passaient pas.... ils ne revenaient pas. A présent, nous 

sommes revenus dans la même bourgade, et mon père était « talmid haham », un homme cultivé, 

mais en même temps il avait le sens du technique, et il avait créé déjà avant la guerre, un moulin 

à farine, et une fabrique de clous en bois. Tu sais ce que c'est ? 

Oui. 

Oui. Alors quand on est revenu, tout d'abord il a remis en état le moulin à farine, parce que c'était 

une époque de grande pénurie, et les paysans dépendaient de ça. Et s'ils dépendaient du moulin, 

alors nous nous avions et du pain et de la mamaliga (polenta), on avait de la farine qu'ils payaient 

en nature. Et après il a aussi remis en état la fabrique de clous en bois, et là nous étions en fait, 

pendant trois ans nous étions à la maison, et tout ce temps là avec le projet de monter en Israël. 

Mais c'était … La montée en Israël c'était une évidence, tout le temps, mais déjà à ce moment là 

les communistes étaient arrivés en Roumanie, et ils ne nous ont pas laissés partir. Mais mon 

oncle, le frère de ma mère, était le grand rabbin de Roumanie, le plus jeune grand rabbin qu'il y 

ait jamais eu là-bas, il a été nommé à 29 ans, je ne sais pas si tu as entendu parler de la famille 

Shaffran, il y en a aussi en Israël. 

Oui. 

Alors Shaffran, le frère de ma mère, était le grand rabbin, et il était très ami avec Mikhaïl le roi, 

et je ne connais pas exactement les étapes, mais d'une certaine manière on a obtenu des 

autorisations de monter en Israël, en fin 47, par la Bulgarie, encore un train, encore... tout est 

resté dans ma mémoire. Je me rappelle de tout. A cette étape je me souviens déjà de tout. On est 

venu dans ces deux grands bateaux qui sont arrivés, Paniok et Pankresent, qui s'appelaient aussi 

en hébreu « Indépendance » et « Rassemblement des diasporas ». Et bien sûr les Britanniques 

                                                
158 Le Sambation est un fleuve légendaire au delà duquel les dix tribus perdues d’Israël ont été 
exilées par le roi assyrien Salmanazar V. 



246 

 

nous ont attrapés, ils nous ont trouvés aux alentours de Haïfa et nous ont ramenés à Chypre159. 

Nous sommes restés 6 mois à Chypre. Mais après les camps, Chypre était une colonie de 

vacances, même s'il nous pleuvait dessus. Mais personne ne nous menaçait et personne ne nous 

terrorisait, et pour ce qui était de la nourriture, c'était une nourriture de base. C'est à dire qu'il y 

avait de la nourriture, une distribution hebdomadaire de nourriture, et on n'avait pas faim, on 

n'était pas sale, et on ne... on n'avait pas peur. Nous les enfants, on ne s'ennuyait même pas, parce 

qu'il y avait là bas en fait... chacun... l'un avait ouvert un cours de gym, un autre, un autre cours, 

et mon père enseignait la Bible. On était occupé et c'était bien. Bien que au moment où nous 

sommes arrivés à Famagouste à Chypre, c'était fête. On entendait les cloches des églises, c'était 

le 1er janvier 1948. Et vraiment pendant ces six mois à Chypre, on écoutait des nouvelles 

d'Israël. Nous connaissions l'hébreu, de la maison, ma mère aussi fille de rabbin avait appris 

l'hébreu à la maison. Et mon père, « talmid haham », connaissait l'hébreu. J'ai appris à lire 

l'hébreu avant le roumain. Il enseignait... Quand on est rentré des camps on était trois. Mes deux 

frères et moi, et deux autres enfants juifs qui n'étaient pas du coin mais venaient d'un autre 

endroit, on a étudié au Héder et on a appris à lire. Alors à Chypre on a amélioré notre hébreu, et 

on a appris des chants et on est arrivé en Israël le 17 juin 1948. Et nous étions là bas, on suivait 

les infos, je me souviens du jour où Goush Etsion est tombé160 et toute la déclaration 

d'indépendance, toutes ces choses je m'en souviens, il y avait là bas un camp du Betar et eux 

avaient une radio secrète, et après ils diffusaient à la radio les nouvelles d'Israël. Et je m'en 

souviens comme d'aujourd'hui.  

Et vous êtes passés par le camp de transit de Atlit161? 

Non, non, on était à Chypre. 

Ah vous étiez encore à Chypre. 

Maintenant, quand on est arrivé en Israël en juin, nous étions dans un camp à Pardes Hana, un 

camp d'émigrants on disait à l'époque. Il n'y avait pas encore de « ma’abarot162 », c'était un camp 

d'émigrants, il y avait des préfabriqués. Mais le premier shabbat que nous avons passé dans le 

                                                
159 Jusqu’à la déclaration d'indépendance de l'état d'Israël le mandat britannique a retenu des 
émigrants juifs qui essayaient d'arriver en Palestine dans des camps de rétention à Chypre. A 
cette période-là, l'émigration des Juifs était illégale. 
160 Région près de Jérusalem où la légion jordanienne a défait les forces israéliennes en 48. 
161 Un des grands camps de transit pour émigrants qui existaient en 48, situé sur la côte près de 
Haïfa. 
162 Village transitoire en préfabriqués ou tentes pour émigrants. 



247 

 

camp là bas, une bombe est tombée juste à côté du terrain de jeux. Cela veut dire que je ne pense 

pas que j'ai même bougé de ma place, parce que cela faisait tellement partie des conditions 

d'existence. Je n'ai même pas eu peur du fait de tant d'événements semblables. Nous sommes 

restés très peu à Pardes Hana, parce qu'il y avait deux sœurs, trois sœurs de mon père qui étaient 

montées en Israël avant. Elles étaient déjà en Israël, deux déjà avant la guerre, et une qui bien 

qu'ayant été avec nous au camp, était montée en Israël plus tôt, avant le rideau de fer. Elle était 

célibataire et elle était partie seule, les pionniers, je ne sais plus exactement comment. Ces trois 

tantes, qui habitaient chacune dans un studio, avec deux enfants, un mari et deux enfants, nous 

ont répartis entre elles. Elles ne voulaient pas que nous restions dans le foyer d'émigrants. Alors 

un de mes frères et moi avons été à Rishon le Tsion163 chez une tante, dans une seule pièce, dans 

la maison du vieux Meirovitch. Et je raconte toujours cela : parce que le vieux Meirovitch a 

entendu qu'il y avait une petite fille qui revenait de l'enfer, et qu'elle savait le Yiddish. Il n'y avait 

pas de petite fille de 9 ans qui savait le Yiddish, alors je l'ai rencontré, on m'a emmenée chez le 

vieux, et je le dis c'est un des points de lumière dans ma mémoire. Je me souviens de lui, je vois 

vraiment son visage. 

Qui est le vieux Meirovitch ? 

C'est l'un des fondateurs de Rishon. Un des fondateurs de Rishon. Un des pères fondateurs de 

Rishon. C'étaient trois familles, Meirovitch et je ne sais plus qui. Mais tout le boulevard 

Rothschild, tout ce qu'il y avait à Rishon c'était cette rue principale, qui est aujourd'hui piétonne, 

et aussi la Moshava (le vieux quartier) et les caves vinicoles, tout ce qu'il y avait dans la ville... 

Et on était là bas en fait pendant les mois de vacances d'été. Pendant ce temps, il y avait à Haïfa 

… une des tantes était à Haïfa, et mes parents et un de mes frères étaient chez eux. Et aussi il y 

avait les appartements des biens abandonnés164 en bas de la ville de Haïfa. Et il suffisait 

d'accrocher un cadenas sur n'importe quel appartement pour pouvoir y habiter, et nous sommes 

passés habiter rue Kibboutz Galouyot à Haïfa. Après il y a eu le premier recensement des 

habitants; et on a vu qu'on était trop nombreux en quelque sorte ; et on a envoyé une sœur et un 

frère à l'appartement de ma tante qui était … C'était un couple sans enfants. En tous cas, on a 

habité dans la ville basse toutes les années de notre enfance. Mais on allait à l'école au quartier 

                                                
163 Signifie : le premier à Sion, ville au sud de Tel Aviv. 
164 En pratique, ce sont les maisons des Palestiniens chassés pendant la guerre de 48. 



248 

 

Hadar à Haïfa. J'ai étudié à Beit Yaakov165, c'était payant à partir du CM2, et les garçons, mes 

frères ont étudié au Talmud Torah. Une de mes sœurs est entrée à l'armée, et même elle a menti 

en disant qu'elle avait 18 ans alors qu'elle n'en avait que dix sept. Mais elle voulait être soldate. 

Et j'ai commencé à étudier à Beit Yaakov. Le Beit Yaakov de l'époque n'était pas comme celui 

d'aujourd'hui, c'était bien plus proche du courant religieux sioniste qu'aujourd'hui. J'étais en CM2 

et depuis le début j'étudiais en sachant que mes études coûtaient beaucoup d'argent. En plus 

j'aime étudier. J'ai toujours aimé étudier, et je peux dire que j'aime étudier jusqu'à maintenant. 

Alors j'avais là-bas... De ce point de vue, c'est là qu'a commencé mon enfance tout à fait 

normale. J'avais des copines, j'avais des centres d'intérêt, et je n'avais pas de difficulté dans les 

études au début, car j'étais consciente que je devais étudier : mon père avait un double emploi, 

comme gardien de nuit et comme comptable dans deux usines, et je savais qu'une partie de ce 

dur travail c'était pour que j'étudie. Et c'était une évidence que je devais être une élève... Et à part 

ça cela me plaisait aussi. Et on avait aussi vraiment de très bons professeurs là bas. De vrais 

profs, avec une culture étendue, et y'a pas... Je les bénis jusqu'à ce jour. Quand j'enseigne la 

langue, je peux utiliser des exemples que ma professeure d'anglais utilisait, des choses qu'elle 

nous enseignait en 6e et 5e. Vraiment des gens, des vraies têtes, et c'est tout, et alors je ne suis 

pas allée à l'armée, parce que mon père était très très strict là dessus, il ne voulait pas que la 

petite dorme hors de la maison. J'allais en excursion avec l'école, mais les ballades de copains et 

copines, les choses comme ça, jamais. Donc y avait ce problème, mais ma conscience me 

dérangeait, quand même, une famille sioniste... j'ai été enseigner un an à Wadi Salib, année qui 

n'a pas été prise en compte dans mon ancienneté, et qui... avant que le service national existe je 

me suis fait à moi même un service national et j'ai enseigné. C'est à dire, à l'époque il y avait 

vraiment un manque de professeurs, j'étais déjà remplaçante dans une école quand j'étais en 4e. Il 

y a eu une épidémie de grippe, et on nous a envoyés, les filles de quatrième enseigner aux classes 

de CP et CE1 dans les écoles qu'il y avait à l'époque dans les environs. Alors tout de suite, après 

les examens du bac qu'on avait, une des premières promotions sorties, bien qu’un bac en externe 

et sans notes de contrôle continu, mais un bac officiel. Et il y avait un tel manque de professeurs, 

que nous avons aussi étudié une option obligatoire de pédagogie. On étudiait la psychologie et la 

pédagogie en terminale. Il y a eu des examens à Jérusalem et ceux qui ont eu ces examens... alors 

à l’âge de 18 ans moins deux mois, j'ai commencé à enseigner. Et je... C'est juste inimaginable, je 

                                                
165 Ecole de filles religieuse. Aujourd'hui Beit Yaakov appartient aux courants orthodoxes. 



249 

 

n'arrive pas à croire comment j'ai osé, comment ils ont osé, et même comment d'autres ont osé 

m'envoyer enseigner. Et quelle responsabilité on m'a donné, alors que je ne savais vraiment pas 

ce que je faisais. Je... j'avais de l'intuition, j'avais de la bonne volonté, mais je suis allée en sortie 

au zoo avec quarante deux enfants de CE1, en transport public, sans accompagnateur-trice. Tous 

sont rentrés sains et saufs. Je les ai emmenés faire du bateau dans le port, avec tout ce bataillon 

de quarante deux enfants de CE1, que jusqu'à ce que je les prenne en classe, à Hanoucca 

(décembre) cinq professeures avaient déjà abandonné, car elles ne s'en sortaient pas.  

Vous avez travaillé avec des immigrants de Wadi Salib.  

C'est à Wadi Salib à Beit Yitzhak, à l'école de Beit Yitzhak il y avait des immigrants du Maroc, 

mais j'ai fait çà de manière si intuitive, mais apparemment juste. Je suis allée dans les maisons, et 

j'ai appris à connaître la vie des Marocains, et j'ai parlé avec les parents, j'ai essayé quand il y 

avait un frère à l'armée ou quelque chose comme ça d'en faire le tuteur de l'enfant. Et comme 

professeur j'étais une jolie fille, avec qui les frères de l'armée voulaient bien venir parler. Et 

(nous discutions)...  

- Shalom comment ça va ?  

- Shalom ! Comment ça va ? 

- Bienvenue chez nous. Comment ça va ?  

- Bien, merci beaucoup.  

- Venez voir, c'est la super prof, vraiment… 

 

C'est comme ça que je me sens ici. Je me sens aussi de ce point de vue comme à la maison. Je 

pense qu'il n'y a pas de maison meilleure qu'ici. Alors … et je ne voulais pas du tout être prof. Je 

voulais étudier le droit, et j'ai écrit des textes là dessus, et j'ai fait des discours et je voulais 

étudier le droit. Mais il n'y avait pas d'université à Haïfa, et à nouveau... il n'y avait même pas 

Beit Herstein. Et comme on sait une fille sage de bonne famille n'étudie pas loin de la maison. Je 

donnais des cours, mais on ne pouvait étudier qu'à Jérusalem, et c'était... On n'en parlait même 

pas alors. Mais si je suis devenue prof, alors je le suis devenu comme je pensais, de la meilleure 

façon possible. Je me souviens des noms des enfants dans cette classe. Je me souviens de 

tactiques que j'ai employés dans cette classe. Et jusqu'à aujourd'hui je dis... il y avait la bas un 

enfant qui était monté sur la table et avait dit : Maïtresse, nous avons déjà viré cinq maïtresses — 

a l'époque ils n'utilisaient pas le masculin du nombre, à cette époque ils parlaient encore bien — 



250 

 

on a viré cinq maïtresses, on va voir combien de temps vous resterez ici. Je lui ai demandé 

comment il s'appelait : il s'appelle Ovadia Matzliah. J'ai dit : tu sais quoi ? Moi seule je ne 

pourrai peut-être pas rester, mais toi, tu t'appelles Matzliah (celui qui réussit) et si tu m'aides.... tu 

seras mon adjoint. D'où m'est venue cette idée à 18 ans, je ne sais pas, mais l'enfant m'a aidée, et 

je te le dis, à Pâques je sortais déjà avec eux en excursion sans personne. J'ai énormément appris 

là-bas, mais en même temps, parce que je n'avais pas une qualification complète, parce que 

j'avais un niveau d'étude lycée, alors j'ai pris des cours du soir, il y avait des cours de pédagogie, 

et de psychologie, et de méthodologie, mais en même temps j'étudiais aussi un cours d'un an 

pour être prof d'anglais. Car les Roumains et les langues c'est... D'ailleurs les langues je les 

connaissais déjà, d'abord l'anglais de l'école, je lisais des livres et ça m'était facile. Et je 

connaissais le français de la maison. Parce que les Roumains cultivés connaissaient le français. 

Ma mère... L'allemand, c'était la langue d'éducation de mon père, et la langue parlée à l'extérieur. 

Et le roumain, ce que j'ai appris à l'école. C'est à dire qu'il y avait... et apparemment j'étais déjà 

suffisamment intelligente à l'époque, je ne me rappelle pas exactement comment ça s'est passé, je 

me suis dit : en tant que prof d'anglais j'ai plus de chance de trouver du travail, parce qu'il y en a 

moins, et à l'époque il y en avait encore moins. Alors j'ai suivi aussi le cours de qualification 

pour les profs d'anglais. Et j'ai passé l'examen à Jérusalem, et un an après, je travaillais au début 

dans l'enseignement public religieux, et un an après, déjà pendant l'été, on était assis dehors au 

ministère de l'éducation, comme devant une agence de pôle emploi, un truc comme ça comme un 

bureau social, plein d'étudiants attendaient, dépendants du bon vouloir des inspecteurs, mais en 

tant que prof d'anglais et dont l'inspecteur avait été l'un de ses correcteurs dans une épreuve 

d'oral, alors on m'a faite passer plus haut dans la liste, et on m'a envoyée enseigner à Kfar Ata, 

c'est comme ça qu'on l'appelait à l'époque. C'était une histoire de trois autobus pour arriver à 

cette école. C'est à dire que pour arriver à huit heure moins le quart, je devais sortir à six heure 

trente ou quelque chose comme ça. Mais j'étais heureuse, parce qu'on m'avait envoyée dans un 

endroit où au moins je pouvais arriver. Parce qu'avant ça on m'avait envoyée à Karkour, où je 

devais sortir à cinq heure! Aller au bus qui amène à la gare routière, et prendre un bus pour 

Karkour en passant par Zikhron. Et après il fallait marcher. Sur ça mon père disait : tu ne... Il 

n'en est pas question, tu n'as tué personne, c'est impossible, pour quatre heures de travail par jour, 

être huit heures sur les routes. Alors j'ai eu le poste à Kfar Ata, et là bas en plus, on m'a donné 

aussi une classe avec cinquante six élèves.  



251 

 

Pourquoi cinquante six élèves,  

Tous immigrants aussi ? 

Non, ils étaient tous … C'était l’intégration avant qu’on parle d’intégration comme réforme. Il y 

avait les anciens de Kfar Ata, et il y avait ceux des villages de transit des environs. De Ir Ganim 

ou tout ce coin là bas. Très très problématique. Mais pourquoi cinquante six ? J'ai découvert cette 

année-là aussi les petites intrigues, parce que la belle-sœur du directeur était censée revenir de sa 

lune de miel à l'étranger après les fêtes, et on voulait lui garder la classe. Alors quand elle est 

rentrée on a divisé cette classe en deux. Mais entre temps moi j'ai du enseigner aux cinquante six, 

et après on les a divisés en deux, et j'ai enseigné à un groupe de huit heures à midi, et à l'autre 

classe de douze à seize heure. Et il n'était pas question d'heures supplémentaires, ou de 

supplément de salaire, ni rien du tout. J'ai travaillé en réalité... Alors j'ai aussi appris sur le 

système d'éducation. En plus de ce qu'il m'a apprise. Ce n'était pas facile. Et je pense aussi que 

probablement j'ai dû faire des erreurs, que je ne ferais pas aujourd'hui. Bien sûr qu'aujourd'hui je 

ne les ferais pas ! Déjà cinq ans plus tard je ne les faisais plus. Mais ce n'était pas humain de 

mettre une jeune fille de cet âge avec cinquante six élèves, et aussi enseigner huit heures. J'ai 

toujours veillé avec attention à noter les présences, à tous les cours, car déjà… et cela m'a sauvée 

au début. Il y avait là bas Nissim, Nissim... je ne me souviens plus de son nom de famille, un 

Nissim, qui ne venait pas à l'école. Un jour, son père est arrivé et m'a demandé : Où est Nissim ? 

Je réponds : il est absent depuis trois jours ; — Comment ça il est absent ? C'est vous qui l'avez 

renvoyé. J'ai dit : je ne l'ai pas renvoyé, il n'était pas là. — Je vais revenir te voir avec un 

couteau... Un pur Marocain ! J'ai dit : Vous savez lire, il y a ici le cahier des absences. Le nom de 

votre fils y est écrit. Quand il y a un « moins » cela signifie qu'il est absent. Tous ces jours-là il 

était absent. Je suis tout à fait désolée. C'est à dire qu'il n'y avait pas de téléphone dans les 

maisons, on ne pouvait pas lui dire qu'on avait écrit à la maison. C'est à dire de ce point de vue, 

j'ai appris là-bas que je devais me couvrir de tous les points de vue ; car vraiment s'il lui était 

arrivé quelque chose — il ne lui est rien arrivé, il est juste allé à la pêche —  mais si quelque 

chose lui était vraiment arrivé, et que je n'avais pas inscrit ce « moins » sur le cahier des 

absences, j'aurais eu des ennuis ; et j'ai vu ce qui se passait autour de moi ; j'aurais eu des ennuis. 

Il n'y avait pas de soutien, personne ne soutenait personne en rien. Alors j'ai enseigné là-bas à 

peu près trois ans, entre temps mon petit ami a terminé l'armée, et on s'est marié, et on est passé 

habiter à Kfar Ata. Et on a habité là bas pendant trois ans. Je ne sais pas si tu te souviens encore 



252 

 

de lui, il est décédé ; c'était un homme de télévision. Très connu. Vous le connaissez peut-être.  

Oui 

Et sa volonté et sa passion du journalisme et tout çà... il écrivait aussi pour toutes sortes de 

choses. Et après il, dans un des appels d'offre qu'il a obtenus, il a été admis au service de la 

censure à Jérusalem, alors nous sommes passés à Jérusalem.  

Votre mari c'est Shimon Tessler ? Waouh ! 

Paix à son âme, paix à son âme au garçon. Tellement... On a divorcé après vingt cinq ans, car la 

télévision était une concurrente trop forte, mais on a des enfants réussis, on a un fils et une fille, 

et aussi le divorce s'est passé sans guerres, sans couteaux. J'ai toujours dit que dans les 

événements joyeux pour les enfants, nous devions être ensemble. A part ça nous étions toujours 

de bons amis. C'était pas... les chemins peuvent se séparer, mais cela ne veut pas dire, qu'il faut 

— Dieu nous en préserve — effacer tout le bien qu'il y a eu. Nous étions amis depuis l’âge de 16 

ans, alors on est passé à Jérusalem, et d'abord il a travaillé dans la censure, et après il est passé 

travailler à Kol Israël (radio nationale) et moi dans cette période j'ai commencé à travailler à 

Kastel. Alors de nouveau il y avait... Là a commencé l'épopée pédagogique, car c'était des élèves 

du Maroc ou du Kurdistan, des Kurdes, et c'est le mélange le plus explosif qu'il peut y avoir.  

Vous travailliez toujours comme prof d'anglais ? 

Non, non, j'étais tout le temps aussi professeure principale, et au Kastel je travaillais uniquement 

comme professeure principale. Parce qu'ils avaient besoin de plein d'heures, et j'enseignais aux 

classes de 6e, 5e, 4e. Mais je ne me souviens pas si j'enseignais aussi l'anglais là bas. Je pense que 

non. A nouveau, parce qu'une femme très importante, proche parente de quelqu'un, est arrivée je 

ne sais pas d'où, c'est elle qui a fait les classes d'anglais ; mais j'ai enseigné là-bas. Et là-bas il y 

avait en 5e des élèves de 16 ans, parce qu'on les avait fait entrer en CP quand ils étaient arrivés, 

sans distinction d'âge ou autre, et là je me souviens… entre temps à Kfar Ata était né notre fils 

aîné, qui est quelqu'un... il s'appelle Gaï et c'est le 3e Gaï nommé dans l'Etat d'Israël, le premier 

est le fils de Tsahi Shimoni, l'homme de radio, la voix de la télévision, de la radio, tous les 

concours sur l’Ancien Testament. Yitzhak Shimoni. Le deuxième était dans l'informatique, il a 

travaillé dans l'organisme de gestion des centres culturels, Gaï Lévy. C'est à cause de Gaï Lévy 

qu'on a appelé mon Gaï, Gaï. Car il était à Nahal Oz et mon mari était animateur de Gadna 

(préparation militaire à partir du collège) et il travaillait à Nahal Oz. Et il a dit que si c'était un 

garçon on l'appellerait Gaï à cause de Gaï Lévy. Et alors quand les deux Gaï… mon fils aussi a 



253 

 

travaillé dans l'organisme les centres culturels 

Ah oui ? 

Oui mon fils était Directeur général adjoint de l'éducation. Gaï Tessler. Mais j'ai toujours dit que 

j'ai travaillé dans la Promotion de la jeunesse avant lui. J'ai travaillé dans le programme HILA 

avant lui. Mais Gaï Tessler c'est notre fils. C'était la blague : la mère de Gaï... le fils de Sarah. En 

tous cas, un jour quand il a rencontré Gaï Lévy, ils m'ont appelée depuis la voiture pour 

demander si je me souvenais de l'histoire de Gaï et de Nahal Oz. J'ai dit : bien sûr que je me 

souviens. Et Gaï est venu ici, Gaï Lévy est venu, et on a fait connaissance et vraiment encore 

aujourd'hui c’est un garçon charmant. Donc quand j’ai travaillé au Kastel, j’étais enceinte de ma 

fille, j’ai eu une fille, j’ai une fille, elle s’appelle Aya. Mais là-bas au Kastel, ces énormes gars 

musclés… moi, je savais déjà ce que je faisais. Avraham David, un grand jeune homme, beau 

comme Alain Delon, il s’est mis… j’ai cru qu’il allait exploser… il s’était bagarré avec 

quelqu’un puis je me suis mis avec mon ventre entre les deux, et il a dit, Madame, c’est 

seulement pour vous que je ne le tue pas, seulement pour vous que je ne le déchire pas… Et il a 

continué à dire encore toutes sortes de choses, et moi, au milieu. Donc là-bas je savais déjà ce 

que je faisais. Et après, Shimon a trouvé du travail dans une émission de la BBC à Londres, et 

entre-temps j’avais reçu des lettres de recommandation de toutes sortes d’endroits, et quand je 

suis arrivée à Londres… j’ai insisté pour avoir ma fille ici donc je suis restée, et elle était fâchée 

avec moi pendant longtemps parce que, si elle avait été née à Londres, elle aurait eu la 

nationalité. Je suis très désolée, je n’avais pas dans mon esprit ce genre de considération. Je me 

suis dit que le garçon avait six ans et elle… c’est à dire, leur père travaillait dans un nouvel 

endroit, je me suis dit qu’il valait mieux qu’elle naisse dans le cadre de la famille ici et à Haïfa et 

pas… Je ne sais pas, c’était mes considérations à l’époque, je ne sais pas si c’était juste ou pas 

mais ça s’est passé comme ça. Donc trois ans, presque trois ans, nous avons passé à Londres, là-

bas aussi j’ai enseigné dans une école, j’ai trouvé du travail avec mes recommandations et tout, 

j’avais déjà mon permis de travail depuis Israël, j’ai enseigné dans le Berkley House School, 

c’est une école juive privée. Là-bas j’ai enseigné l’hébreu comme matière, et aussi un 

enseignement sioniste, juif et toutes les autres choses, en Anglais. Quand nous sommes rentrés, 

on a essayé sans cesse… on m’a fait pas mal de problèmes, les gens de l’éducation publique 

religieuse, parce que Shimon conduisait le Shabbat. Moi, à l’époque avant l’Angleterre, je ne 

conduisais pas le Shabbat. Mais quand même, rien n’a aidé, et quand nous sommes rentrés, j’ai 



254 

 

décidé que j’allais enseigner dans le courant public normal. Et là, l’inspecteur… ça aussi, en 

général je me souviens de bonnes choses, mais je… je me souviens que, quand j’ai dit à 

l’inspecteur pour la première fois que je voulais être mutée, il a dit, En général, les enseignants 

qui viennent de l’éducation publique religieuse n’ont pas une bonne réputation. J’ai dit, Sur quoi 

est-ce basé ? Il m’a dit, Je vois dans votre dossier que vous avez passé seulement deux fois une 

inspection au Kastel. Alors j’ai dit, Et alors ? Je ne suis pas une bonne professeure ? 

C’était considéré comme une école de niveau bas ou quoi ? 

L’attitude en générale était que le courant public religieux était moins bon. D’accord. Mais plus 

tard il a changé d’avis, car la première année j’ai été « punie », mais à partir de cette punition, 

des bonnes choses se sont développées. À l’époque il y a eu une très grande immigration de la 

Roumanie et de la France, quand nous sommes rentrés d’Angleterre, et il y avait un Oulpan, 

c’était à dire, il y avait des classes d’Oulpan attachées à l’école. Les enfants étudiaient deux 

heures à l’Oulpan puis ils s’intégraient ou ils essayaient de s’intégrer dans les classes. Moi j’ai 

enseigné à Luria à Jérusalem, c’était une très bonne école. Et j’avais un groupe de CP-CE1 et un 

groupe de CE2-CM1, et puis un groupe de CM2-6ème. Et vraiment, c’était un très bon travail, et 

j’étais formatrice, j’avais déjà de l’expérience, j’avais déjà la créativité, je savais déjà ce que je 

faisais, beaucoup plus que… 

C’est au début des années 60, oui ? 

Comment ? 

C’est au début des années 60 ? 

Non, c’était à la fin des années 60, c’était après la guerre, nous sommes rentrés tout de suite 

après la Guerre des Six Jours. À l’époque on a construit  le quartier de Ramat Eshkol à Jérusalem 

et c’était là-bas la maison de la télévision. Nous habitions la même maison, nous, Dan Shilon et 

Moti Kirshenbaum166, nous habitions là-bas. À Luria, je pense qu’une des bêtises… un des plus 

gros compliments, mais en même temps, c’était une expérience : vers la fin de Pessah, c’est à 

dire autour de Pessah, à la même saison que maintenant, une enseignante, professeure principale 

de la 6ème, c’est à dire la dernière classe de l’école, elle était enceinte et elle a décidé qu’elle ne 

pouvait plus continuer avec cette horrible classe, et elle est partie à Pessah. Qu’est-ce qu’on fait à 

Pessah, avec une classe de 6ème, avec la fête de fin d’année, et les diplômes et toutes ces choses ? 

                                                
166 La maison de la télévision israélienne, construite à Jérusalem. À côté, habitaient les 
journalistes et leurs familles. Les noms cités sont ceux des journalistes célèbres. 



255 

 

On demande à Sarah qu’elle prenne la classe. Et moi, je ne sais pas, par stupidité ou par un esprit 

de bénévolat, je ne sais quoi, j’ai pris la classe. Terriblement, terriblement, terriblement dure, 

mais on y est arrivé. Après ça, il y avait plus de problème. On a ouvert une école à Ramot Eshkol 

et mon fils y est allé, il était en CM2 quand le directeur s’est mis à me courtiser pour que je 

vienne dans l’école, je faisais partie des parents délégués… C’est tellement proche de chez vous, 

pourquoi devez-vous courir dans tous les sens, et nous avons tellement besoin d’enseignants, et 

la directrice là-bas, Hadassa… C’était une bonne directrice. Certes, elle se tenait débout aux 

portes avec sa montre, et c’était tellement difficile… j’avais un fils à l’école et une fille… il n’y 

avait pas d’école maternelle dans les environs etc. Et elle se tenait debout avec la montre, et 

chaque fois qu’elle se tenait avec la montre j’avais l’impression qu’elle ne le faisait que pour 

moi. J’ai commencé à travailler à Ramot Eshkol et c’était… Ici on faisait déjà vraiment les 

choses qu’on voulait faire. C’était une nouvelle école, un directeur ouvert d’esprit, son adjointe 

qui est une bonne amie jusqu’à aujourd’hui, et… rien n’était impossible. Des classes 

hétérogènes, j’ai enseigné des classes regroupées, j’ai enseigné une classe avec trois différents 

manuels scolaires selon le niveau, et nous, entre les trois classes de la promotion, on passait les 

manuels, on les échangeait entre nous, quand une enseignante travaillait dans ma classe de CM1 

ou CE2, elle enseignait le calcul, et moi j’enseignais l’hébreu dans sa classe, parce que c’était les 

disciplines les plus… Et on faisait des recréations actives, et des longues journées d’étude, et des 

ateliers parents-profs, des choses dont personne ne parlait encore. Et j’ai commencé… j’ai appris 

et j’ai commencé à travailler avec l’art dramatique. Et il y avait ce strict inspecteur qui m’a dit, 

Vous devez justifier la demande de ces heures pour l’art dramatique. Et on a insisté sur le fait 

que l’institutrice soit présente dans la classe, il y avait probablement… ce n’était pas… mais il a 

amené une batterie entière d’inspecteurs et des formateurs et des moniteurs, ils étaient peut-être 

vingt personnes à me suivre pendant une journée. Et moi j’ai enseigné le même poème de 

Yehonatan Geffen en CE2… non, en CP, en CE2 et en 4ème, à l’époque il y avait encore la 4ème 

(dans l’école élémentaire). Le même poème, « Dan aime Shiri ». J’ai fait un cours d’art 

dramatique avec la même matière littéraire à toutes les classes. Puis nous nous sommes assis et il 

a dit, Vous n’avez plus besoin d’expliquer quoi que ce soit. Et on nous a approuvé l’art 

dramatique pour toutes les classes, du CP jusqu’à la 4ème, avec les élèves du CP et jusqu’à ceux 

de la 4ème - il y avait encore la 4ème, oui, on avait encore la 4ème – avec la professeure principale. 

J’avais vraiment le sentiment que nous faisions les plus belles choses… tout d’abord ce sont des 



256 

 

choses sur lesquelles on écrit aujourd’hui des thèses. Mon amie et moi, elle était adjointe à 

l’époque, plus tard elle est devenue directrice et moi j’étais son adjointe, puis une année j’étais 

directrice intérimaire, et je ne voulais pas être directrice d’école. Adjointe c’était le maximum 

parce que je ne voulais pas… 

C’était dans quelle école ? 

L’école Yad Hamoréh, à Ramot Eshkol à Jérusalem. À l’époque on avait déjà transféré une 

partie de nos élèves… ils étaient déjà transférés au collège, et entre temps j’avais suivi la 

formation pour le collège, mais je ne voulais pas passer au collège parce que je pense que c’était 

une erreur, et on le voit déjà aujourd’hui, mais je l’avais dit il y a trente ans que le collège, le jour 

où on a commencé avec ça, c’était une erreur fatale : prendre les élèves de la 5ème et de la 4ème, 

qui sont de toute façon dans un état… au niveau de leur maturation et leur passage… ils ne 

savent pas où ils sont. Quand ils sont à la tête, et qu’ils sont chargés de la sécurité, qu’ils initient 

des enfants plus petits et qu’ils sont à la tête, alors ils sont forts et ils se renforcent. Prendre ces 

élèves et les rendre, de nouveau, des petits enfants qui doivent lutter pour avoir leur place dans la 

société, qui doivent se séparer de beaucoup de leurs amis et trouver leur place parmi les élèves de 

trois, quatre autres écoles… quelle tête d’idiot a eu cette idée anti pédagogique, anti 

psychologique, je ne sais pas… C’est à dire, je me suis dit que je ne pouvais pas changer le… Je 

voyais la misère de ma fille qui était en 5ème. Mon fils avait terminé la 4ème chez nous à l’école, 

une personne forte. Elle, elle a terminé la 6ème, une fille un peu ronde, très créative et brillante 

mais pas spécialement studieuse. Et tout à coup elle a dû lutter, des amies, pas d’amies, oui on 

invite à l’anniversaire, non on n’invite pas à l’anniversaire… il reste du temps pour penser au 

travail ? Avec ces guerres quotidiennes ? Et vraiment, je n’ai jamais aimé la 5ème et la 4ème, 

depuis je n’ai pas enseigné en 5ème ni en 4ème. Je pense que c’est cruel et je n’ai pas enseigné au 

collège. D’une manière ou d’une autre, j’ai encore enseigné là-bas pendant quelques années puis 

on a fermé l’école Yad Hamoréh, on a uni deux écoles : Yad Hamoréh et Ma’alot Daphna. Et 

une bonne amie à moi était l’adjointe dans la deuxième école, elle était plus jeune que moi, et 

moi, j’avais déjà 50 ans, j’ai décidé que je partais, que je voulais partir (en retraite). C’est à dire, 

j’avais trente années validées de travail et je voulais partir. J’ai pris une retraite anticipée, et 

l’inspecteur m’a dit qu’il ne voulait pas me laisser partir, et je l’ai convaincu en lui disant, Je 

veux partir quand tout le monde en pleure, pas quand tout le monde s’en réjouit. Donc il m’a dit 

qu’il me laissait partir à cause de ça. Mais plus tard j’ai formé… entre-temps j’ai étudié la 



257 

 

formation des programmes, la formation des enseignants, j’ai étudié au Séminaire des 

kibboutzim167 la formation des enseignants selon les programmes télévisés : Eretz Moledet 

(Patrie), Bli Sodot (Sans secrets), et un jour par semaine je travaillais dans le centre pédagogique, 

en formation des enseignants. Et pendant ce temps-là… 

Où ? à Tel Aviv ? 

À Jérusalem, tout était à Jérusalem. J’ai fait ces études à Tel Aviv mais j’ai travaillé… j’ai 

toujours vécu à Jérusalem. Et là aussi, complètement par hasard, on a cherché une secrétaire à 

mi-temps pour l’hôpital Shaareï Zedek, principalement pour des travaux de traduction de 

l’anglais vers l’hébreu, de correspondance en anglais et toutes ces choses. Et quelqu’un 

connaissait… l’adjointe infirmière en chef avait été mon élève autrefois et elle m’a proposée. Et 

j’ai commencé à travailler à Shaareï Zedek, j’ai travaillé là-bas pendant trois ans, c’était 

formidable. J’avais le droit, tout d’abord de connaître l’infirmière en chef… j’espère qu’elle l’est 

encore, je pense qu’elle ne travaille plus, mais c’est une personne merveilleuse et intelligente, 

c’est à dire, elle sait apprécier le… Et le professeur Yonatan Halevi, lui c’est… un des grands 

hommes, nous savons tous que c’est un médecin merveilleux et tout ça, mais personne ne sait 

que son anglais est merveilleux, il donne des conférence dans toutes sortes de… Et quelle 

personne c’est, et l’attention qu’il donne. De toute façon, une fois, j’ai écrit une lettre, j’écrivais 

encore à la main, il n’y avait pas tous ces ordinateurs à l’époque, on venait tout juste de 

commencer avec l’histoire des ordinateurs, et ce n’est pas mon point fort, donc j’écrivais les 

lettres à la main pour lui. Et là il a appelé ma supérieure pour demander qui était la nouvelle 

secrétaire avec ce niveau d’hébreu. Après ça j’ai eu des gros ennuis avec la secrétaire plus 

ancienne, parce que toujours, quand il appelait, il disait vouloir parler avec moi, et elle m’a créé 

des gros problèmes. Mais je raconte ça à mes élèves, pour montrer à quel point la langue est 

importante, à quel point la langue… On dit que l’habit en dit long sur la personne, moi je dis 

toujours que la langue, les mots que vous sortez de la bouche, la façon dont vous vous exprimez, 

c’est ce qui vous représente. Et je travaille beaucoup pour les convaincre que ce qu’ils 

connaissent jusqu’alors, et avec lequel ils se font comprendre dans un bar ou dans une garage, ça 

ne suffit pas. J’ai travaillé là-bas puis j’ai vraiment laissé toutes sortes de choses arriver d’elles-

mêmes. Après le divorce, certes j’avais un appartement plus petit, dans un bon endroit, à Ramot, 

et je n’avais plus rien qui me retenait à Jérusalem, il n’y avait plus l’école, et à l’époque on a 

                                                
167 École pour enseignants. 



258 

 

lancé le projet de Jeune Afoula, maison avec jardin devant la vallée168, et j’étais emballée. Moi, 

j’ai grandi à Haïfa, dans le nord, j’aime le nord. On m’a dit, Qu’est-ce que t’as à chercher à 

Afoula ? Qu’est-ce que t’as avec Afoula ? J’ai dit, J’ai rien avec Afoula, je veux une maison avec 

jardin devant la vallée. Et je suis allée regarder leurs plans, c’était dans le journal, et j’ai vu la 

phrase : Maisons devant le Thabor. Je les ai appelés, le bureau, et j’ai dit, Si vous avez une 

maison devant le Thabor, j’envoie un acompte par la poste. Même avant de visiter. Certes, la 

valeur du quartier n’était pas ce qui était promis, parce que… encore une fois, les intrigues du 

monde, à l’époque Arik Sharon était Ministre du logement, et il a conclu un accord sous la table 

avec Shechter169 que tous les appartements invendus seraient transmis au ministère du logement. 

Et on recevait un bonus pour une exécution rapide. Donc ils ont fini rapidement - pendant un an 

il n’y avait même pas de ligne téléphonique dans le quartier, ils n’ont fait que le poste d’entrée et 

le poste de sortie mais entre les deux il n’y avait rien – pour terminer rapidement et obtenir ce 

qu’on appelle le formulaire 4 ou je ne sais quoi. Puis des appartements sont restés inoccupés, 

c’était avant des élections, donc Arik Sharon a fait venir tous les Éthiopiens là-bas. Aujourd’hui 

je n’ai pas de rapproches à leur faire, mais à l’époque c’était tout simplement horrible, ils 

cuisinaient dehors et… Addis. Et moi… les gens qui pouvaient se permettre… à l’époque il n’y 

avait pas à qui vendre, maintenant c’est très joli mais au début c’était très difficile de vivre avec. 

Et à l’époque, quand je me suis installée à Afoula, c’est une histoire aussi… Je ne veux pas 

m’envoyer des fleurs, mais c’est qu’on peut en apprendre quelque chose. Je suis allée à WIZO170 

ici voir s’ils avaient besoin de soutien scolaire ou quelque chose de ce genre l’après-midi. Et à 

l’époque il y avait une très forte immigration issue de l’URSS. J’étais en train de poser la 

question à la secrétaire quand soudainement entre la directrice de l’Oulpan… et elle dit, C’est qui 

cette hébreu que j’entends ? Alors j’ai dit, Bonjour, je suis professeure. – Vous avez de 

l’expérience en Oulpan ? – Oui, j’ai de l’expérience en Oulpan. Je ne vous ai pas raconté mais 

quand à mon retour de l’URSS j’avais travaillé dans les Oulpans de l’université, et j’étais la 

seule enseignante de l’Oulpan dans l’université qui n’avait pas, à l’époque, la licence. Mais 

j’avais enseigné dans les Oulpans et c’était vraiment… Aussi, Zvia Waldan était la formatrice et 

Shoshana Blum, c’est encore une génération avant Zvia… et j’ai beaucoup appris là-bas, dans les 

                                                
168 La vallée de Jezréel, dominé par le mont Thabor, se trouve dans le nord-centre d’Israël. 
169 Ancien maire de Afoula. 
170 Organisation internationale des femmes juives. En Israël elles ont créé des centres de 
formations, des écoles et des jardins d’enfants. 



259 

 

préparations, la manière dont il fallait… les techniques aussi, j’ai beaucoup appris dans ces cours 

qui nous préparaient à enseigner dans l’Oulpan. Donc je lui ai dit, Oui, j’ai de l’expérience, j’ai 

même des lettres de recommandation, si vous voulez. Donc j’ai enseigné trois cours dans 

l’Oulpan ici, la moitié d’Afoula, beaucoup de gens d’Afoula étaient mes élèves à l’Oulpan ici. 

C’était avant que je commence à travailler… Oui, avant que je sois partie en… après, je suis 

partie en URSS. Quand j’ai travaillé à l’Oulpan… 

Où ? 

J’ai enseigné une année à Kichinev, comme adjointe, parce que je parle le roumain, et à l’époque 

on avait justement besoin de quelqu’un parlant le roumain, le directeur lui-même ne le parlait pas 

et il avait besoin de quelqu’un pour faire la liaison avec… Mon roumain n’est pas tout à fait de 

niveau universitaire, mais il était meilleur que celui d’autres gens autour. Et la deuxième année, 

j’ai enseigné à Riga, et j’aimais Kichinev beaucoup plus, bien que les conditions de vie soient 

beaucoup plus dures, car les Lettons sont les Lettons. Une très belle ville mais avec très peu de 

gens. Quand j’étais… tout s’est déroulé… Pourquoi je parle d’une sorte de déroulement, parce 

que, quand j’ai enseigné en URSS nous avons eu un séminaire à Saint Pétersbourg, et à l’époque 

Menahem Yavor était, avec Mikha Goldman… je ne sais pas quelle était leur fonction exacte, 

mais ils étaient les représentants (du gouvernement ?). Et pendant le séminaire on posait toutes 

sortes de questions, et on devait décrire des choses… évidemment, je ne peux pas… pour moi ce 

n’était pas fermé. J’ai raconté ce qu’on faisait, ce qu’on avait fait pour telle et telle occasions, et 

quand je me suis présentée, D’où êtes-vous en Israël ? J’ai dit que j’étais d’Afoula. Il m’a dit, 

Comment ça se fait que vous êtes d’Afoula et je ne vous connais pas ? Menahem Yavor. 

D’accord, je lui ai dit que j’étais nouvelle à Afoula etc. Alors il m’a dit, Quand vous y retournez, 

venez me voir, je vous trouverai du travail. Et effectivement, il fait partie de ces rares gens qui 

tiennent leur parole. Quand je suis rentrée de l’URSS… je ne voulais pas y passer plus que deux 

ans, c’était le maximum, c’était déjà trop pour moi, ma santé s’en ressentait fortement, aussi 

parce que dans la nourriture il n’y avait pas assez de légumes, de fruits et tout ça, et aussi, les 

longues périodes d’obscurité, ça aussi… ça m’a suffit. Après deux ans j’ai dit, ça y est, et je suis 

retournée à Afoula et j’ai cherché… il y avait d’autres personnes qui m’avaient fait des 

promesses et que je n’arrivais pas à trouver, ils n’étaient pas chez eux, et bien évidemment, je ne 

vais pas mentionner des noms. Mais quand j’ai appelé Menahem il n’était pas en Israël, mais sa 

secrétaire m’a dit qu’il m’appellera dès qu’il rentre, non, elle m’a dit de l’appeler quand il rentre. 



260 

 

J’ai appelé, le jour même il m’a fait rencontrer… il m’a envoyé à l’institut éducatif Thabor 

comme enseignante d’anglais, et le même jour j’ai été prise comme enseignante d’anglais, j’y 

enseignais la littérature, et je suis très contente que, dans ce cadre-là, j’ai terminé mon éducation 

formelle, car elle n’était pas tout à fait formelle, et là-bas il n’y avait pas de grandes classes, et 

l’équipe d’enseignants – je le souhaite à tout le monde, une super directrice, et une coopération, 

et… J’ai enseigné la littérature pour le bac à dix sept élèves dans la classe, en terminale, qui 

avaient de bons profs avant aussi, c’est à dire, je n’ai pas fait des miracles avec la terminale, mais 

c’est ensemble que nous avons recueilli les fruits : sur les dix sept, un ne s’est pas présenté au 

bac, on ne l’a pas forcé, et les autres, c’était un succès éclatant… je dis que c’était tellement bien 

de terminer de cette manière. Et pourquoi ça s’est terminé ? Parce qu’on a fermé l’institut. Quand 

ils ont été transférés à Mizra171, j’ai dit non, je ne vais pas encore une fois dans quelque chose de 

grand, où les enfants se perdent… moi, ça y est, je ne veux pas… je ne veux pas des classes de 

trente et quelques élèves, je ne veux pas avoir à me rappeler à la fin de la journée si tel et tel 

étaient dans la classe ou pas, est-ce qu’ils ont ouvert la bouche ou pas… Et pendant ce temps, 

quand j’ai encore enseigné à l’institut éducatif Thabor… Vous connaissez Ora… Svetlana, du 

ministère de l’intégration ? 

Non. 

Elle était mon élève à l’Oulpan. Et alors, j’ai commencé à enseigner un peu, un peu chez moi et 

un peu au sous-sol du Centre Eshkol. J’ai commencé avec un peu… et c’est comme ça que j’ai 

commencé avec la Promotion de la jeunesse. Et depuis, chaque année, quand je me dis stop, je 

n’ai pas la force, il y a deux-trois élèves qui continuent l’année suivante et que je ne peux pas 

laisser. Je ne peux pas les laisser en plein milieu, et ainsi ça continue et ça continue et ça 

continue. Et voilà. Ils me donnent la force, et je crois que je change, que je crée un changement 

dans leur vie. 

C’est clair. 

Et voilà, c’est ça mon histoire. Et j’habite Afoula, j’habite la Jeune Afoula et j’ai une maison 

avec jardin devant la vallée, et tout le monde m’a fait peur, qu’on allait construire et me cacher le 

mont Thabor, que je ne puisse plus lui dire bonjour chaque matin, et Dieu merci, en octobre ça 

va faire 20 ans, et on n’y a pas construit, ce sont les champs de Tel Adashim, ils changent les 

cultures. Au début c’était l’ail alors tout le monde en a volé, ou bien, plus tard ils ont cultivé 

                                                
171 Les écoles Thabor et Mizra font partie du même conseil local. 



261 

 

quelque chose qu’on ne pouvait pas voler… Je dis que mon départ à Afoula ne m’a fait que du 

bien. C’est plus calme. 

Et vos enfants, où sont-ils ? 

Mon fils est avec sa famille à Atlanta, ils ont vécu pendant un moment à Los Angeles, et quand il 

a travaillé pour la Société des centres culturels ils étaient quelques huit ans en Israël. Après, on a 

commencé avec tous les licenciements, et dans la Société des centres culturels seulement 45% 

des employés sont restés. Certes, Gaï a gardé son travail, mais il était obligé à faire le travail de 

tous ceux qui ne travaillaient plus, et en plus, on ne savait pas jusqu’à quand ils seraient tous 

embauchés. Donc ma belle-fille, bien qu’elle ait un master en environnement qu’elle a fait en 

Californie, mais du point de vue du travail, ça ne permettait pas de gagner sa vie ici. Alors elle 

s’est convertie dans le high-tech, et elle aussi, elle a travaillé dans une société de high-tech ou 

50% du personnel avait été viré et qu’on ne savait pas… Même l’enfant, Yonatan, a dit, Je ne 

sais pas, et qu’est-ce qui va se passer si on les vire, papa et maman ? Parce qu’on virait toujours 

quelqu’un d’autre. Puis un proche, un cousin à elle avait ouvert une société, il était à Atlanta 

avant, et il leur a proposé un travail, et ils sont partis à Atlanta. Entre-temps, ma belle-fille, Ofra, 

elle continue dans le high-tech, et Gaï est passé… il a fait encore une formation, un cours, un 

diplôme, je ne sais pas, de la gestion de projet, et il travaille dans une société, Melker ça 

s’appelle, et ils ont des contacts avec Israël et avec des usines en Israël, le quartier des sciences, 

je ne sais pas exactement comment ça s’appelle. Et heureusement pour moi, on l’envoie en Israël 

au moins deux fois par an, donc je les vois. Voilà, ils sont aux Etats-Unis. Ma fille est à Haïfa et 

elle n’est pas mariée, elle n’a que des chiens et des chats. Mais aussi… ça aussi il faut… et voilà, 

ils sont bien. J’ai de la famille, j’ai des frères, une sœur qui n’est déjà plus, et des neveux, Dieu 

merci, parce que j’ai deux frères à Beni-Brak, donc j’ai des neveux et déjà une troisième et une 

quatrième génération… 

Qu’est-ce que ça veut dire ? Une partie d’eux sont devenus religieux ? 

L’histoire est que la famille était religieuse, et donc chacun a tiré dans une autre direction. Mais 

chez moi aussi la maison est casher, et j’ai des couverts spéciaux pour Pessah. Mais si, je prends 

la voiture le Shabbat, un peu moins ces dernières années, mais absolument… je ne fais pas la 

cuisine le Shabbat, pas de linge, je ne travaille pas le Shabbat, mais j’allume la télévision ou 

quelque chose comme ça. J’ai deux frères à Bnei-Brak dont un… les deux, je n’aime pas les 

mots orthodoxes, parce que ça va ensemble avec toutes ces connotations, qu’ils font la misère 



262 

 

aux autres et qu’ils se mêlent des affaires des autres. Ils observent toutes les prescriptions de 

façon très stricte, ce sont des « talmid haham » par excellence, chacun, le grand frère est plus 

orthodoxe et plus strict, c’est un élève de Hahzon Ish172. Il est vraiment grand connaisseur de la 

Torah. Mon autre frère aussi… en yiddish on dit, vous parlez le yiddish ? Il a aussi… il a étudié 

dans un lycée religieux et il a terminé le bac avec une moyenne de dix, de cent, il est tout 

simplement très, très doué, et pendant toutes les années il a travaillé, il a dirigé le centre 

d’éducation à Zikhron jusqu’à il y a deux ans. Et ma sœur habite au quartier de Nordia, ils font 

partie des fondateurs du mochav. Et j’ai de la famille, Dieu merci, de toutes sortes, mais on a un 

lien, ce n’est pas comme s’il était tellement orthodoxe que ma fille ne veut pas y aller pour le soir 

de Pessah, ça n’abîme pas l’intérêt mutuel, on rend visite quand quelqu’un est malade, on aide 

quand on a besoin. Ça, on a appris ça à la maison. Ça c’est quelque chose que je ne comprends 

pas, comment des frères peuvent ne pas s’occuper les uns des autres, ou ne pas être loyaux les 

uns aux autres, mais c’est parce que nous avons reçu ce genre d’éducation. Peut-être c’est ce qui 

nous a tenus pendant les années difficiles, je ne sais pas. Cette assurance… voilà. Ça c’est 

l’histoire, longue et intéressante. Je dis, quand je dois raconter aux élèves l’Histoire entre Shoah 

et État, je dis Regardez moi. Je suis née le 29 novembre, avant qu’on déclare l’État d’Israël, neuf 

ans avant qu’on déclare l’État d’Israël. 

(Interruption) 

… Vraiment, ma vie c’est l’Histoire. Tout le monde me dit, Pourquoi tu n’écris pas ? Je ne veux 

pas écrire, je veux raconter. Tout le monde écrit, et aujourd’hui on ne sait plus qui a écrit tout 

seul et qui avait un nègre. Non… mes enfants ont entendu les histoires, mes petits-enfants, selon 

leur âge, surtout le petit-fils, mon petit-fils a 19 ans, il a entendu beaucoup plus. Ma petite-fille, 

elle a presque 15 ans mais elle est beaucoup plus sensible, je n’ai pas pu lui raconter. Elle sait 

pour les camps, elle sait une partie des choses, elle sait d’où ça vient, le fait qu’on ne jette pas la 

nourriture et qu’on ne dit pas que la nourriture n’est pas bonne, ni qu’on dit : je meurs de faim, 

car, c’est à dire… j’en parle petit à petit. Tu peux avoir très faim, mais de mon point de vue, ne 

dis pas que tu meurs de faim car je sais de quoi il s’agit. Donc ils savent, les enfants évidemment, 

le fils, la fille et la belle-fille, tous. J’ai aussi… ma belle-fille est charmante, elle est comme ma 

fille, vraiment comme ma fille. Donc je ne me plains pas, et je dis que dans la Promotion (de la 

jeunesse), personne ne veut entendre… Il y a une nouvelle enseignante ici que je forme, Ra’aia, 

                                                
172 Avrohom Yeshaya Karelitz, l’un des plus importants rabbins de la communauté orthodoxe. 



263 

 

c’est une fille religieuse mais j’ai dit, vraiment, qu’elle a tout pour devenir un excellent prof. 

Tout d’abord, elle est bienveillante, elle a la patience, la curiosité, le savoir, et elle a assez de 

confiance en elle mais pas trop, c’est à dire qu’elle demande quand elle n’est pas sûre. Et je lui ai 

dit que je pensais qu’elle pouvait être mon héritière avec le temps. Ne dites pas une chose 

pareille ! Ne dites pas une chose pareille ! Ça ne peut pas être sans vous. J’ai dit, Bon, tout peut 

être sans moi. Mais entre-temps, j’ai l’énergie et la volonté et… Je dis que les élèves aiment 

apprendre. Avant que je ne voie qu’un enfant s’ennuie, que ce soit ennuyeux d’éduquer, ou bien 

qu’il évite les cours, c’est là que je saurai que je dois partir. Mais quand un élève ne vient et qu’il 

dit, Ce n’est pas parce que je ne veux pas apprendre, je n’arrive pas à me lever. Il éprouve le 

besoin d’expliquer que ce n’est pas à cause de moi mais à cause de lui-même, alors ça va. 

Sarah, j’ai quelques questions. 

Je vous en prie. 

Tout d’abord, vous venez de dire quels sont les traits de caractère qui sont importants pour 

un enseignant. 

Tout d’abord il doit avoir des larges connaissances, beaucoup plus de ce qui est écrit dans le livre 

et beaucoup plus que ce qu’il prépare entre un cours et un autre, il doit avoir la matière qu’il 

enseigne, dans sa discipline, et il vaut mieux aussi dans d’autres domaines, une large culture. Ça, 

c’est par rapport à la tête. Par rapport au caractère, tout d’abord il doit aimer le travail, il doit 

aimer les enfants, il doit être conscient de lui-même, en quoi il est bon et en quoi il n’est pas bon, 

et en conséquence il pourra aussi… il n’aura pas de problème à admettre qu’il a fait une erreur, 

qu’il y a des choses où il se trompe. Il doit respecter toute personne, respecter les élèves, peu 

importe leur niveau, et aussi exiger d’être respecté. C’est à dire que du moment… Moi, je n’ai 

pas du tout de problèmes avec ça parce que, tout d’abord, je dis, Je vous respecte, respectez-moi. 

Je ne peux pas… même si partout ailleurs vous utilisez ces mots que vous utilisez/ 

(Interruption) 

Mes oreilles ne veulent pas entendre ces mots-là, respectez moi et ma présence. J’espère 

qu’ailleurs non plus vous ne parlerez pas comme ça, mais pas ici. Vous pouvez voir quand 

quelque chose leur échappe de la bouche, et qu’ils le cachent. Donc ça veut dire qu’il doit 

respecter les élèves, et vraiment, ne pas regarder du haut en bas, parce que je crois, et ce n’est 

pas juste un slogan, je crois que pour certaines choses, ils sont plus intelligents que moi. Le plus 

petit enfant, chacun a de quoi apprendre de lui. Et l’enfant qui a un QI bas, pour une partie c’est 



264 

 

un problème de QI et pour une autre c’est un problème de retard environnemental, et une grande 

partie des élèves sont tout simplement… c’est un miracle qu’ils sachent ce qu’ils savent. Si on 

regarde leur passé… ils racontent qu’ils ne viennent plus à l’école depuis le CE2, alors comment 

ça se fait que vous savez quand même lire et écrire ? Vous êtes un génie. Et j’y crois, ils méritent 

vraiment du respect. D’un autre côté, si quelqu’un ne fait pas des choses… Si quelqu’un promet 

qu’il viendra à une certaine heure et qu’il ne vient pas, que je suis assise à l’attendre, alors je me 

fâche. Et même, je m’organise, si je suis en retard ou bien, si je ne viens pas, je vous le dirai par 

téléphone ou par texto à la maison. Donnez-moi le même traitement. Et ils ont appris ça. Quand 

un enfant ne vient pas, pour une raison ou une autre, il sait qu’une heure avant ça, avant que je ne 

sorte de chez moi, je leur dis, Informez le moniteur, informez qui vous devez informer, mais 

informez moi personnellement pour que je n’aie pas l’impression que vous méprisez mon temps. 

Car moi, je respecte votre temps. C’est à dire, à mon avis, un enseignant doit avoir, parmi ses 

traits de caractère… il doit être soigné, et du point de vue esthétique, et du point de vue du 

langage. Je dis que, quand je vais rencontrer des élèves, c’était comme si j’allais rencontrer le 

Premier Ministre et plus. Parce qu’il remarquent la coupe de cheveux, ils remarquent les 

vêtements, c’est à dire qu’il faut être esthétique, il faut être soigné, il faut être propre. Le respect 

de la personne. Et au-delà de ça, je pense que… Évidemment, un professeur doit être sincère, 

mais toute personne doit être sincère, et assumer ses erreurs. 

(Interruption) 

Vous voyez comment les élèves entrent. Cette histoire, vraiment, où une personne doit être 

sincère, et j’ai vu ça et à l’école et partout ailleurs. Tu as fait une erreur, tu as oublié, tu t’es 

trompé, admets-le, rien de grave ne s’est passé. Par exemple, hier il y avait une situation, deux 

élèves étaient assis ici, en général je ne réponds pas au téléphone ni on m’appelle pendant le 

cours, et s’il y a quelque chose, je dis : Je suis en plein cours, je ne peux pas. Mais mon grand 

frère de Bnei-Brak… j’ai dit aux élèves, je leur ai dit, C’est un juste, dans le double sens. Je leur 

ai expliqué, l’un savait ce que c’est, l’autre – non. Il est vraiment un juste. Et il m’a appelé. Lui 

dire que je ne peux pas lui parler à ce moment-là… 

(Interruption) 

Lui dire que je ne peux pas parler avec lui… il est tellement soucieux et tellement sensible. J’ai 

demandé pardon aux élèves. Et ils sont restés assis à travailler, et j’ai dit… C’est une situation où 

il voulait quelque chose et moi… il insistait, il voulait que je vienne chez lui pour le soir de 



265 

 

Pessah. Je ne peux pas, ça va me rendre dingue de passer le soir de Pessah chez lui à Bnei-Brak, 

ça ne me va pas du tout, et d’ailleurs, je vais aller voir ma sœur. C’était difficile pour lui 

d’accepter un refus. Donc après, j’ai expliqué ça aux élèves. J’ai parlé, des larmes aux yeux, 

parce que je ne voulais pas lui dire toute la vérité, ni je ne voulais mentir, ni… Il m’a mise dans 

une situation difficile. Après, j’ai expliqué aux élèves, j’ai dit, Voyez-vous, vous savez que je ne 

parle pas au téléphone pendant le cours. C’était une situation spéciale, il est tellement sensible, 

c’est dur de décrire cette personne, il est tellement… À Beni-Brak, quand il entre quelque part, 

les gens se lèvent des deux côtés pour lui laisser le passage. 

(Interruption) 

On le respecte tellement, les gens sont prêts à payer le lycée religieux ou quoi que ce soit comme 

endroit… il a toujours travaillé, il a toujours enseigné et travaillé. On le respecte comme… 

quand on entend que je suis la sœur de Bezalel, c’est comme j’étais vraiment… la fille du Rabbin 

Aba Trotsky, mais du point de vue de ses sentiments personnels et familiaux, je suis sa sœur 

cadette, plus jeune que lui d’un an et demi, Sarah’le, celle qu’il avait protégée dans les camps. 

Donc je ne pouvais pas le couper, j’étais obligée de parler, de lui laisser… ça a pris cinq minutes 

peut-être ou je ne sais pas combien de temps, donc après j’ai expliqué aux élèves pourquoi, dans 

ce cas-ci, j’ai parlé au téléphone, et pourquoi j’étais tellement émue, et je n’avais pas honte 

d’avoir les larmes aux yeux. Je leur ai demandé si j’avais exagéré dans mon explication – non. 

J’ai vu que ça leur faisait du bien de voir le côté humain, le côté faible, ce côté-là, car dans ce 

cas-ci ça les rend forts, eux aussi. J’en suis sortie d’une manière ou d’une autre, on a continué le 

cours, tout allait bien. Donc, c’est à dire, je pense… c’était quelque chose de plutôt extrême, une 

personne ne doit pas apporter tous ses soucis, un professeur ne doit pas apporter ses soucis avec 

lui en classe, mais il doit certainement montrer aussi la faiblesse qu’il a, son humanité. Et en fait, 

ce qui est exigé de toute personne, que ça soit un médecin… ce qui est exigé de toute personne 

qui travaille avec des autres, c’est aimer ça et respecter ça et vouloir faire ça, et c’est tout, et ne 

pas s’en fatiguer, ni s’en ennuyer. Quand je vois un texte que nous travaillons longtemps, je peux 

arrêter avant la fin en disant, Les gars, n’est-ce pas ennuyeux ? Dites, Pour moi c’est déjà 

ennuyeux, ça fait trop longtemps qu’on couve ça, je vais enseigner toutes les autres choses à 

partir d’un autre texte. Et là, une lumière allume leurs visages, parce que, si moi je m’ennuie, 

alors c’est sûr qu’eux aussi s’ennuient. Il y a des choses où je dis, Je sais que ce n’est pas 

terriblement intéressant, j’essaie de le faire de la manière la plus intéressante possible, mais les 



266 

 

nombres en masculin et en féminin, on doit les apprendre. Il y a des choses qu’on n’apprend pas 

par intérêt mais qu’on apprend pour l’examen. Pour d’autres choses, j’essaie de le faire de la plus 

belle manière que je connais, mais ça peut être ennuyeux. Ou les groupes des verbes. Ce qu’on 

est obligé d’apprendre. Ce n’est pas intéressant. Ce n’est surtout pas intéressant quand je ne peux 

pas expliquer la profondeur grammaticale, pourquoi, à cause des raisons phonétiques, les choses 

se modifient et tout ça. C’est exagéré, je n’ai pas besoin de leur expliquer ça. Donc la technique 

et des choses comme ça, on est obligé de les connaître pour l’examen, et même si c’est 

ennuyeux, on fait ça. Mais là où on n’a pas besoin de s’ennuyer, il faut essayer beaucoup d’être 

le plus ouvert possible, le plus créatif. Le plus grand compliment qu’un élève m’a fait, je sais… 

on a apporté ici, quelqu’un a apporté une lettre ou quelque chose comme ça et nous en avons fait 

un cours. Alors il a dit, Vous, même à partir du ticket de caisse du supermarché, vous pouvez 

faire un cours. J’ai dit, Vous avez raison, et nous allons faire ça. On prend le ticket de caisse du 

supermarché, on compare les provisions et les différents prix, et d’après le ticket de caisse… je 

dis que d’après le ticket de caisse je peux apprendre à connaître la famille, allons voir ce qu’on 

peut en apprendre. Donc les quantités de nourriture, et combien de personnes il y a, et ce qu’ils 

aiment manger… Vous pouvez écrire une rédaction sur un ticket de caisse du supermarché. Mais 

qu’un élève dise ça… c’était… c’est ce que, je pense, un professeur doit être. 

Et pourquoi… Les enfants qui arrivent à HILA sont des enfants qui avaient échoué au sein 

du système éducatif. Quelle en est la raison, à votre avis? 

Plusieurs raisons. Une première raison, à mon avis, c’est tout d’abord une histoire des 

bouleversements, des changements dans le statut familial, des changements du lieu de vie. 

D’autres raisons… ils se perdent, tout simplement, ou bien c’est à cause des troubles d’attention, 

que je ne peux… je ne fais pas tout passer pour des troubles de l’attention, il y a aussi la paresse 

et tout le reste, mais une partie c’est vraiment… J’ai dit que dans certaine matière, en maths ou 

en hébreu, quand vous perdez le cheminement, vous ne pouvez plus l’attraper… parce que, si 

vous n’avez pas entendu quelque chose dans une chapitre d’Histoire, et qu’après on le répète, 

alors vous allez, Ah, c’est pour ça que ça c’est arrivé, ou, C’est là que ça s’est arrivé, vous 

pouvez le rattraper. Mais si vous n’avez pas compris l’explication pourquoi… comment trouver 

le sujet dans une phrase, le prédicat, le verbe, plus tard on aura beau vous le répéter, ça vous 

passera à côté de l’oreille, vous n’allez rien capter. C’est à dire que les grands cadres, les grandes 

classes… ils s’y sont perdus, quelque part le lien a été coupé. Puis, il y a aussi l’histoire de 



267 

 

professeurs, que les professeurs ne font pas tous attention… Je vous dis, ça j’ai appris très vite, 

faire une introspection, ça j’avais déjà appris à Wadi Salib, me rappeler à la fin de la journée qui 

était absent selon leurs places, et plus tard j’ai développé ça. C’est à dire qu’à Ramot Eshkol, 

avoir déjà trouvé la tranquillité dans l’école, j’en ai fait une technique où tous les matins, avant 

de commencer le cours, on disait « bonjour » en se regardant dans les yeux. Et je disais… je 

passais avec les yeux d’un enfant à l’autre, ça prend exactement une minute pour les regarder, et 

par ci et par là, Vous vous êtes fait couper les cheveux, ça vous va… Votre chemise est nouvelle… 

Je ne sais pas, quelque chose… ou, Vous n’avez pas bien dormi ? Vous êtes fatigué ? … et 

quelque chose comme ça. Et c’est seulement après qu’on passe à l’ordre du jour, et l’enfant se 

sent déjà important, il sait déjà qu’on a fait attention à lui. Mais on ne fait pas ça, on ne fait pas 

ça assez. Maintenant, il s’agit aussi d’écouter, les enseignants n’écoutent pas les enfants. 

Quelque chose que j’ai appris, je ne me rappelle plus de quoi et où… j’avais toujours, à côté du 

tableau, une feuille de papier comme ça, et je disais, Je ne peux pas répondre à chacun quand il 

veut, je ne peux pas réagir, c’est le milieu du cours et tout… S’il vous plaît, écrivez-le pendant la 

pause, ceux qui doivent me parler, et je promets que je ne rentrerai pas chez moi jusqu’à ce que 

je… Et réfléchissez si c’est urgent ou pas. Parce que si c’est urgent, alors je resterai encore une 

heure, je resterai tant de temps… Et tenir cette parole. Et si, un jour, je dois partir plus tôt, donc 

annoncer aux enfants, Regardez, aujourd’hui, si quelqu’un s’inscrit, on s’en occupera 

seulement… C’est à dire, être constant, et c’est une chose dont les professeurs ne sont pas 

conscients : quand un enfant veut vous parler et que vous ne pouvez pas lui répondre, c’est pire 

qu’une gifle. Mas s’il peut vous faire confiance qu’éventuellement vous allez lui répondre, il 

aura une sécurité, et c’est ce qui leur manque. Maintenant, probablement, tous les élèves, la 

plupart des élèves, tous les élèves, parce que même chez ceux où ça se manifeste par le contraire, 

c’est aussi… Ils souffrent d’un manque de confiance en soi et d’un manque de conscience de soi, 

une petite conscience de soi. Soit on leur a dit qu’ils étaient idiots, soit ils ont le sentiment d’être 

idiots. Parfois ça se manifeste par un surplus de confiance en soi, mais c’est exactement la même 

chose. C’est le système et les professeurs, parfois c’est aussi la famille. Cette histoire que… 

chaque enfant passe par une certaine période où il a du mal a se réveiller le matin. Si les parents 

n’insistent pas pour qu’il se couche à une certaine heure, qu’il ne traine pas dehors jusqu’à deux 

heures du matin, et qu’ils maintiennent ça, ce n’est pas agréable, aucun parent n’aime se bagarrer 

avec l’enfant pour qu’il se réveille le matin, mais ça fait partie de la responsabilité parentale. 



268 

 

Donc une partie non-négligeable c’est aussi cette histoire des parents qui n’insistent pas. Quand 

une élève me dit… on était en train de lire quelque chose… Quel enfant de 13 ans écoute ce que 

sa mère lui dit ? Alors moi je dis, L’enfant qui écoutait sa mère, ce qu’elle disait, quand il avait 

5 ans, et si on a continué de la même manière, alors à 18 ans aussi il prendra en compte ce que 

sa mère dit, et même à 40 ans ce sera important pour lui ce que sa mère pense. Et cette fille se 

présente à l’examen de douze années d’étude, et effectivement, ces derniers mois on ne la voit 

pas, et elle méprise sa mère et elle méprise son père, et elle fait ce qu’elle veut. C’est à dire que 

si les parents… Une partie de l’échec c’est un échec de la maison, de parents, c’est ce que je 

pense. 

Une dernière question, Sarah. Avez-vous entendu parlé des théories de la pédagogie 

critique ? 

Non. 

Est-ce qu’il y a des théories dont vous vous souvenez de vos études au long des années ? 

Il y avait tellement… Je ne me rappelle pas de théories. C’est à dire, je… de ce point de vue, 

je… Je peux me rappeler des méthodes de travail, j’ai pris énormément de choses du Docteur 

Moshe Kaspi, qui avait aussi… j’avais des stagiaires toutes les années, aussi ceux d’Aliza Gouri, 

du Séminaire David Yalin, et aussi de l’école libre du Docteur Kaspi. Et cette histoire, par 

exemple… une chose très importante que j’ai apprise chez lui, il est venu dans ma classe 

plusieurs fois quand ses stagiaires y étaient, il m’a demandé si j’avais remarqué que la plupart du 

temps je regardais dans un sens, contre le soleil… je n’aime pas tellement la lumière. Donc il y a 

des élèves que je vois moins que des autres, parce qu’ils se trouvent dans mon côté ‘aveugle’, 

soi-disant. Donc je lui ai demandé… il m’a proposé d’alterner les rangs, c’est à dire qu’ils 

changent de rang toutes les semaines, toutes les deux semaines, que ce rang-ci se met ici, et celui 

du milieu là-bas etc., qu’il y ait une rotation. Et ils ont accepté ça avec amour. C’est à dire, 

l’histoire… Mais des théories comme ça, je ne m’en rappelle pas. Je ne les ai pas intégrées, je 

n’ai pas appuyé sur « Enter » quand je les ai apprises. 

(Suite de l’enregistrement) 

Non, il y a vraiment quelque chose… une âme, qu’on ne peut pas… une valeur ajoutée que 

beaucoup de chanteurs n’ont pas. Aujourd’hui, ce matin j’ai pleuré encore une fois en écoutant la 

chanson, Yehuda Poliker173 qui chante un poème de David Grossman174, On venait de le me 

                                                
173 Chanteur. 



269 

 

donner qu’on me l’a pris. Donc écouter, pour mon plaisir. Mais je sais apprécier que l’un 

n’annule pas l’autre. Et si je veux donner un exemple d’une métaphore, j’ai eu la chance d’en 

trouver une justement dans une chanson d’Eyal Golan175, où il dit, dans une des chansons, Ta 

beauté caresse ma vie. C’est une double métaphore, et c’est une chanson d’Eyal Golan, et j’ai eu 

de la chance de l’avoir trouvée, et pas seulement chez Biailik et Alterman176. Alterman c’est mon 

idole mais par-ci et par-là je leur apporte ça aussi. C’est à dire, un enseignant doit savoir… je 

connais un peu les maths, mais ils voient, quand je suis assise… J’enseigne toujours avec 

Nathalie177 dans la même salle, donc au long des années… donc je connais les maths pour 

préparer pour les examens du bac, et je connais le calcul pour enseigner jusqu’en 6ème. J’ai utilisé 

cette méthode-ci, cette méthode-là, mais ce ne sont pas les choses où je suis la plus forte. 

Maintenant, elle dit que je les aide avec les maths parce que j’ai entendu ça tellement de fois. 

Donc j’apprends toujours ces choses-là. C’est à dire, l’empressement… pas seulement 

l’empressement, la volonté… Aussi, on m’a dit une fois, le plus grand cadeau qu’on peut faire à 

Sarah c’est un mot qu’elle ne connaît pas. Et ça m’est arrivé, j’avais un élève dont j’avais 

l’attention complète à condition que, à la fin du cours, il me fasse un test avec le dictionnaire. Je 

dis, Dans le dictionnaire hébreu d’Even-Shoshan tu trouveras des mots que je ne connais pas. – 

Alors comment ça se fait que vous connaissez tous les mots dans le dictionnaire anglais ? Alors 

je lui ai dit que ce dictionnaire-là contenait des mots pratiques, beaucoup moins… Je sais que 

dans le dictionnaire hébreu il y a énormément de termes techniques. Et une fois, pendant un 

cours où on parlait des noms hébraïques, l’histoire des mots étrangers qui envahissent l’hébreu, 

et on parlait des noms. Il m’a dit, « Karine ». J’ai dit que Karine n’était pas un prénom hébreu. 

Alors un élève me dit, Sarah, vous vous trompez. Karine est un mot hébreu. - Cherchons dans le 

dictionnaire. On a cherché dans le dictionnaire, il s’est avéré que le gars avait étudié autrefois 

dans une école navale, et que Karine est la partie inférieure du bateau. Merci beaucoup ! C’est 

une grande joie pour moi ! Je ne savais pas, vraiment, qu’est-ce que je connais en bateaux, je ne 

connais pas non plus les éléments du moteur et toutes sortes d’autres choses. Mais plus tard il a 

dit, J’ai fait un cadeau à Sarah aujourd’hui, je le lui ai appris un mot en hébreu. C’est vrai, c’est 

vrai. Et il faut… je crois en ça. 

                                                                                                                                                       
174 Ecrivain. 
175 Chanteur. 
176 Ecrivains canoniques de la littérature hébraïque. 
177 Enseignante au centre de HILA. 



270 

 

Je vous remercie beaucoup, c’était fascinant. 
 

Shlomo 

 

Bon. Alors racontez-moi depuis le début, où vous êtes né, votre famille… 

Euh… Je suis né à Netanya, dans un quartier qui s’appelle Ein Hatkhelet, qui est un quartier… le 

quartier le plus au nord de Netanya, il est à la limite du conseil régional de la Vallée de Hefer. Je 

suis né dans une famille orientale, yéménite, de père et de mère, dans un quartier mixte. Pas un 

quartier… un bon quartier. C’est à dire, bien qu’il soit mixte, ce n’était pas des cités, c’était des 

pavillons, ce qui est à mes yeux très important quand je pense à mon passé. La plupart d’entre 

eux étaient orientaux, une partie étaient des rescapés de l’Holocauste. Mon enfance, je m’en 

souviens, dans un quartier très très mixte, avec une hégémonie, disons orientale, mais aussi 

avec… aussi avec toutes sortes de groupes de population, bref. Près de la mer, une enfance jolie, 

normale quoi, vous savez. À moitié périphérique quoi, normale. Euh… Mon lycée… 

Vous êtes combien d’enfants ? 

J’ai un frère plus jeune que moi. Une sœur, deux sœurs plus âgées, euh… j’ai deux sœurs plus 

âgées, elles sont mariées avec des enfants et tout… Moi, j’ai quitté le quartier à… au lycée, j’ai 

quitté le quartier, je suis allé à l’école à Jérusalem, dans une école qui s’appelait Le Collège 

Bezeq178, l’école technologique de la société Bezeq. Aujourd’hui ça n’existe plus. Vous 

connaissez ? Vous en avez entendu parler ? Donc j’ai fait mes études dans ce collège… 

Parce que vous avez voulu ? Ou parce que vous êtes passé par un tracking? 

Écoutez, c’est une question, une grande question. Je ne sais pas. Je pense que quelque part, mes 

intuitions, même à cet âge-là... si j’essaie d’y penser aujourd’hui, c’était de sortir du quartier 

d’une manière ou d’une autre. Ça, c’est ce que je pense, et mon père à l’époque l’a encouragé à 

                                                
178 Bezeq, entreprise qui, jusqu’au milieu des années 90, avait le monopole national du système 
de télécommunications en Israël. Pour créer de la main-d’œuvre, elle a ouvert un lycée 
technologique, où des jeunes pouvaient obtenir un certificat de technicien et travailler dans 
l’entreprise. 



271 

 

mon grand étonnement. Une famille assez conservatrice dans l’ensemble, vous savez, une 

famille religieuse… À ma grande surprise, mais aussi grâce, vous savez, au chemin que mes 

deux sœurs avaient fait auparavant dans leur éducation et tout, donc il a foncé. C’était aussi une 

époque où l’éducation professionnelle était très… vous savez, une grande entreprise, bien 

établie, vous promet un emploi en CDI, Venez avec nous, des coûts assez bas car vous vous 

engagez à travailler après l’armée et l’école. J’ai déménagé à Jérusalem, ma grande sœur a aussi 

beaucoup beaucoup soutenu, et apparemment elle a beaucoup poussé..., et à la fin je suis allé 

faire des études au Collège Bezeq à Jérusalem, et çà a été de bonnes années, de bonnes années. 

C’était la Jérusalem d’avant la première Intifada, c’était une ville différente de ce qu’elle est 

aujourd’hui, une ville beaucoup plus ouverte, beaucoup plus folklorique si on peut dire ça. Des 

études dures. Certes, on nous gâtait, avec toutes les conditions en place, je sais que la société 

(Bezeq)... aujourd’hui je sais qu’elle y a mis beaucoup beaucoup d’argent au niveau des budgets. 

Vous savez, ce genre de réflexion sur un tracking dans le système d’éducation. Aujourd’hui 

quand j’y pense, ça me semble être la chose la plus irréaliste au monde, enseigner à des enfants à 

l’âge du lycée, les transformer en la génération future de l’entreprise, vraiment… tracking c’est 

un mot gentil pour décrire ce qui s’y passait. Et c’est une chose qui m’intrigue, parfois ça 

m’intrigue de réfléchir, voir qui... qui est devenu quoi, vous savez. Je sais que beaucoup ne sont 

plus… Aujourd’hui on l’a fermée, vous savez, probablement ils sont arrivés à la conclusion que 

ça ne marchait pas, vous savez, la mondialisation, les gens cherchent toutes sortes d’autres 

choses, pas forcément, vous savez, se connecter aux grands syndicats, disons ça comme ça. Là-

bas j’ai fait l’armée, le… pardon, le lycée. Je n’étais pas un excellent élève, non pas que je 

n’avais pas les capacités. C’est juste que ma tête était occupée par d'autres choses probablement. 

Mon père est décédé quand j’avais 17 ans, avant l’armée, dans un accident de voiture. 

Un accident de voiture ? 

Oui. Et ça aussi, ça a eu un effet sur les études. J’avais aussi une bonne amie à l’époque qui est 

décédée du cancer pendant le lycée, il y a eu quelques chamboulements à l’école. Je ne m’en suis 

pas vraiment tiré… je m’en suis tiré à l'arraché du point du vue du Bagrout etc. Il me semble 

même avoir complété les Bagrouts après l’armée. C’est intéressant parce que j’ai fait… j’ai 

complété les Bagrouts sans aucun rapport à rien après l’armée. Peut-être on va y arriver, dans 

l’ordre chronologique. Et voilà, j’ai terminé les… les études là-bas au Collège Bezeq, ce qui était 



272 

 

évidemment une expérience, des enfants de tout le pays, des études vraiment du haut niveau, des 

normes très élevées, vous savez, cinq unités en électronique, cinq unités en électricité, en 

physique, vous savez, cinq unités en communication, en téléphonie et tout le… vous savez. 

Puis… l’armée, bien sûr c’était directement dans l’électronique dans l’armée de l’air etc. Le 

premier jour, au BAKUM179, vous savez, je me suis proposé comme ça plutôt naïvement, sans 

avoir une certaine préférence. Ils m’ont dit, D’accord, va dans l’armée de l’air, électronique, le 

Collège Bezeq etc. Bien sûr, il faut signer ici que tu t'engages d'avance dans l’armée de 

métier180. Vous savez, sans que… vous savez, vous êtes un gosse, vous ne connaissez pas trop. 

Alors j’ai été engagé d’avance et chez Bezeq, et dans l’armée de métier… J’ai fait l’armée, j’ai 

fait l’armée comme il faut/ 

(Interruption) 

J’ai fait l’armée, j’étais dans une sorte de dispositif d’intégration d’une technologie. A l’époque 

on commençait à introduire tous ces moyens spéciaux de vision nocturne. A l’époque ça venait 

seulement d'arriver. Ça a commencé, si vous vous rappelez, suite à « la nuit des deltaplanes »181, 

quand des deltaplanes sont rentrés, alors on a dit, il faut couvrir le ciel du nord avec la vision 

nocturne, les apercevoir. On a introduit… nous avons intégré ces technologies là-bas dans le 

dispositif antiaérien, j’y ai été technicien, le premier à installer... et qui a suivi une formation en 

usine civile etc. J’ai fait un bon travail là-bas, je pense, somme toute, dans l’armée. Vis-à-vis de 

l’armée j’ai été quitte de mon point de vue. C’est à dire, je n’aimais pas l’uniforme, je n’aimais 

pas le cadre, je n’aimais pas la discipline, je ne… je dirais même, je méprisais ce dispositif de 

logistique, et vous savez, de… je ne sais pas, je n'avais aucun rapport à tout ça. Et… mais j’ai 

fait mon travail comme il faut, c’est à dire, vous savez, je me suis dit que pendant trois ans j’étais 

à eux, qu’ils fassent ce qu’ils veulent. Puis le moment où je devais être libéré est arrivé, et j’ai 

remarqué tout à coup que mon ordre de libération tardait pour une raison que j’ignorais. J’ai vu 

que toute ma promotion, tout le monde l'avait déjà reçu etc. Alors je suis allé voir le commandant 

de l’unité, les commandants, j’ai commencé à demander, qu’est-ce qui se passe ? ça va ? Ils 
                                                
179 Bsis Klita UMiyun, base de réception et de placement, est le premier lieu où arrivent les 
nouveaux soldats. 
180 Le service militaire est de 3 ans pour les hommes, mais il est possible de signer un 
engagement pour l'armée de métier de 2 ou plusieurs années supplémentaires 
181 Opération palestinienne dans le nord d’Israël où des Palestiniennes ont traversé la frontière 
depuis le Liban sur des planeurs pour attaquer une base militaire. 



273 

 

m’ont dit, non, tu… tu as commencé et… tu dois former la génération à venir, tu fais partie de 

l'armée, de l'armée de l'air, tu es… you stay. J'ai changé de tête, je me suis dit, oh là là, qu’est ce 

que j’ai fait… 

Quelle histoire ! Vous n’en étiez vraiment pas conscient ? 

Je n’en étais vraiment pas conscient. Vous voyez, l’armée fait signer en masse, par tonnes, puis 

elle garde, je ne sais combien… un pour cent, deux pour cent, vous savez, ce n’est pas… et tout 

le monde autour de moi, vous savez, s'attendait à ce qu’on les garde, et moi, ce n’était pas du tout 

ce que je voulais. Bref, j’ai commencé à faire des allers retours, et des entretiens avec des 

commandants etc. Laissez-moi partir, je suis pas… je ne suis pas… je suis ceci… je suis cela… 

Ils n’ont pas lâché. Le premier jour de mon service dans l’armée de métier je ne suis pas venu. 

J’avais fait mes trois ans parfaitement, c’était comme ça… moralement à mes yeux ça devait se 

passer comme ça, j’avais fait mes trois ans parfaitement. Ce jour… ce jour-là je ne suis pas venu. 

Puis j’ai été absent une certaine période puis je suis retourné à l’unité, on a commencé à me 

blâmer, Qu’est ce que t’as fait ? Et ci... et çà… on te donnera tout ce que tu veux, on te donnera 

un appartement à Haïfa, on te donnera ceci… viens, reste, c’est important. Je leur ai dit, aucune 

chance que je reste. Je ne peux pas, je ne peux pas mettre l’uniforme sur moi, pas d’appel 

matinal, ce n’est pas moi, ce n’est pas… un an de ma vie, ça ne me va pas. Je n’aime pas trop ce 

que je fais, je le fais bien, je ne l’aime pas. Je ne pense pas que vous ayez le droit de mettre un 

gosse de 18 ans, en face d'un officier de placement, vous savez, il signera n’importe quoi, il ne 

comprend pas du tout la signification. Bref, on m’a envoyé en prison militaire. J’ai eu de la 

chance, vous savez… je ne sais pas si c’était par intelligence ou pas… comme j’avais été... 

j'avais refusé seulement après… après la fin de mon service régulier, alors j’ai été envoyé à la 

prison militaire avec les sous-officiers et officiers, disons. C’est à dire… 

La prison six182 ? 

Oui. Ça ne m’a pas trop impressionné. Le commandant de l’unité est venu me voir, il a continué 

de menacer etc. Je lui ai dit, écoutez, c’était comme ça, avant... la prochaine fois que vous aurez 

vraiment besoin de moi, quand il y aura ce qu’on appelle une urgence etc.... vous ne pouvez pas 

compter sur moi désormais, sachez-le. Bref, je suis retourné à l’unité pour un mois, puis l’ordre 

                                                
182 Prison militaire, au sud de Haïfa, pour des détenus à court-terme.  



274 

 

de libération est arrivé, on m’a libéré… voilà. Les années suivantes de 20 à 30, je les ai passées 

plus au moins, disons en voyage, en méditation, en perplexité. J’ai beaucoup été en Orient, j’ai 

été aux Etats-Unis, j’ai voyagé avec une copine. A un certain moment je suis retourné en Israël et 

entré chez Bezeq, je suis rentré travailler chez Bezeq. 

Vous avez quel âge aujourd’hui ? 

Aujourd’hui j’ai 38 ans, 38 ans et quelques. J’approche les 39. 

On change de place ? 

(Rigolant) Oui. 

Ok, donc vous êtes retourné chez Bezeq. 

Donc vous savez, vous signez… avec Bezeq aussi, vous signez un contrat où vous devez 

travailler au moins trois ans dans l’entreprise, puisqu’ils vous ont donné un métier et que vos 

études ont été en quelque sorte subventionnées. Tout était parfait, j’ai travaillé, j’ai commencé à 

travailler dans l’entreprise Bezeq, on m'a donné une voiture, toutes les conditions… en quelques 

mois j’ai obtenu un poste, un CDI, moi j'appelle çà « viens dormir jusqu’à la retraite ». Pas de 

problème, tout va bien, et puis voilà. Je faisais mon travail, vous savez, de façon très routinière, 

avec cette expérience d’être attaché à un grand syndicat, que ton chef n’est pas vraiment ton 

chef, c’est quelqu’un qui sert de médiateur entre vous et les travaux, mais vous savez, vous… 

vous êtes très protégé. Je faisais mon travail correctement, je crois, c’était très tranquille, c’est à 

dire, je n’avais pas de fonction stimulante ou particulière. Je n’y pensais non plus… je n’avais 

pas de motivation particulière pour faire des choses, je ne voyais pas non plus là bas un 

quelconque avenir. A un certain moment, après… je pense qu’après un an et quelque, je suis tout 

simplement parti. Je suis arrivé un jour au travail, je leur ai dit, ça y est, c’est fini. « Vous êtes 

fou ? Vous avez un CDI, vous avez ceci, vous êtes diplômé de Bezeq, l’avenir est devant vous, et 

ci et çà, là… Je leur ai dit, ce n’est pas moi, je ne peux pas. J’ai rendu la voiture, j’ai rendu les 

outils, vraiment comme ça par surprise. Avant, il me semble que j’avais demandé de prendre un 

an de congé sans solde et qu’ils ne me l’avaient pas accordé, et voilà. Alors… 

Et quelle était la motivation ? 



275 

 

Quoi ? 

Quelle était la motivation ? 

Je voulais partir en Inde pour une longue période. Et je pensais qu’un an c’était correct, ou bien 

j’ai demandé six mois, je ne me rappelle plus. Bref, ils ne me l’ont pas accordé, et je voulais 

vraiment partir. Je m'imaginais faire des ballades en Inde, vivre une sorte de liberté comme ça, 

partir d’ici. Je me sentais enfermé, je me sentais coincé ici, j’avais besoin d’un changement, 

d’une expérience, de quelque chose qui me changerait la vie, qui me donnerait quelque chose. Je 

ne sais pas, j’avais une sorte de… vous savez, quelque chose à l’intérieur me disait, commence à 

tourner un peu, va voir le monde genre, quelque chose comme ça. Alors j’ai rendu la voiture, j’ai 

tout rendu un beau matin et voilà. Et je suis parti en Inde. Je suis parti en Inde. J’ai voyagé, ça a 

été une expérience extraordinaire. J’avais 24 ans je pense ou quelque chose comme ça. C’était 

vraiment une expérience, disons, époustouflante. Cette coupure, la nature... et la société 

(indienne)… vous savez, qui est très peu-développée, et s’en est pas mal sortie de ce point de 

vue. Et voilà, j’ai été à peu près six mois en Inde, je suis rentré… je suis rentré en Israël, une 

lettre de poursuite judiciaire délivrée par les prud’hommes, de la part de l’entreprise Bezeq, 

m’attendait, disant que je n’avais pas rempli mes obligations, que je n’avais pas payé ce qu’il 

fallait payer, et voilà. Puis il y a eu une période dans ma vie où je suis parti comme ça encore une 

fois en Inde, je suis parti un peu aux Etats-Unis, je suis parti un peu là-bas, chaque fois je suis 

rentré et chaque fois cette histoire du métier technologique m’a toujours aidé à trouver des 

travaux temporaires entre deux périodes. Vous savez, faire des infrastructures, faire… à l’époque 

commençait la montée du Hi-Tech et il y eu un grand essor pour les entrepreneurs qui faisaient 

les infrastructures des immeubles, c’est à dire toute l’histoire des câbles, des armoires de 

communication, vous savez, des salles d’informatique etc., et moi c’était ma spécialité. Alors il y 

avait toujours un entrepreneur qui faisait ça et je pouvais venir travailler, faire un peu d’argent 

puis avancer. Et voilà, puis à un certain moment je suis parti encore une fois en Inde, et après 

l’Inde je suis parti aux Etats-Unis, j’avais le rêve d’entreprendre quelque chose là-bas et j’ai 

envoyé beaucoup de marchandise d’Inde aux Etats Unis. J’ai pensé que j’allais vendre et faire… 

et de fil en aiguille, finalement j’ai un peu traîné aux Etats Unis, ça m’a pris trois ans à peu près. 

J’ai simplement vécu là-bas. Pas vraiment avec une direction ou un but, j’ai simplement vécu 

quoi, j’ai fait toutes sortes de choses, j’ai fait pleins de boulots. Une sorte de période avec un 



276 

 

point d’interrogation parfois, si je me pose la question de savoir ce qu’il y a eu exactement. S’il y 

a une chose certaine que je puisse dire sur cette période, c'est que peut-être c’était un an de trop 

quoi. Ça c’est une chose que je peux dire, avec tout… vous savez... ce que ça vous apporte, vous 

savez, d’être seul, de vivre ailleurs. Et justement, peut-être parce que je n’avais pas de modèles 

différents, c’est à dire que tous les israéliens autour de moi étaient dans un truc comme ça 

d’argent, argent, argent, s’enrichir. Ce n’était pas vraiment ma motivation, de m’enrichir là-bas à 

ce moment-là, de me marier avec une américaine, d’obtenir des papiers, d’être un entrepreneur 

de quelque chose. Là-bas aussi le truc technologique a joué en ma faveur, j'étais très demandé 

dans des entreprises d’israéliens qui faisaient là-bas des projets de… vous savez, 

d’infrastructures et d’électronique aussi, parce que là-bas ça avait pris aussi. J’étais à Los 

Angeles à une période où la mairie publiait beaucoup d’appels d’offre pour informatiser les 

écoles. Donc ce sont des infrastructures pour les ordinateurs, etc. etc.,et j’ai bien travaillé dans ça 

et c’était bien. Bien sûr, j’ai travaillé aussi dans toutes sortes d’autres travaux, vous savez, par 

intérêt, par curiosité. J’ai eu des expériences là-bas, des expériences intéressantes, mais très 

bizarres et assez solitaires, quand je me regarde moi-même aujourd’hui et ma vie aujourd’hui, 

puis ce qu’il y avait à l’époque. Et voilà, à un certain moment j’ai ouvert là-bas une affaire de 

vêtements et j’ai commencé à m’occuper un peu de vêtements, je me suis déplacé, j’ai voyagé, 

j’ai acheté, j’ai vendu et… j’ai vu l’Amérique de l'intérieur. J’ai vécu un peu en Géorgie, j’ai 

vécu en Caroline de Sud, j’ai vécu à Los Angeles, j’ai tourné. Et voilà, je pense que j’avais 27 

ans quand je suis revenu en Israël, 27 ou 28, et vous savez, avec un point d’interrogation grand 

comme ça, après avoir passé des années à tourner, et après avoir eu déjà… après avoir été déjà 

dans toutes sortes d’endroits, vous savez, du point de vue du travail, du point de vue occupation, 

je ne savais pas tellement ce qui allait m’arriver, puis je pense que j’ai vécu un certain… pas le 

pire moment, mais une sorte de vide comme ça, vous savez, dans la vie. Donc ici je me suis 

retrouvé dans toutes sortes de boulots bizarres, j’ai fais la plonge dans des restaurants ici, vous 

savez, j’ai vendu des böreks, j’ai fait des petits chantiers , j’ai fait plein de choses. Moi, s’il y a 

une chose que je peux dire en me regardant, c’est que je n’ai pas peur du travail. Et voilà, à un 

certain moment… on doit reconnaître aussi que j’ai quelques bons amis, qui ont du flair, avec qui 

j’ai pu saisir une chance… qui ont pu créer cette chance pour moi, prendre avec eux une 

direction comme ça qu’on vous donne, vous savez, une réflexion. Puis un bon ami, qui a aussi 

passé du temps avec moi dans une partie des mes ballades, une petite partie, son sens de 



277 

 

l'orientation était un peu meilleur que le mien… non, on ne le dirait peut-être pas comme ça, 

mais différent du mien. Il a commencé à faire des études ici à… c’est un ami qui était avec moi 

depuis l’âge de 16 ans, je l’ai connu au Collège Bezeq, il commençait sa licence ici en maths à 

l’Université de Tel Aviv et il a dit, Viens à la fac, qu’est-ce que t’as à faire ? Continuer à 

travailler ? Viens faire des études. Tu avais toujours ce truc, tu avais toujours le… viens faire 

des études. Puis je me suis rappelé, vous savez, qu’effectivement, après l’armée, quand j’ai été 

libéré de l’armée, j’ai passé mon Bagrout vraiment directement, vraiment facilement. Vous 

savez, en candidat libre, j’ai complété par moi-même, sans… j’ai complété mon Bagrout et aussi, 

je ne savais pas pourquoi. Comme ça, alors j’ai eu le Bagrout. J’ai passé l’examen 

psychométrique d’entrée tout seul. Je ne suis pas allé dans un cours ou quelque chose, et ça s’est 

bien passé aussi, correctement pour quelqu’un qui n’a pas pris de cours, vous savez, j’ai eu une 

note moyenne comme ça. Et je suis entré à l’Université de Tel Aviv. Je suis entré dans la vie 

d’étudiant à l’âge de 27, 28 ans, j’ai appris la philosophie et la géographie. Pendant la licence 

j’étais un peu en état de choc, je ne savais pas tellement ce qu’était une université, non… vous 

savez, je venais pour le plaisir, j’ai étudié, ici à Tel Aviv j’ai été dans la vie nocturne, j’ai 

travaillé, vous savez, et j’ai fait un diplôme de philosophie que je me suis amusé à faire, mais je 

sais qu’aujourd’hui, vous savez, je ne comprenais pas tellement ce qu’est l’université. 

Maintenant, j’ai grandi dans une maison… surtout aussi quand vous vous trouvez ici à 

l’Université de Tel Aviv, vous êtes assis dans les cours de philo ou ce genre de départements, 

vous regardez autour de vous et vous ne voyez pas un seul oriental. Vous voyez une hégémonie 

totale, vous ne comprenez pas la différence, les choses. Moi on ne m'a pas dit depuis l’âge zéro 

que : c’est clair que tu iras à l’université... vous savez. A cette époque-là au moins. Je pense que 

tout les gens qui étaient autour de moi, savaient depuis l’âge zéro qu’à un certain moment dans 

leur vie ils arriveraient à l’université, et chez moi ce n’était pas… ce n’était pas acquis... C’est à 

dire, cette chose était une sorte de… vous savez, quelque chose que je fais, moi je ne lui 

accordais pas tellement d’importance mais autour de moi, dans la famille, quel waw ! l’université 

etc. Je ne comprenais pas les écarts, c’est à dire, les écarts de conscience, vous savez, de tout ce 

truc des études supérieures. En tout cas, j’ai terminé le diplôme, la licence, où j’ai excellé dans 

ce qui m’intéressait précisément, ce qui ne m’intéressait pas, vous savez... ne m’intéressait pas. 

J’ai senti  les germes … que j’ai un certain talent, vous savez, pour les textes, pour les cahiers, 

pour une réflexion universitaire, mais que j’ai aussi une sorte de ténacité et d'entêtement pour des 



278 

 

choses que je n’aime pas et qui ne m’intéressent pas. Je me suis dit, c’est la licence, j’ai appris 

des choses, je savais entretenir des conversations intéressantes, vous savez, ça m’a aussi ouvert. 

J’ai cherché un travail, je n’en ai pas trouvé. On m’a proposé toutes sortes de boulots bizarres, 

vous savez, avec une licence, géographie et philosophie, je ne savais pas tellement quoi faire 

avec ce diplôme, où est-ce que je vais et qu’est ce que je fais. Et vous savez, les cercles sociaux 

aussi, j’ai commencé à être impliqué politiquement etc. Puis c’était exactement la période de la 

construction du mur de séparation, 2004, 2005, 2006183 peut-être. C’était un an à peu près après 

la licence, je me suis baladé à Jérusalem Est, j’ai vu ce mur là-bas, je suis arrivé d’une manière… 

je faisais une balade, ou bien j’avais entendu parler de ça à la télé, je ne me rappelle plus. Je me 

suis dit bon, je retourne au département de géographie, je vais faire un travail sur ce mur, ça me 

semble quelque chose d’intéressant. Je suis retourné au département de géographie, évidemment 

ils m’ont reçu les bras ouverts, bien que, vous savez, que mes notes n’étaient pas brillantes mais 

ils m’ont dit, viens, entre, vas-y. Je savais chez qui je voulais faire la thèse, elle était en année 

sabbatique. J’ai attendu qu’elle revienne, entre temps j’ai pris des cours. Quand elle est arrivée, 

j’ai immédiatement parlé avec elle, elle m’a dit, bienvenue, entre, commençons à travailler. Et 

voilà, j’ai commencé à travailler avec elle. En parallèle j’ai commencé à travailler dans le centre 

d’apprentissage du Conseil pour un Beautiful Israël184. C’était la première fois que je trouvais un 

travail dans le domaine, que je voyais une annonce « diplômé en géographie » etc. Je me suis dit 

tiens, écoute, j’y vais ! Je suis allé et là-bas j’ai enseigné à des enfants, et c’était un truc, parce 

que moi, j’ai toujours eu le trac. Je ne m'étais pas imaginé comme quelqu’un qui serait devant un 

public, même si ce sont des enfants en CM2 ou en 6ème, vous savez. Ce travail là m’a ouvert ça. 

C’est à dire, quand j’ai commencé à enseigner à des petits enfants tout à coup j’ai vu que j’avais 

aussi un talent pour ça, pour enseigner. C’est à dire que je peux les emporter, que je peux tenir un 

groupe et que ça marche bien. Et aussi, ce qui a fait un lien, c’est que là-bas ils avaient un 

programme nommé Villotope185, où des lycéens écrivent un travail de recherche en géographie 

au niveau d’une unité186, c’est le Conseil pour un Beautiful Israël qui fait ça, ils sont les seuls à 

                                                
183 Le mur de séparation a été construit suite à la deuxième Intifada et aux vagues d’attentats. Il 
sépare surtout la population palestinienne de l’israélienne. Le mur ne suit pas les lignes de 
démarcation de la guerre de 67 mais se trouve à l’intérieur du territoire palestinien. 
184 Société publique qui forme des élèves dans le domaine de la géographie d’Israël. 
185 Mot inventé construit sur le modèle de biotope avec mot ville 
186 Premier examen dans le cadre du Bagrout en géographie. 



279 

 

faire çà Et ils engageaient pour travailler, dans ce Villotope, dans ce programme, seulement ceux 

qui étaient en Master. Et moi je voulais beaucoup le faire et ça s’est bien arrangé d’une certaine 

manière, comme si tout coulait naturellement à ce moment là, alors j’ai commencé à travailler 

aussi comme un animateur de ces Villotopes, des travaux de recherche, et aussi j’ai commencé le 

Master, et le Mur aussi, tout s’est connecté, comme si un nouveau chapitre commençait dans la 

vie. C’était… comme ça, aujourd’hui, quand je parle avec vous et que je réfléchis sur ça avec des 

mots, je peux dire qu’un certain nouveau cycle a commencé, et du point de vue de mes domaines 

d’intérêt, et du point de vue de l’enseignement, et du point de vue de… Et donc j’ai commencé à 

faire ces Villotopes, j’ai parcouru une certaine distance là-bas. Après la première année, la 

directrice du centre d’apprentissage là-bas m’a dit, écoute Shlomo, viens coordonner ce 

programme du Villotope. J’ai dit, avec plaisir. Je suis entré là-bas au bureau du truc pour 

commencer à coordonner tout ce programme, à mettre en place l’infrastructure, à ramener plus 

d’élèves, à former des animateurs, vous savez, le lien avec les profs, monter toute l’opération. Et 

bien sûr être animateur, résoudre des problèmes sur le terrain,comme on dit, en même temps 

terre à terre. Et j’aimais ça, j’aimais ce contact avec les animateurs, j’aimais former des 

animateurs, j’aimais enseigner aux élèves, j’aimais aussi apporter mes idées dans toute cette 

histoire, développer cette histoire de travaux de recherche, j’ai aussi beaucoup appris 

concrètement des élèves et des enfants, vous savez. Et voilà, en parallèle, les relations, entre ma 

directrice de thèse et moi, se sont renforcées. C’est à dire, on a acquis une certaine confiance 

mutuelle. J’ai continué à avancer dans ma thèse plutôt lentement, ça m'a pris justement beaucoup 

de temps cette histoire de thèse, ça m’a pris du temps car le sujet est difficile, complexe : 

Jérusalem Est...un champ difficile pour les entretiens... je me suis dit qu’on parlerait des récits du 

quotidien autour du Mur, c’était ça le sujet en gros. Et d’une certaine manière, plus j’ai avancé 

dans le travail, dans la recherche, plus elle m’a laissé être assistant pour des étudiants là-bas, elle 

m’a laissé être assistant de ses cours, être son assistant, faire toutes sortes de choses, et j’ai vu 

que je me sentais bien à l’université, je me sentais bien. Et voilà, il me semble qu’il y a eu une 

guerre ou quelque chose comme ça à l’époque… 2006. 



280 

 

« Plomb Durci187 » probablement, c’était en 2006. Et moi, pendant cette guerre, je suis rentré en 

conflit avec la directrice là-bas au Conseil pour un beautiful Israël, je l’ai surprise sur un 

problème de confiance, des pieux mensonges où elle n’a pas été juste envers moi. Et 

probablement elle a senti que je dépassais mes limites. Des histoires de…. Vous savez, de… au 

boulot, des intrigues etc. Elle était du type qui a besoin d’avoir le contrôle etc. Peu importe. Puis, 

peu après la guerre, elle m’a viré. Elle m’a viré. C’était la première fois de ma vie que j'ai vécu 

un licenciement d’un endroit que je… de toute façon, déjà avant ça, on était en eau trouble, c’est 

à dire, vous savez… mais je peux dire que grâce à cet endroit, le Conseil pour un beautiful 

Israël... bien que je pense que c’est une organisation complètement éphémère, complètement... je 

peux dire que grâce à eux que j’ai beaucoup appris là-bas et j’ai pris beaucoup de confiance en 

moi et j’ai acquis beaucoup de compétences là-bas et aussi des outils opérationnels et qui font le 

lien avec la géographie, puis une compréhension du concret, vous savez, la valeur de mon 

éducation. J’étais choqué du fait qu’elle m’ait viré, mais voilà… mais vraiment le même jour, 

dès que je suis arrivé au département, j’ai vu ma directrice de thèse. Je lui ai dit, on m’a viré du 

boulot aujourd’hui. Elle me dit, Très bien. Ecoutez, j’ai reçu une bourse hier, avant hier, 

réfléchissons, ici, pendant un an, j’ai à vous donner tant et tant, vous restez ici, vous faites ça et 

ça et ça. J’ai dit Hamdoulillah, je me suis mis au boulot, j’ai passé beaucoup plus de temps là-

bas, j’ai commencé à faire la recherche et voilà. Pendant une longue période je n’ai pas eu de 

travail, mais d’une certaine manière, comme j’avais enseigné au Villotope, donc je connaissais 

plein d’animatrices de géographie là-bas, on m’a recommandé pour le CTE188, pour participer à 

l’écriture de nouveaux programmes et des manuels scolaires, on venait justement de changer le 

programme scolaire en géographie. C'est à ce moment là qu'on a introduit la société et la culture, 

qui sont exactement mes domaines de spécialité, et eux ne savaient pas trop de quoi il s’agissait, 

là-bas au CTE, parce que c’est un domaine de la géographie qu'on n'abordait pas avant. Il faut 

dire au crédit de l’inspectrice-coordinatrice189 qu’elle a fait un lifting très sérieux du domaine là-

bas. Alors j’ai pris ce projet aussi en marche, j’ai écrit beaucoup de chapitres originaux pour eux, 

pour ces manuels. J’espère que je ne saute pas d'épisodes mais au moins, ce que je me rappelle, 

                                                
187 Une guerre menée par Israël contre Gaza. Il se trompe et veut parler de l'attaque israélienne 
du Liban, plomb durci c'est en 2009. 
188 Centre de technologie éducative (en hébreu, MATAKH), qui développe des programmes 
scolaires. 
189 De l’enseignement de la géographie au Ministère de l’Education. 



281 

 

ce sont probablement les points importants. Et voilà, je pense que ça s’est passé comme ça. J’ai 

fait ce projet au CTE, j’ai fait encore un peu de travail pour ma directrice de thèse, elle avait 

besoin d’un certain travail dans les archives ici. J’ai un peu vécu comme ça, d’une bourse, de ci, 

de là, et voilà. Puis j’ai terminé, j’ai rendu ma thèse, beaucoup de voyages à Jérusalem, beaucoup 

de travail là-bas avec la population palestinienne, essayer d' organiser des entretiens, pas simple, 

ce n’était pas simple, mais je pense que j’ai sorti une thèse… que j’ai écrit une bonne thèse. J’ai 

terminé mon master avec mention très bien, et c’était clair pour moi que j’allais faire un doctorat. 

C’était clair que j’allais faire un doctorat, vous savez, ne serait-ce que pour l’intérêt dans la vie, 

un luxe, un luxe quoi ! Vous savez, pour qu’il y ait une certaine, disons, valeur ajoutée quoi, 

vous savez, dans la vie, on peut le dire comme ça aussi. Et voilà, et donc j’avais besoin de travail 

quand j’ai terminé le master, et alors, je ne me rappelle même pas comment je suis arrivé à cette 

histoire des enseignantes HILA, des enseignants HILA etc. Et donc j’ai commencé à travailler à 

HILA. 

A Herzliya. 

A Herzliya, j’ai commencé à travailler à Herzliya190 et je ne me suis pas débrouillé là-bas. Il y a 

eu des clashes avec les enfants à tel niveau qu’aujourd’hui, quand j’y réfléchis, çà vient de 

quelqu'un qui ne comprend pas où il se trouve, le contexte, la situation : Je viens comme 

enseignant professionnel, moi, mon rôle maintenant c’est de vous faire passer le Bagrout, ne me 

dérangez pas, ne me faites pas... je ne suis pas un babysitter, je ne suis pas… Et j’ai eu des 

problèmes là-bas, je n’ai pas compris… je n’ai pas compris non plus la directrice, comment elle 

dirigeait. C’était inadmissible pour moi qu’un élève vienne aux cours pour les faire exploser, 

vous savez. A ce moment-là je ne comprenais pas qu’un élève vienne, et vous savez… une 

violence verbale envers moi, envers le prof, bref ça n’a pas marché. A un certain moment je lui 

ai dit, c’est ou lui ou moi, quelque chose comme ça, je ne sais pas. Elle ne m’a pas trop compris. 

Son approche aussi, jusqu’à aujourd’hui, je pense, à mon avis elle donnait trop d'affection au 

détriment d’autres choses. Bref, j’ai quitté là-bas. J’ai lâché, j’ai dit que je ne pouvais pas 

continuer au deuxième semestre, je leur ai donné le premier semestre. Plus tard j’ai entendu dire 

qu’ils ont très bien réussi, ceux qui ont appris avec moi, j’étais très content mais je ne pouvais 

pas continuer à travailler là-bas au deuxième semestre. En parallèle je pense, j’ai commencé à 

                                                
190 Ville à 10 kilomètres au nord de Tel Aviv. 



282 

 

travailler avec Itzik191, et avec Itzik je m’entendais très très bien. Itzik et moi, je pense, on 

connaît très bien chacun le travail de l'autre, et aussi la population est différente je dois dire. La 

population de Bnei Brak, les gars là-bas, c’est un plaisir. Vraiment, ça me fait plaisir de travailler 

là-bas. 

Mais ce sont toujours des enfants difficiles. 

Quoi ? 

Ce sont toujours des enfants difficiles. 

Ecoutez, je n’ai pas de barème pour comparer. Aussi, je vais bientôt parler de Kfir192, alors je 

pourrai faire les différences à ce moment-là. En parallèle j’ai aussi commencé à travailler à 

Ramat Hasharon193 après ça. C’était Ok là-bas, vous savez, ce que j’ai fait... eux aussi ils ont 

réussi, au premier semestre ils ont bien réussi. Au deuxième semestre ils ont arrêté de venir et ça 

m’a rendu dingue, je ne… je ne l’ai pas compris. Tout simplement ils ne viennent pas, genre ils 

s’en foutent de vous, une sorte d’arrogance de la part des élèves. Et aussi je ne me débrouillais 

pas avec l’approche de la direction, de l’administration, de ce qu’il y avait là-bas. Peu importe, il 

y a eu toutes sortes d’incidents qui ne sont… ne sont pas tellement, vous savez… ça n’a pas trop 

collé. Je commencerai peut-être par dire que toute cette histoire était une sorte de tentative à 

Rosh Haayin de commencer à travailler, qui n’a finalement pas abouti, et de là j’ai commencé à 

chercher, j’ai appelé pour savoir qui avait besoin etc. et j’ai trouvé ma voie et c’est comme ça 

que je suis arrivé à Herzliya. Mais la première connexion était… voilà. Et je me rappelle qu’on 

m’a appelé de plein d’endroits, viens travailler parce qu’il n’y a pas de profs de géographie, et 

donc j’ai compris qu’il n’y a vraiment pas de profs de géographie. Il n’y a pas… il n’y a pas de 

profs qui enseignent cinq unités en géographie194. J’ai oublié un détail important, tout en faisant 

le master et ça, j’ai enseigné aussi deux semestres dans un lycée externe le soir, c’était la 

première fois que j’enseignais pour le Bagrout de cinq unités, un ami a fait le lien entre moi et 

quelqu’un, c’était une école en difficulté, sur le point de fermer, un truc pas clair du tout, une 

sorte d’école de soir, il m’a dit venez assurer un cours, et je me suis vraiment défoncé là bas sur 

                                                
191 Directeur du centre d’apprentissage de HILA dans la ville de Bnei Brak. 
192 Quartier exclu et pauvre de Tel Aviv. 
193 Ville de la banlieue nord de Tel Aviv. 
194 Cinq unités de géographie au Bagrout, le niveau maximal de la matière. 



283 

 

le cinq unités, j’ai vraiment fait là-bas une école de ce que c'est qu’apprendre. Aujourd’hui je sais 

que c’était vraiment… si je m'étais regardé enseigner là-bas, je me serais viré en une seconde. 

Mais c’est probablement la nature des choses, genre vous savez… mais là-bas aussi ils ont 

réussi, malgré cette dérive. Je me rappelle, j’ai enseigné à un élève, je ne sais pas comment 

mesurer le QI ou l’autisme ou quelque chose comme ça, mais il était limite, vraiment il était 

limite, au niveau de quelqu’un qui écrit les lettres sur quatre lignes, à un tel niveau. Et il m’a 

appelé quand il a eu sa note, Shlomo ! J’ai eu 56 ! Je n’y crois pas, j’ai passé le Bagrout ! Vous 

savez, j’étais tellement content pour lui. Vous savez, une chose comme ça… je me suis dit, nom 

de Dieu, apparemment ça marche, vous savez, ce truc. Et à l’époque, j’étais déjà dans 

l’enseignement déjà, c’est à dire, une histoire d’inertie, et je n’avais pas de diplôme d’enseignant. 

Maintenant tout ce que je vous raconte ici c’est pour le micro de votre recherche, ça ne sort pas 

d'ici, n’est-ce pas ? Je peux… 

C’est clair. 

N’est-ce pas ? 

Pourquoi vous dites ça ? 

Une éthique professionnelle, scientifique etc. Je n’ai pas de diplôme d’enseignant, on m’a fait 

passer une commission d’exception là-bas. Pas de problème, commission d’exception, peut-être 

que vous-même l’avez signée, je ne sais pas. 

Probablement. 

Probablement. Il n’y a pas de profs de géographie, il n’y a pas… pour chaque prof de math… ça 

va s’arranger probablement. Et voilà, le dernier semestre où j’ai travaillé à Ramat Hasharon, il y 

avait une fille qu’on m’a demandé d’aider, elle venait de finir l'armée... de la mairie. Alors je l’ai 

aidée, je l’ai aidée pour le Bagrout, je lui ai montré ce qu’il fallait faire, à un certain moment on 

m’a appelé aussi de chez Docteur Logy, on a un élève ici, acceptez-vous de le prendre? J’ai fait 

onze séances avec lui ici chez moi à l’appartement en haut, il est venu, onze séances, chaque 

séance une heure et demi, le mec il a eu 90 et quelque au Bagrout, il m’a appelé complètement 

ravi. J’ai compris que je pigeais, que je sais… genre, moi aussi je sais rendre çà intéressant, c’est 

à dire, des élèves viennent me voir tout à coup, ils me disent, Shlomo, je comprends les infos tout 



284 

 

à coup, après avoir appris avec vous. Shlomo, j’ai été sur le plateau du Golan, j’ai vu des 

éoliennes, des turbines, Shlomo… Vous savez, je comprends que ça a aussi… que j’introduis 

aussi des contenus qui sont les contenus de la vie. C’est à dire, des valeurs etc. La géographie 

c’est une matière fascinante. C’est à dire, je ne pense pas qu’elle ait suffisamment la place 

qu’elle mérite, mais c’est une matière… genre par la petite porte, mais on introduit plein plein de 

contenus, plein de valeurs, plein de… comprendre le monde, comprendre la vie, comprendre les 

infos, comprendre… comprendre qu’est-ce qu’un réfugié, apprendre qu’est-ce que des réserves 

de travail, comprendre le monde dans lequel nous vivons. Qu’est ce que la mondialisation, des 

choses, vous savez, les bases, que… comprendre la carte du monde, savoir où c’est… puis voilà. 

Et moi, vous savez… évidemment c’est devenu tout à coup une partie de moi, ce truc de 

l’enseignement, et toujours, à l’université aussi quand j’y enseignais j’étais bon en ça, et j’étais 

bon pour montrer aux gens, expliquer aux gens ce qu’il faut et comment structurer et comment 

faire et comment ça et ça… Et voilà. Puis j’ai quitté Ramat Hasharon, ils ont arrêté de venir, et 

ça a pris là-bas toutes sortes de directions pas… je n’ai plus eu de plaisir, c’était désagréable, je 

ne me sentais pas bien, vous savez, avec cette histoire. Avec tout le respect pour l’approche 

empathique et ça, j’ai essayé, mais quand il n’y a pas avec qui travailler, il n’y a pas avec qui 

travailler. Mais j’ai fait le mieux possible. J’ai eu un petit gars là-bas, je me rappelle que je le 

voyais avant le Bac, je lui donnais rendez-vous dans des cafés, je n’avais pas de temps, tantôt ça 

ne lui convenait pas tantôt c'était moi, je le voyais la nuit dans des cafés, je m’asseyais avec lui 

là-bas à Herzliya avant le Bac, on s’asseyait là-bas au café Aroma et je lui disais ce qu’il devait 

faire pour le Bac, vous savez, pour qu’il arrive à récupérer le plus de points possibles et passer 

ça. Un criminel, délinquant, genre quelque chose de pas… mais vous savez, un bon gars. Un bon 

enfant. Et voilà, et déjà je suis dans l’histoire, vous savez, déjà je suis dans le truc. Et quand cette 

année a commencé, alors je me suis dit ok, Bnei Brak c’est bien, c’est excellent. A Bnei Brak j’ai 

eu une réussite extraordinaire et une très très bonne expérience l’année dernière. J’ai eu quatre 

élèves, bien sûr ils ont tous réussi. Je vous parle de 85 et plus. Une élève a même eu une 

moyenne, en cinq unités, de 96 il me semble. Et j’ai aimé leur enseigner, j’ai aimé enseigner là-

bas, des élèves très vivants. J’ai eu l’impression de leur poser des défis, aussi du point de vue des 

perceptions du monde et des idées quoi, et c’était vraiment vraiment bien. Je sortais de là 

vraiment content, et ils ont réussi. Le deuxième semestre de l’année dernière on est venu à moi, 

je ne me rappelle plus comment ça s’est passé, ou bien j’ai envoyé mon CV par le site ou 



285 

 

quelque chose, on est venu à moi pour que j’enseigne ici dans une école privée à Tel Aviv, 

c’était encore une sorte d’expérience où je me suis dit, ok, vas-y, fais le. Une nouvelle école qui 

vient de s’ouvrir, cinq unités. J’ai fait un cours là-bas, seul, du début à la fin. Je l’ai construit tout 

seul, le programme, le tout, le programme scolaire. Evidemment, le fait que j’ai toujours écrit des 

contenus, que j’ai aidé à écrire des matériaux de contenu pour le CTE, ça a toujours aidé, et vous 

savez, ça fait introduire le savoir, l’excellence, puis les choses, vous savez, se sont construites 

toutes seules. Et j’ai fait un cours ici où, du point de vue des élèves, c’était la première fois que 

j’ai fait un cours dans une école proprement professionnelle, avec des objectifs, des buts précis, 

où il y a une direction et où il y a… vous savez, ils veulent voir ça et ça, et ils contrôlent les 

élèves et ils sont à l’écoute, et ils surveillent et ils envoient une personne pour qu’elle assiste à 

votre cours… J’ai eu une crise continue de confiance à basse pression avec eux, tout le temps 

avec ces gars-là, avec la direction là-bas. Mais avec les élèves c’était excellent. J’ai eu le 

sentiment d’être plus du côté des élèves que de celui de la direction, non pas… non pas… disons 

comme ça, du point de vue de l’ambiance administrative, ça n’a pas collé. Mais avec les élèves, 

ils se sont présentés au Bagrout, et quand ils ont reçu les notes, j’ai reçu un déluge de SMS, 

Merci ! Merci ! C’était cool ! C’était ci, c’était ça… Je ne sais pas si j’ai réussi mais sachez que 

vous êtes un prof super. Et quand une personne vous dit, je ne sais pas si j’ai réussi, je ne sais 

pas si ça a marché pour moi, c’est à dire, même si j’ai échoué je sais que c’est à cause de moi et 

pas à cause de vous, vous savez, alors des élèves vous disent ça, et vous savez, en général sa 

position c’est plutôt de vous dire, vous êtes un prof nul. 

C’est clair. 

Mais quand un tel élève vous dit ça comme ça… plus de cinquante pour cent de mes élèves ont 

eu au-dessus de 90, dans le cours que j’ai fait ici dans cette école professionnelle. 

C’est bien. 

Evidemment, je n’ai pas continué avec eux, parce qu’on s’est séparé, vous savez, dans une sorte 

de… sans même se dire au revoir, j’ai pris l’argent et c’est tout. Et eux (la direction) se sont fait 

avoir, parce que moi j’ai beaucoup appris d' eux, et au lieu de continuer à me garder ils ont 

genre… vous savez, mais c’est une mentalité, une mentalité organisationnelle. On ne va pas 

rentrer dedans, vous pouvez sûrement imaginer. Une sorte d’industrie, leurs Bagrouts. Mais moi, 



286 

 

j’ai reçu ce qui me revenait, le retour personnel, et vous savez, des élèves de ce cours-là 

m’appellent… une élève est allée faire des études au Collège universitaire d’Oranim, elle est 

allée faire des études d’enseignante. Elle m’appelle, vous devez m’aider avec l’emploi de temps 

et avec ceci et avec cela… Et moi, je donne, je suis généreux, je suis une personne généreuse 

dans ces trucs-là. Surtout avec les “perdants”  je m’identifie plus avec eux et je… Et voilà, puis 

je me suis dit, bon, Ramat Hasharon c’est fini, ça c’est fini, réfléchissons. J’ai Bnei Brak, où je 

continuerai, s’ils veulent, avec plaisir, parce qu’Itzik voulait beaucoup que je continue, je lui ai 

dit ok. Je ne voyais pas d'autre horizon, j’ai vu un programme de doctorat, j’ai vu quelle bourse 

on donnait là-bas, je me suis dit qu’on ne pouvait pas vivre de ça. Je pensais encore que j’allais 

recevoir plus, je pensais que j’allais enseigner, je pensais que... ça n’a pas trop marché. Je me 

suis dit, je dois donner des heures à HILA. Puis j’ai parlé avec Haviva195, elle m’a accueilli à 

bras ouverts, j’avais déjà entendu dire de très très bonnes choses sur elle, sur Haviva, vous la 

connaissez sûrement. Et avec Haviva, mon premier dialogue s'est passé comme ça, je lui ai dit, 

Haviva, écoutez, je suis un prof professionnel. Je ne suis pas un babysitter. S’il vous plaît, que ce 

soit clair. Puis on a commencé la négociation. Elle m’a dit, Bon, voyez… Je lui ai dit, Moi, ce qui 

m’intéresse, c’est qu’ils passent le Bagrout, c’est ça mon orientation. L’éducation c’est les clés, 

ils doivent… on doit leur donner la motivation. C’est comme ça que je le vois, l’éducation c’est 

les clés, donnez-les leur. Je me vois moi, pendant la licence, je vous ai raconté, avant la licence 

j’ai fait la plonge ici à Tel Aviv, quand je suis rentré des Etats-Unis. J’ai été, vous savez, j’ai été 

dans toutes sortes d’endroits dans ma vie. Je sais que l’éducation vous fait beaucoup avancer, 

avec un peu de talent et de volonté etc. Mais c’est genre un must* dans notre monde. Même une 

licence, pour être secrétaire médicale. Et c’est aussi ma motivation avec les élèves, parce que 

vous savez, je fais toujours le tour des élèves, c’est à dire même dans les écoles professionnelles 

– Qu’est-ce que vous allez étudier ? Où ? Pourquoi ? C’est intéressant, vous pouvez y arriver, 

on enseigne bien ça dans cette université-là, ceci, cela… Vous savez, je leur fais ces liens pour 

leur montrer comme c’est important. Surtout en géographie, où nous parlons des indices de 

développement, de l’éducation, d’un monde développé. Vous savez, je le vis, dans ce contexte 

aussi. Puis j’ai parlé avec Haviva, on a négocié, puis elle me dit, Mais je préfère que vous 

enseigniez les choses fondamentales, pas seulement pour le Bagrout. Alors je lui ai dit, Ok, 

d’accord, je ferai le compromis. Mais j’ai vu que ça a un prix quoi, il n’y a rien à faire. Puis elle 

                                                
195 Directrice du centre d’apprentissage de HILA à Tel Aviv. 



287 

 

m’a dit, Oui, mais je préfère que vous aillez travailler dans le quartier de Kfir et pas chez moi. 

Là-bas ils en ont besoin, ils avaient un prof, il les a laissé tomber au milieu, des populations… 

Je lui ai dit, Ok, j’irai. A condition que ceci et cela. Je sais que là-bas ce sont les under-dogs des 

under-dogs, et je suis très connecté, vous savez, au discours social en Israël, vous savez. Je sais 

ce que c’est que les Orientaux, je sais ce que c’est que l’exclusion, je sais ce que c’est que des 

groupes marginaux. Je suis un géographe critique, vous savez, un géographe social et critique, 

c’est ma place plus au moins, politique, politique aussi. Je connais ce monde-là, je me suis dit 

que j’irai et que je soulignerai le discours social quoi. Vraiment, le travail à HILA c’est pour 

l’âme aussi. Vous sentez quelque chose qui remplit une place, d’où vous êtes vraiment venu. 

Quoiqu’à l’université aussi je trouve les coins où on peut... vous savez... faire. Ça remplit 

quelque chose, sans doute. Aujourd’hui aussi, quand je pense que l’année prochaine je pourrai 

enseigner, je vais rendre ma proposition de recherche, je pourrai… j’espère enseigner ça, je peux 

enseigner maintenant dans beaucoup d’écoles professionnelles, c’est à dire à Tel Aviv, avoir un 

salaire trois fois plus important, vous savez. Et mon temps est précieux, j’ai un doctorat à faire, 

j’ai des articles, j’ai une liste très ambitieuse de tâches que je veux compléter cette année, et mon 

temps est cher de mon point de vue. Aujourd’hui à HILA, quand on me dit, Ecoutez, les cours 

sont annulés ce jour-là car ils vont au service de recrutement (de l’armée), mais venez avec eux 

pour avoir vos heures, je dis, Non merci. Moi, j’ai besoin de mon temps. Gardez l’argent mais 

moi je préfère m’asseoir dans une bibliothèque. Laissez un autre prof les accompagner. Et quand 

même je pense… même quand je réfléchis à l’année prochaine, je vais garder quelque chose, 

avec HILA. Et voilà, puis j’ai parlé avec Haviva et je suis arrivé à… 

Kfir. 

Je suis arrivé à Kfir. Ecoutez, là-bas c’est une tout autre expérience, c’est juste une toute autre 

expérience. Ce n’est pas quelque chose que j’imaginais exister à Tel Aviv, ce niveau de 

marginalité. Vous savez, l’équilibre entre l’enseignement et la thérapie… aujourd’hui je dis déjà 

que je suis « enseignant thérapeutique ». Vous savez, quand on me dit, Qu’est-ce que vous 

faites ? Je dis, Je suis un enseignant thérapeutique, je ne suis pas enseignant. Enseignant, ça je le 

fais dans les écoles professionnelles, en externe, je viens, je fais mon show, je les branche, je les 

enthousiasme, je leur donne un sentiment de confiance, je leur explique ce que c’est que le 

Bagrout, je les prends par la main jusqu’au Bagrout, tout est bon, tout est bien. Mais là-bas vous 



288 

 

devez donner une autre expérience. Ce n’est pas simple, moi aussi je suis une personne... je ne 

suis pas un thérapeute en fait, je n'ai pas cette connaissance , et je n’avais jamais pensé que 

j’étais quelqu’un qui est… qui se trouverait dans cette position de thérapeute quoi. Moi aussi je 

traverse quelque chose. Et j’ai découvert… Parler de ça, j’en ai parlé disons au moins au milieu 

du semestre, avec… Moi aussi je traverse quelque chose dans cette histoire, entre moi et moi-

même, genre. J’apprends d’autre choses quoi. Vous savez, vis-à-vis des élèves, c’est différent, 

comment j’étais à Herzliya et comment je suis aujourd’hui. Je développe ces capacités, j’essaie 

de les apprendre. C’est à dire, je n’ai pas le temps pour investir là-dedans et le développer, mais 

genre je travaille en même temps. J’apprends à m’adoucir, j’apprends, vous savez, à être plus 

doux, essayer de donner, de m’ouvrir, moi aussi, vous savez, ça nécessite de vous ouvrir. 

Oui. 

Donner votre expérience, c’est à dire la vôtre, personnellement, donner de vous même, mais de 

vos couleurs intimes, donner. C’est l’expérience de donner, pas forcement du savoir. De votre 

expérience de vie, offrir quelque chose à quelqu’un d’autre et essayer de lui donner, vous savez, 

une consolidation, un sentiment de succès, de confiance etc. Je suis plutôt pessimiste par rapport 

à Kfir, c’est dur là-bas. Très dur. Et vous savez, avec le temps je comprends ce qu’ils disent là-

bas, que le fait même qu’ils viennent, c’est déjà un exploit. Que c’est déjà un exploit. Et vous 

savez, je ne peux pas dire qu’ils viennent à moi régulièrement, mais je sais qu’ils m’aiment, les 

enfants. C’est à dire, quand ils viennent, j’arrive à les toucher et ils ont une certaine 

reconnaissance. Alors ils vous ont posé un lapin une fois, mais quand ils viennent, ils viennent et 

ils sont avec vous. Et même quand ils vous font du cinéma, ils font ce cinéma à vous, parce 

qu’ils savent que vous êtes là. Alors j’apprends, j’apprends sur des situations et j’apprends aussi 

sur moi même, j’essaie de bouger aussi à l’intérieur de moi dans cette histoire. C’est intéressant, 

c’est fascinant, ça ouvre les yeux, ça s'améliore, mais ça prend énormément d’énergie et 

énormément de temps. Et moi, je suis du type investisseur. Aujourd’hui je suis venu voir Itzik 

avec des cahiers, je leur ai préparé pendant mon temps libre, des cahiers précis pour le Bagrout, 

avec des questions de tous les Bagrouts des dix dernières années selon la découpe du... que moi 

aujourd’hui je suis allé imprimer et j’ai payé de mon argent personnel et je suis venu, je leur ai 

donné les cahiers, et à Kfir et à Beni Brak. Donc voilà, oui (il montre le cahier), le premier sujet 

c’est l’eau. Lire ces dix pages, nous en avons parlé, nous les avons apprises, à la fin il y a des 



289 

 

questions des Bagrouts. Répondre aux questions, revenir avec des questions, nous y répondrons. 

Alors je suis beaucoup… beaucoup dans ce truc, même, vous savez, peut-être trop, je ne sais pas. 

Mais c’est moi quoi, moi aussi j’ai le sentiment d’être moi. C’est bien pour moi. Mais je sais que 

ça a un prix. Ecoutez, si je ne faisais pas ça, 10 heures à Kfir et 4 heures à Bnei Brak, 14 heures 

hebdomadaires c’est énormément, c’est énormément. Je les concentre sur deux jours mais c’est 

énorme, de quelque façon qu'on le regarde. Et c’est travailler à la maison aussi. Tout ce weekend 

je leur ai préparé les cahiers et je n’ai pas encore terminé. Et je vois, dans un mois c’est le 

Bagrout, avec Kfir je n’avance pas, je n’avance pas. J’arrive à leur enseigner pendant vingt 

minutes, trente minutes sur deux heures. Comment va-t-on arriver au Bac ? Comment vont-ils 

réussir ? Zut alors! Ils réussiront, chez moi il n’y a pas d’échecs ! Vous comprenez ? Alors je 

lutte, je leur prépare les cahiers, lisez, répondez. Chaque tactique possible est bonne pour 

augmenter les pourcentages de Bagrout sur ceux de la thérapie, vous savez, au lieu de s’asseoir 

avec eux et leur parler de la vie… où est-ce qu’on peut introduire un peu de géographie là-

dedans, alors c’est difficile, parce qu’il y a une population qui est... vous savez, elle est difficile. 

Ça dépend du groupe, vous voyez, mais tous sont difficiles, ils ne sont pas orientés vers les 

études. Alors qu'à Bnei Brak, quand je viens, ils sont comme des soldats. Oui, ils ont leurs trucs, 

mais je ne sais pas, probablement ceux qui viennent de l’éducation religieuse196, je sais que ceux 

qui viennent de l’éducation religieuse sont… ils ont apparemment une autre attitude envers ce 

qu’est un prof. 

C’est clair. 

Jusqu’à il y a deux ou trois semaines ils m’appelaient là-bas le professeur. Le professeur, le 

professeur, le professeur… Jusqu’à maintenant. Puis ils m’ont dit, alors on peut vous appeler 

Shlomo ? On peut m’appeler Shlomo, et alors quel est le problème ? Vous savez, et là-bas aussi, 

avec eux aussi je passe des choses, avec ce groupe. Des jeux de limites aussi. A quel point vous 

vous ouvrez, à quel point vous mettez des limites, à quel point vous mettez ça, à quel point ceci, 

à quel point cela. Aujourd’hui, pour la première fois, je me suis permis de parler avec eux d’une 

manière ouverte. Vous savez, on a commencé à parler là-bas de Jésus et du jour de l'an et tout, 

donc j’ai donné ma perception personnelle. Je leur ai dit, Jésus n’était pas une mauvaise 

                                                
196 La ville de Bnei Brak est en majorité religieuse orthodoxe. Les adolescents qui viennent à 
HILA sont pour la plupart des rejetés du système d’éducation religieuse-orthodoxe.  



290 

 

personne. Et là il m’a semblé qu’ils ont tout à coup haussé les sourcils vers moi. Le christianisme 

n’est pas une mauvaise chose, le christianisme a apporté des bonnes choses au monde. Le fait 

qu’on soit Juifs ça ne vaut pas dire qu’on doit… vous savez, il y a un antagonisme là-bas vis-à-

vis de tout le… Puis soudainement j’ai eu l’impression qu’ils me regardaient de façon bizarre, 

tout à coup ils ont vu quelqu’un d’autre en face d’eux, vous savez. Donc je me suis dit voilà, j’ai 

ouvert ici, j’ai ouvert un monde ici quoi. J'ai mis cartes sur table car ils n’ont pas à se voiler la 

face. C’est quelque chose que je vois en moi tout à coup, genre, vous n’avez pas à vous cacher 

face aux élèves ou aussi face aux gens. Vous savez, donc vous traversez des choses dans tout ça. 

Ce sont des expériences intéressantes, fascinantes, et je pense que j’aime les jeunes. Je les aime. 

J’aime les jeunes, vous savez, il faut trouver les limites, il faut trouver le truc, mais disons que le 

travail à HILA, ça me fait quelque chose. Ça me fait quelque chose et je sens que ça me remplit , 

vous savez, ça remplit quelque chose en moi quoi. Et voilà, vous savez. 

Avant vous étiez… Vous avez dit que vous veniez d’un contexte politique et social en 

géographie. 

Dans mes études, oui. 

Comment vous, vous y êtes arrivé ? 

C’est une bonne question, je pense. Vous savez, je pense que quand j’ai commencé, quand je suis 

venu faire le master et que j’ai commencé à parler du Mur, j’ai aussi cherché des cours pour… 

pour me donner les outils pour confronter cette chose. Puis je me suis écarté de la place de la 

géographie, je suis allé prendre des cours en sociologie et en anthropologie, et vous savez, je me 

suis trouvé en quelques secondes dans des cours sur le post-colonialisme et l’inégalité sociale en 

Israël, et là-bas tout à coup j’ai compris que j’étais oriental, vous comprenez ? Tout à coup j’ai 

compris… j’ai reçu comme une gifle là-bas, de Yehouda Shenhav il me semble ou d’un de ces 

gars là-bas. Vous savez, avec toute la critique que j’ai, que j’ai aussi pour cette chose, parce que 

je ne suis pas vraiment vous savez... l’oriental défavorisé. Je ne viens pas des villes de 

développement, j’ai fait des études dans un collège technologique de premier ordre, j’ai eu toutes 

les conditions, à l’armée on voulait de moi, dans les grands syndicats on voulait de moi, vous 

savez, je n’ai pas senti, au moins pour autant que je sache, je n’ai pas senti de discrimination ou 

d'inégalité. Vous savez, à l’université non plus…je ne l’ai senti nulle part. Je ne suis pas typé 



291 

 

pour eux, avec ce parler des orientaux. Mais vous savez… mais ces expériences d’aller aux 

meetings des mouvements de gauche ici à Tel Aviv et voir que vous êtes le seul oriental là-bas et 

sentir l’ambiance des vieilles élites ashkénazes de Mapaï197 etc, et dire eh oui !, je suis avec vous 

dans les idées, c’est intéressant… aujourd’hui même dans les idées je ne suis plus avec eux, mais 

il y a quelque chose qui cloche pour moi quoi, vous comprenez ? Il y a quelque chose qui cloche 

pour moi. Vous savez, j’ai aussi traversé quelque chose par rapport à la conscience politique et la 

conscience sociale, c’est à dire pendant le master. Surtout pendant mon master, et plus tard... 

travailler avec des Palestiniens à Jérusalem Est, des entretiens etc. Vous savez, à l’époque mon 

activisme politique a aussi bougé un peu. Je ne suis pas un militant. Evidemment, maintenant je 

suis avec les gars du syndicat des enseignants à HILA, qui est aussi une expérience très forte 

pour moi. Je n’ai jamais été militant, jamais, là-bas aussi je fais ce que je peux, je fais ce que je 

peux dans le cadre des emplois du temps fous. Je sais que toute cette activité nuit à mon histoire 

universitaire, c’est clair et net. Hila, le syndicat des travailleurs, les heures que je donne, je sais 

que c’est un choix qui a un prix. Je le sais avec certitude, et je ne suis pas une personne, disons, 

la plus zélée du monde, pas une sorte de fourmi, qui se lève à cinq heures du matin pour écrire et 

lire etc. J’ai besoin de mon espace, j’ai besoin de mon… mais d’accord, je suis, tout en 

mouvement, vous savez, j’apprends, je sens ce qui m’intéresse, ce qui me donne, ce que je peux 

donner quoi, ce que je peux faire, ce que je peux… Essayer de développer des outils. J’espère 

que je ne… vous savez, que je ne cours pas trop de chevaux à la fois. Par exemple, je voudrais 

beaucoup parler avec Gomé… 

Qui ? 

Un gars de la mairie qui est accompagnateur, une sorte de thérapeute, accompagnateur des profs 

etc. Il me semble qu’il fait partie des services de la jeunesse à la mairie, je ne comprends pas trop 

le… je ne trouve pas le temps pour ça. Vous savez, s’asseoir, lui raconter ce qui se passe, qu’il 

me dise d’après son expérience etc. Je crois vraiment dans des choses directes, vous savez. Bien 

que ça soit aussi un peu arrogant de dire ça, vous savez, c’est toujours bien d’écouter les gens, 

les professionnels etc. Et voilà, je ne dirai pas que mon agenda politique… c’est clair qu’il est lié 

à mon travail à HILA, c’est clair. Quand vous arrivez dans un quartier du centre Tel Aviv, c’est 

incroyable… Quand je suis arrivé pour la première fois à… j’ai eu deux surprises. Première 

                                                
197 Voir note 26 du premier chapitre. 



292 

 

surprise, la première fois que je suis arrivé à HILA je me suis dis eh oui ! Çà existe : Un 

programme qui rassemble les adolescents, tout un dispositif qui rassemble les adolescents, qui 

essaie de faire un lien, qui ceci, qui cela… Le programme même, vous savez, j’ai été surpris du 

fait que ça existe, que cette chose existe. Ça c’était ma première surprise à HILA, disons parmi 

les grandes surprises. La deuxième surprise, c’est quand je suis arrivé à Kfir, que je me suis dit 

eh oui ! Çà existe à Tel Aviv : Une ville de développement de 4ème niveau, au centre de Tel 

Aviv. Vous savez, ce n’est pas le quartier Hatikva. Ces gars ne vont pas aller au quartier Hatikva 

pour apprendre, ils ont besoin de çà en bas de chez eux. Donc voilà, je ne vous parle pas des 

niveaux de… vous savez, des connaissances générales et d’orientation vers les études et 

d’engagement et de responsabilité et ça, je ne vous parle pas de ces choses-là. Voilà, ce sont des 

surprises. Je pense que ça m’intéresse. Vous savez, c’est intéressant, ça ajoute à la vie, ça me 

renforce. Je ne vous dis pas qu’il n’y a pas de cours où j’explose, où je perds les limites, et ça 

m’est déjà arrivé une fois à Bnei Brak et depuis ils me contournent genre, ils savent qu’il y a des 

endroits où c’est interdit… c’est interdit d’y aller. Parler au téléphone dans le cours, c’est 

quelque chose que je ne suis pas prêt à accepter, en aucun cas. Vous voulez parler ? Une 

conversation importante ? Dehors. Vous ne répondez pas au téléphone quand je suis dans la 

classe. Vous ne parlez pas dans la classe pendant que j'explique des choses, il n'en est pas 

question, non. Vous ne voulez pas être ici? Salut, au revoir, mais pas question. Vous savez, ça 

m’a pris du temps pour assimiler ça, et jusqu’à ce que j’ai explosé d’énervement et qu’après je 

me suis dit que j’étais déjà… que c’était trop, mais ça devait probablement arriver. Alors vous 

apprenez, vous apprenez tout le temps, où est-ce que vous êtes d’accord, où est-ce que vous 

n’êtes pas d’accord. Vous dire que je ne me pose pas de questions sur ce truc des téléphones… 

on peut travailler autrement avec ça, on peut l’arranger autrement, vous savez, c’est un grand 

défi, les téléphones et les enfants. Alors pourquoi être tellement coincé sur les téléphones ? Ils 

vous racontent que chez d’autres profs ils parlent librement, pourquoi être tellement coincé 

dessus ? Vous savez, alors vous vous posez ces questions, vous devez le clarifier pour vous, 

entre vous et vous-même, quelle est l’importance de ça. Quoi, vous êtes conservateur ? Quoi, 

vous êtes machin ? Vous êtes ceci, vous êtes cela… Vous savez, alors vous vous construisez ce 

monde de la communication avec eux, de la confiance, des lignes rouges, de… vous savez, de ce 

que, oui, on le dit, et de ce qu’on ne dit pas. Tout le temps ils veulent connaître des détails 

personnels sur ma vie, ils veulent devenir mes amis sur facebook. Les filles à Kfir m’adorent, 



293 

 

elles ont… c’est comme ça qu’on me dit, elles ont le béguin en fait pour le prof quoi. Et je le 

vois, elles jouent des jeux pour l’attention. Vous savez, si vous ne dites pas les bons mots, 

elles… vous savez, elles sont agressives envers vous pour… pour… vous savez, ils vous arrivent 

des choses que vous ne… vous savez, ce sont des petites personnes, vous savez, et soudainement 

vous percevez un monde. Alors c’est complètement fascinant, ça se connecte pour moi, vous 

savez, à mon monde, j’aime ça probablement, même quand je suis dur avec moi-même et 

critique de moi-même etc. Ici je peux dire, voilà, avec vous, dans la conversation, je dis les 

choses. Vous savez, parfois il faut parler pour entendre soi-même parler, et là vous vous dites, 

tiens, voilà, donne-toi le crédit. Alors voilà, je me donne le crédit. Encore une fois, ça a un prix 

mais voilà, je suis prêt à le payer. Je ne sais pas ce qu’il va y avoir l’année prochaine. Je ne sais 

pas ce qu’il va y avoir l’année prochaine mais j’espère… je ferai des efforts pour garder au 

moins une chose, vous savez, une activité de ce genre, vous savez, qui est important à mes yeux, 

c’est très très important. Et ça m’énerve, vous savez, que ça n’a pas de place, parce que voyez, à 

propos de cette histoire de lutte, voyez, les gens qui enseignent à HILA ce ne sont pas des profs 

d’école, ce ne sont pas des profs d’école. Je ne sais pas comment enseigner dans une école, je 

n’ai jamais enseigné dans une école, ça ne m’a jamais intéressé non plus à cause de 

l’administration et la gestion et les perceptions et ça et… vous savez, tous les… Mais une 

personne comme moi qui traverse ce processus, d’autres gens qui traversent ce processus de 

rapprochement et d’ouverture et de toucher, c’est une sorte de compétence que (même si vous 

payez celui qui travaille à l’école, il ne pourra pas le faire). Vous comprenez, ces enseignants 

méritent… ces gens méritent… c’est un autre parcours de travail, c’est un travail qui est à moitié 

thérapeutique et pas tous les profs n’en sont capables. Tous les profs n’en sont pas capables et 

pas dans toute situation. Il se peut aussi, si vous me prenez aujourd’hui et que vous me mettez à 

Kiryat Malakhi, je ne me débrouillerai là-bas. C'est possible. Vous savez, c’est tellement… 

tellement proche des élèves, c’est un travail qui est tellement attachant genre, que c’est presque, 

je dirai, un lien personnel, qu’il faut connecter à tous les niveaux. Avec Itzik aussi ça se connecte 

pour moi par exemple, qu’il m’offre là-bas un soutien très… et le façon dont il dirige ça, j’aime 

beaucoup, et la population qui est ok pour moi, et vous savez, leur mentalité et ça et ça. Et à Kfir 

aussi ça se connecte beaucoup. A vrai dire, à Kfir aussi je sens parfois que… écoute, non, 

enseignant, tu n’es pas un bon enseignant. Je serai très déçu s’ils ne passent pas le Bagrout, et 

maintenant, ce mois-ci, vous savez, je laisse presque tout de côté et je vais essayer de leur donner 



294 

 

le plus possible. Vous comprenez, même au détriment de mon temps, même bénévolement, 

même ci, même ça, je vais essayer de leur donner. Et écoutez, il s’avère que ça marche. Au 

moins, aussi, ça a ses récompenses. On vient de faire appel à moi de la mairie de Ramat 

Hasharon, on m’a dit, Ecoutez, vous vous souvenez de la fille à qui vous avez enseigné ? Que 

vous avez aidée après l’armée ? Elle a eu une excellente note. Nous sommes en train de créer ici 

un projet pour des jeunes après l’armée, des anciens de HILA, ceux qui ne se sont pas présenté 

aux Bagrouts avant 18 ans, venez leur enseigner. C’est basé sur le fait qu’elle a simplement… 

elle s’est envolé, vous savez, elle a eu 90 et plus dans le Bagrout. Et moi, vous savez, je lui ai 

juste dit ce qu’il fallait faire, je me suis assis un peu avec elle, pas trop. Vous savez, de temps en 

temps, je venais, m’asseyais avec elle, vous savez, l’encourageais, lui montrais que le Bagrout ce 

n’est pas si difficile, ce qu’il fallait faire, les perceptions, les réflexions, quels mots utiliser, 

comment construire une réponse, comment écrire, comment… qu’est-ce que l’examinateur veut 

voir. Croyez moi, je ne… je n’ai pas été examinateur, je n’ai pas lu des examens de Bagrout, je 

n’ai pas corrigé, je ne connais pas d’examinateurs, je ne suis pas dans le milieu du Ministère de 

l’Education, je ne vais pas aux formations et tout mais je comprends ça. C’est à dire, je le 

comprend. Je sais comment le transmettre. Alors voilà, ils se sont adressés à moi, venez, ils 

m’ont dit, prenez un groupe. Un tarif privé, un tarif du secteur privé, vous comprenez. Alors ça a 

ses récompenses aussi, parce que, vous savez, sans que j’aie l’intention, ça marche en ma faveur. 

Seulement, je sens personnellement, je ne dois pas… je dois faire attention à ne pas me laisser 

aspirer trop là dedans, vous savez. Vous savez quoi, de l’autre côté, peut être il faut que je lâche 

les freins, lâcher les freins peut être, me laisser aspirer là dedans. Je ne sais pas, je suis dans une 

sorte d’état, vous savez, qui fait… j’ai la direction universitaire aussi, j’ai cette direction aussi, 

en ce moment elle est délaissée. Quatorze heures, vous savez, à enseigner, c’est… ça vous 

prends énormément, énormément, et aussi c’est un travail intensif, émotionnel. Vous vous laissez 

engloutir dedans. Donc… donc c’est ça mon histoire, vous savez, je m’y suis trouvé par hasard, 

plus au moins, disons comme ça. Mais vous savez, quelque part, vous savez, je ne suis pas 

quelqu’un qui croit au hasard. C’est à dire, je crois au hasard, mais je crois que le hasard se 

produit dans un contexte aussi. Même quand quelque chose arrive à quelqu’un par hasard, ça se 

passe dans un certain contexte qui peut donner une certaine logique ou quelque chose comme ça. 

Et c’est probablement, vous savez, encore une histoire comme ça. Voilà, je pense que j’ai 

couvert ici… 



295 

 

C’est intéressant. J’ai juste... C’est une histoire intéressante, merci beaucoup Shlomo. J’ai 

encore une question, est-ce que vous connaissez des théories pédagogiques ? 

Des théories pédagogiques ? Non. Une fois j’ai lu un article, je pense, sur… sur Foucault et des 

théories de l’éducation. Je pense, c’était il y a longtemps, je ne me rappelle même pas, je me 

rappelle seulement que ça m’a beaucoup intéressé. J’ai lu presque tout de Foucault, vous savez. 

Donc je me rappelle l’avoir lu et je me rappelle que ça m’a beaucoup intéressé, mais des théories 

de l’éducation vraiment, non. Je n’ai pas lu, et écoutez, il se peut, je ne sais pas… Vous dire que 

ça m’intéresse de lire des théories de l’éducation, surtout que je suis déjà dans cette histoire, pas 

tellement. Pas tellement. 

D’accord, ça ne fait que renforcer ma thèse. 

Quoi ? 

Ça ne fait que renforcer ma thèse. 

Ok. 

Ça n’a aucun rapport. 

Ecoutez, je suis le prof le plus direct quoi, le plus… Vous voyez, toute l’histoire que je vous 

raconte, c’est une sorte d’histoire qui se passe de manière directe, sans, vous savez… Elle se 

construit toute seule. Vous savez… 

Mais ce n’est pas seulement votre histoire, c’est ce qui est intéressant. 

C’est l’histoire d’encore de personnes. 

Tous ceux que j’interviewe. 

Vous voulez dire qu’il y a… 

Parfois de milieux complètement différents, oui, mais que la théorie même… J’examine, 

maintenant qu’on a terminé je peux vous dire que j’examine… je compare des récits 

personnels des enseignants et des processus de prise de conscience, au paradigme de la 

pédagogie critique, qui est un courant radical dans la pédagogie, et tout çà… Et ma thèse 



296 

 

est que tout ce qu’ils disent c’est plutôt de la connerie en ce qui concerne la prise de 

conscience, car pour eux la prise de conscience est quelque chose auquel l’enseignant doit 

être formé. 

Pour être quoi ? Un moteur de prise de conscience? Ou bien c’est lui même qui doit passer par 

une prise de conscience ? 

Non, qu’il… dès que vous lui transmettez un certain savoir, un savoir critique envers le 

monde, alors il prend conscience. Et ma thèse est que il y a ici une interaction entre la vie 

personnelle et le récit personnel, avec l’expérience. 

Sur ça je suis d’accord avec vous, par ce que moi, ma perception critique je l’ai acquise ailleurs. 

Et c’est quelque chose qui se nourrit réciproquement. Je suis tout à fait d’accord avec vous sur ce 

sujet. Je ne l’ai acquis dans aucune école d’enseignants, je n’ai lu aucun livre sur l’éducation, et 

je lis. Vous savez, justement, c’est un domaine qui ne m’a jamais intéressé. Ma mère m’a rappelé 

que quand j’étais au lycée, je disais que je voulais être prof. Quelle illumination ! vous savez. 

Mais ce n’est pas… c’était une sorte d’épisode comme ça, vous savez… Si vous me demandez si 

j’ai eu des profs qui avaient une influence sur moi, au lycée, disons, si j’essaie de réfléchir, alors 

oui, il y a eu un prof qui m’intéressait. Il était fou. C’était un prof d’Histoire, il s’appelait Gérard 

et il nous enseignait l’Histoire mais il était de France. Il a passé… il a probablement été en 68 là-

bas, il a participé à cette histoire, puis vous savez, il est venu ici, un hippie, la Paix Maintenant, il 

enlaçait Emil Grunzweig quand il a… et nous savions tous à l’école qui il était. Il était un peu 

fou aussi, nerveux et fumeur etc… Et il était censé nous enseigner l’Histoire mais il nous a aussi 

enseigné la Philosophie, Montesquieu et Locke et tout ça. Et il m’a probablement influencé 

quelque part. Et il y a eu un prof de Littérature qui m’a influencé, c’était un type complètement à 

l’opposé, vous savez, plus intellectuel. Ce qui est sûr ce que j'ai probablement su depuis un très 

jeune âge que je n'étais pas fait pour des études scientifiques, que tout ce côté professionnel et 

électronique et ingénierie ce n’était pas moi. Même quand j’étais dans cette école je savais, et 

aussi quand je suis allé faire la licence, je savais que j’allais en philosophie, donc d’une certaine 

manière je me suis trouvé là-dedans. Mais les perceptions critiques, c’est à dire comprendre une 

perception critique, une vision critique, j’ai acquis ça à l’université dans d’autres domaines, pas 

dans les domaines de l’éducation. Non pas que ce soit différent dans l'éducation, vous savez, ça 

aussi c’est une certaine ???, chez l’enfant il n’y a pas..., vous savez, ce truc. Mais venant de là, il 



297 

 

m’est plus facile, vous savez, de voir des choses ou d’introduire des choses dans le contexte 

personnel de ma compréhension. Aujourd’hui, quand je leur écrit des cahiers, par exemple, hier 

je leur ai écrit des cahiers, vous savez, donc je leur écrit sur la démographie et la société en 

Israël, et dans le manuel scolaire du CTE c’est marqué « des ressortissants de l’Asie et de 

l’Afrique ». Moi non, moi j’écris « Orientaux » et entre parenthèses j’écris « des ressortissants de 

l’Asie et de l’Afrique », et là où c’est marqué « l’ancien Yishouv », moi j’écris « Ashkénazes », 

j’ai écrit « Ashkénazes », vous comprenez ? 

C'est juste.  

Et j’ai déjà hâte de leur enseigner ça, parce que, c’est à dire… je veux voir ce qu’ils ont à en dire, 

les gars à Kfir. Ils sont un peu problématiques, vous savez, on apprend là-bas sur des populations 

sous-développées et sur des écarts et ça et ça, et vous venez leur enseigner, Quoi alors, on est les 

niqués ?! Quoi alors, on est… Il faut confronter ça d’une certaine manière, vous savez, le 

travailler avec les jeunes, vous savez, comme ça, il faut expliquer les choses. C’est un endroit un 

peu délicat quand vous venez de ce point de vue, que maintenant vous n’allez pas enseigner le 

manuel qui passe entre les gouttes et qui donne le résumé le plus, vous savez… qui n’énerve 

personne. Alors c’est un exemple pour comment, vous savez… comment je vois les choses et 

que j’essaie de les introduire. Bien sûr, quand j’ai écrit pour le CTE, ils ont censuré beaucoup de 

ce que j’avais écrit, vous savez. Vous savez, il faut suivre le courant dominant, le ministère de 

l’éducation… Moi je fais mon travail à ma façon, je ne viens pas vers eux avec des théories et 

tout ça. Et les quantités de racisme que j’entends là-bas à Kfir de la part des enfants, c’est juste 

incroyable, je ne peux pas y faire face. Aussi à Bnei Brak. Vous savez, sur les arabes, sur les 

réfugiés, sur les soudanais, sur les noirs, vous savez, la haine de l’autre. Incroyable, je ne suis… 

vous avez, des telles quantités d’hostilité instinctive, sans aucune réflexion, quelque chose qui est 

un réflexe quoi. Choqué, je suis juste choqué par ce truc. 

Ça fait partie des processus d’exclusion des enfants. 

Quoi ? 

Ça fait partie des traits des processus d’exclusion. 

Qu’est-ce que ça veut dire ? 



298 

 

Ils ont toujours besoin de trouver qui se trouve plus bas qu’eux dans la hiérarchie. 

Oui. Oui, je pense que je comprends ce que vous voulez dire, et au moins, voyez, au moins à Kfir 

je sais… au moins à Kfir je sais qu’ils le vivent aussi, vous savez, dans leur environnement. 

C’est complètement différent. Vous savez, par exemple, aujourd’hui à Bnei Brak nous avons 

parlé de l’arabe. Vous savez, un, deux, trois… aujourd’hui je me suis un peu ouvert avec eux, 

c’est Wahad, Tnein, Talate en arabe. Quoi !? De l’arabe !? C’est une langue que je n’apprendrai 

jamais ! C’est ça… C’est ça… Dans le cours suivant nous allons étudier la société et la 

démographie en Israël et nous apprendrons que l’arabe est la deuxième langue officielle en 

Israël. Hier on a publié dans le journal que, contrairement à la loi, dans les musées en Israël il n’y 

a pas de légendes en arabe, et c’est contre la loi. Qu’est-ce que vous en dites ? Quoi ? L’arabe 

doit être dans les musées ? L’arabe c’est ça et ça… Ils pigent. C’est intéressant, intéressant. 

Intéressant et aussi regrettable, vous savez, comment à partir d’un jeune âge, vous savez, il n’y a 

pas cette chose nommée l’éducation à la tolérance, l’éducation à la démocratie. Je ne sais pas si 

c’est l’endroit, je ne sais pas ce qui se passe dans les écoles, mais… 

La même chose seulement pas d’une manière aussi extrême. A mon avis il n’y a pas 

beaucoup de différence. 

C’est triste, c’est triste que dès ces âges-là, vous savez, on construit la nouvelle génération qui 

est…  

 

 

 

Shoshana 

 

…ceux qui ont eu des diplômes, des doctorats, des travaux dirigés etc. 

Exactement. C’est à dire, je fais un doctorat. Je… pour ne pas vous induire en erreur, je 

vous dirai à la fin ce que je recherche exactement. Mais une partie de l’histoire ce sont des 

biographies personnelles des enseignants. 



299 

 

Ok. 

D’accord ? 

D’accord. 

Je veux que vous vous sentiez libre et que vous me racontiez toute votre vie, pas seulement 

votre vie professionnelle mais la vie personnelle aussi. 

Toute ma vie, waw ! C’est long ! Alors je commence librement comme ça ? 

Je vous arrêterai. 

Ok, si c’est pertinent ou pas. 

Je vous orienterai. 

D’accord. Je suis né à Kibboutz Barkai en 1982. Aujourd’hui j’ai 29 ans. Quand j’étais jeune, 

mon père avait… Nous sommes partis de Barkai pour que mon père soit indépendant. Il a ouvert 

une usine. Nous habitions Hadera. 

Une usine à quoi ? 

Ensemble, Ma mère et lui. Mon père a immigré d’Argentine pour des raisons sionistes. Ma mère 

est arrivée aussi, elle habitait le kibboutz, elle est yéménite. Ça n’a rien à voir avec son origine, 

mais ils se sont rencontrés là-bas, se sont mariés. Mon père voulait terriblement devenir 

indépendant, alors ils ont décidé de quitter, en fait, le kibboutz. Ils ont déménagé à Hadera, il a 

ouvert une usine de plastique. Nous habitions Hadera. Après trois ans il a fait faillite et en fait, 

nous avons commencé une sorte de voyage comme ça, partout dans le pays. C’est à dire, avec 

une certaine détérioration financière. On a déménagé plusieurs fois d’appartement. J’ai habité à 

Holon, à Shefayim, à Barkai, à Nahshonim, à Nahsholim, à plusieurs endroits dans Hadera. C’est 

à dire, c’était une sorte de voyage comme ça, jusqu’à ce qu’on soit en fait arrivé à une situation 

où on habitait un peu chez ma grand-mère, qui était très fâchée avec mon père à cause de cette 

histoire aussi, donc il y avait une sorte de séparation entre moi, ma mère et ma sœur, j’ai une 

sœur plus jeune de cinq ans, nous, on a habité chez ma grand-mère, et mon père, qui habitait à 

part. Puis, en fait, on a déménagé dans un appartement d’Amidar (HLM), c’était quand j’ai été en 



300 

 

cinquième, j’avais 12 ans. On a déménagé dans un appartement à Givat Olga, considéré comme 

quartier de misère, Olga D. On a habité là-bas dans un appartement d’Amidar, petit. Je pense 

qu’en tant qu’élève à l’école élémentaire j’étais une fille qui n’investit pas, je n’étais pas 

bosseuse. Beaucoup de potentiel, pas réalisé. Toutes ces histoires, avec ma mère qui disait que 

c’est plutôt la paresse et des choses comme ça. Une fille un peu perdue. 

Un instant, vos parents se sont séparés ou… 

Mes parents étaient ensemble, ensemble. 

Mais il habitait à part ? 

Non. Au moment où on a emménagé dans l’appartement d’Amidar, ça a été, en fait, genre la 

réunion de la famille, parce que chez ma grand-mère il n’était tout simplement pas accepté, 

alors… 

Donc la grand-mère c’est la mère de ? 

C’est la mère de ma mère, oui. La famille de mon père est en Argentine, ils n’ont jamais 

immigré, sauf sa sœur qui vient d’immigrer ici. En fait, quand on a déménagé à Givat Olga198, je 

peux dire que moi, en tant qu’enfant, je l’ai très mal pris parce qu’à Hadera on a toujours entendu 

parler des garçons d’Olga, que c’était très dangereux là-bas, qu’il ne fallait pas y aller, ni 

fréquenter les enfants d’Olga. A l’époque on était des enfants, donc tout ça nous semblait… 

C’était une expérience pas simple, déménager à Olga. Je me souviens comment j’ai fait des 

détours pour aller au collège situé à Hadera. En fait, à l’époque, tous ceux qui habitaient Olga 

allaient au collège de Amal, et tous ceux qui habitaient Hadera allaient au collège dans l’école de 

Hadera. Et moi j’habitais à Olga et je prenais le car pour l’autre collège, pas celui où tous ceux 

d’Olga allaient en fait. 

Pourquoi ? 

Parce que j’étais allée à l’école élémentaire de Hadera, alors au moment de passer au collège, j’ai 

été obligée de continuer au collège qui m’était supposément spécifié. Voilà… c’était en fait… je 

me souviens de moi même, vraiment… j’allais à pieds plusieurs arrêts pour ne pas être avec les 

                                                
198 Quartier pauvre de Hadera, ville située entre Haïfa et Tel Aviv. 



301 

 

garçons de ma rue parce que j’avais terriblement honte. Aussi, j’étais plutôt un drôle d’oiseau là-

bas. J’étais plutôt… ils m’ont définie comme freak, rocker, métalliste, tout ça… et là-bas la 

mentalité était très… les opinions politiques aussi, c’était très à droite. Moi, je suis venue d’une 

famille des gens de Mapam199, puis de Meretz etc. Et aussi, ma manière de m’habiller était 

différente, j’étais une enfant différente, j’étais plus renfermée, j’étais vraiment un drôle d’oiseau 

dans le quartier. J’étais nouvelle aussi, j’étais… J’avais l’impression d’être comme de la viande 

fraiche là-bas, une fille en 5ème, très… des amis à Olga, je n’en avais pas trop. Je prenais 

beaucoup le bus, en fait c’était la première fois que j’ai pris le bus, en 5ème, et tout d’un coup j’ai 

commencé à prendre énormément le bus pour Hadera. Au lycée, au collège, aussi… 

Vous êtes combien d’enfants dans la famille ? 

Moi et une sœur, de cinq ans ma cadette, ma petite sœur. Moi, quand on a déménagé à Olga, il y 

a eu aussi une certaine dégradation dans mes études, un peu. Au collège c’était aussi terriblement 

dur pour moi. En 5ème j’étais encore une des bonnes élèves, en 4ème j’étais déjà… je suis passée 

d’une bonne élève à une élève en échec, pas en échec, mais mes moyennes étaient limites. J’ai 

toujours été excellente en maths, ce qui a fait que j’étais dans les meilleures classes soi disant. En 

revanche, littérature, histoire, toutes les matières où il y a beaucoup de textes, pas du tout… ça ne 

m’a pas parlé. A ce stade, en fait, je pense que c’était en 3ème, même en 4ème, ma mère et moi on 

était comme ça en… on a commencé à disputer entre nous. J’étais très fâchée avec elle, pour 

plein de choses, pour ce déménagement où mon père était à l’écart, c’est à dire des réflexions 

d’une gamine. Aussi, j’avais un petit copain à cet âge-là, en 3ème j’avais déjà un petit copain, on 

était très proches, je dormais chez lui et m’a mère n’a pas du tout aimé ça. J’étais aussi une 

gamine qui allait beaucoup aux concerts, je faisais du stop, genre : ne pas être à Olga du tout. Je 

me souviens d’être partie à Odem, sur le plateau du Golan, en stop, autour de la 4ème, puis 

quelqu’un a raconté à ma mère qu’il m’avait vu sur la route. Ça faisait parti de ça. En 4ème j’avais 

déjà beaucoup de piercings au visage, je peux dire que j’avais huit piercings au visage seulement. 

Oui, oui, j’étais une passoire, on m’appelait passoire, j’en avais au sourcil, à la lèvre, deux dans 

la langue, un sous la langue, j’en avais un ici pendant une période, j’avais vraiment le nez… avec 

ça… Puis ont commencé des problèmes dans les études, les professeurs n’étaient pas d’accord en 

                                                
199 Parti unifié des ouvriers, un parti sioniste et socialiste qui s’est uni, à la fin des année 1980, au 
Ratz et au Shinouï, pour créer Meretz (parti sioniste de gauche). 



302 

 

fait pour que j’entre en cours. C’est à dire, elle ne rentre pas comme ça dans ma classe. Ce 

n’était pas habituel à l’époque, les piercings, il n’y en avait pas du tout. Je pense que j’étais la 

première fille de tout le collège qui débarquait avec un piercing, et les professeurs n’ont pas du 

tout accepté ça. Au début on m’a dit de mettre un pansement dessus, puis j’ai joué une sorte de 

tour en fait, j’ai mis un pansement ici, un pansement là, un pansement là, puis un beau jour j’ai 

voulu montrer au professeur à quel point c’était ridicule alors je suis venue avec tout le visage en 

pansement, j’ai pansé le visage et laissé voir les yeux. J’ai dit, Voilà, pour que vous ne le voyiez 

pas, pour que ça ne vous dérange pas tellement. Puis elle m’a jetée de sa classe en fait, et il y 

avait… en fait il y avait une sorte de friction entre moi et le système d’éducation où… J’étais une 

très bonne élève. C’est à dire, je n’ai jamais essayé de sécher l’école. Je me souviens d’une fois 

où j’ai séché pour aller au ??? , moi et ma copine on s’est caché dans les toilettes la moitié du 

temps, de peur qu’un professeur ou une mère nous voie par erreur en train de sécher. C’est à dire, 

certes je n’étais pas la plus active dans la classe ou quelque chose comme ça, mais j’étais 

toujours dans la classe, j’étais toujours une fille qui travaillait selon les règles. C’est à dire, il y a 

eu mes fugues, mais en ce qui concerne les règles je suivais le courant dominant, venir, faire ce 

qu’on me dit, préparer les devoirs. Je faisais mes devoirs, ça me semblait très logique. Puis en 

3ème en fait, aussi à cause de l’âge… c’était mon anniversaire, je pense de 14 ans, 13 ans. J’ai 

appelé ma mère de Tel Aviv. Tous mes piercings… à l’époque j’avais des piercings internes, j’en 

avais dans la langue, c’est à dire qu’on ne les voyait pas. Puis j’ai appelé ma mère depuis une 

cabine à Tel Aviv. Je n’avais pas encore fait le piercing. Je lui ai dit, Je me suis fait un piercing 

au sourcil pour mon anniversaire. Je me suis dit, voyons, si elle est furieuse je n’en ferai pas. Si 

elle est comme ça quoi, alors j’en ferai. Ma copine était à côté de moi dans une cabine 

téléphonique à Tel Aviv. Je lui ai dit (à ma mère), j’ai fait un piercing au sourcil. Elle m’a dit, Je 

veux voir, je veux voir. Je me suis dit, bien, « je veux voir » c’est génial, ça n’a pas l’air trop 

terrible, elle n’a pas perdu son sang froid. Je suis allée faire un piercing au sourcil, je suis rentrée 

à la maison, et elle s’est déchainée sur ça. Elle m’a jetée de la maison, elle a changé les serrures 

de la porte, elle n’était pas d’accord pour que je rentre à la maison. Je me souviens d’être rentrée 

de Tel Aviv, puis je suis allée au travail, je travaillais comme plongeuse dans un sorte de bar 

comme ça, puis je suis rentrée… parce que je voulais terriblement… j’étais toujours 

terriblement… je voulais mon indépendance, je voulais que ça soit que moi, moi, tout moi… puis 

je suis rentrée à la maison et elle avait changé les serrures de la porte. C’était environ deux 



303 

 

heures du matin. Puis elle m’a dit, il vaut mieux que tu ailles à la poubelle parce que toutes tes 

affaires y sont. Je suis allée à la poubelle, la grande poubelle du quartier. Tous mes vêtements… 

Je me rappelle que la seule chose que j’ai cherchée c’était mon iguane, il était jeté là-bas dans 

tout ce bazar. J’ai appelé mon copain depuis une cabine, il est venu, il m’a aidée, j’ai sorti toutes 

les affaires de la poubelle, il y a eu… c’est à dire, tous les voisins sont sortis, parce que c’était un 

vrai quartier, tous sont sortis de chez eux, c’était deux heures du matin. Je me souviens de 

beaucoup de gens autour de moi, en train de chercher, est-ce à toi ? C’est à dire, ils ont essayé 

d’aider, avec beaucoup de critiques envers ma mère, beaucoup de critiques envers moi, oui, elle 

a toujours été une fille problématique… Je me souviens de toutes ces voix autour. Je pense que 

c’était un tournant dans ma vie, c’était une des choses qui m’a le plus influencé dans la vie. Puis 

j’ai déménagé chez une copine, c’était avec sa famille, alors je voulais louer un appartement 

aussi, une chose ridicule, aujourd’hui je sais que c’était marrant. Même la personne qui m’a loué 

l’appartement, elle m’a dit, toi, je te donne ça seulement pour que tu apprennes ta leçon, mais tu 

me payeras au mois. Sans contrat, sans rien. Si tu tiens plus que deux mois, on fera un contrat. 

Évidemment, je n’ai pas pu tenir même un mois, et du point de vue financier et aussi parce que 

j’étais dans une maison vide, tous mes amis et tout ça, c’est devenu un grand bazar. Puis ma 

grand-mère en fait, la mère de ma mère, m’a attirée chez eux, je suis allée habiter avec mes 

grands-parents et ma tante qui vivait avec eux, ce qui a fâché ma mère avec ma grand-mère, car 

il s’agit de sa propre mère qui m’accepte après qu’elle m’aie jetée, c’est à dire qu’elle a détruit la 

leçon très éducative et importante que ma mère croyait transmettre. Alors j’habitais avec mes 

grands-parents, c’était à partir de la 2nde environ. C’était aussi le moment où on m’a jetée de 

l’école, du lycée de Hadera. On m’a dit, pas dans notre école, avec tous vos problèmes et vos 

complications, avec le piercing aussi, des professeurs qui ne m’acceptaient pas en classe, le 

directeur de la promotion qui ne m’acceptait pas à l’école, et ma mère qui ne voulait pas venir, et 

moi, je ne voulais pas dire à ma grand-mère. Je leur ai dit, ma mère ne veut pas venir, c’était ça 

ma réponse à l’école. Ma grand-mère n’a jamais su, je crois. Puis est arrivé en fait le jour où on 

devait me jeter de l’école. Et il lui a dit quelque chose, je ne me rappelle pas, il a dit quelque 

chose (puis la grand-mère a dit MW), Si vous parlez ainsi et que vous n’êtes pas capable de voir 

les détresses d’une fille, elle n’ira pas à l’école ici, il faudra d’abord me passer sur le corps ! 

Même si elle veut, elle n’ira pas à l’école ici. Elle m’a amenée dans une école privée Ankory. 

J’allais toujours à beaucoup de concerts, en autostop, et ma grand-mère m’attendait au milieu de 



304 

 

la nuit, et alors, ma grand-mère s’inquiétait, je lui ai dit, pas question, c’est mon plaisir, je 

travaille toute la journée, j’ai beaucoup travaillé, j’ai travaillé de longues heures, je travaille, je 

vais à l’école, je travaille, je fais tout ce qu’il faut faire, je veux aller aux concerts. Donc… tiens, 

de l’argent… etc. Mais d’un autre côté on ne me donnait pas vraiment de l’argent. C’est à dire, il 

n’y avait pas ‘tiens, va aux concerts etc.’ Et en fait, c’est comme ça que j’ai passé le lycée, avec 

le même petit-ami aussi, dans la maison de mes grands-parents, à la fin j’ai passé un Bagrout 

complet, c’était à Ankory, c’était axé sur les Bagrouts, il n’y avait pas de professeur principal. 

Voilà, c’est comme ça en fait que j’ai terminé le lycée, mon exploit c’était le Bac complet que 

j’ai passé de justesse. Avec de bonnes notes mais de justesse, trois unités etc. Et la seule matière 

que j’ai faite à cinq unités c’était les maths, c’est à dire c’était la chose à laquelle je me suis 

agrippé, du point de vue de ma capacité, j’étais toujours forte en maths, j’ai fait cinq unités de 

géographie car, comme a dit le proviseur, c’est le plus facile et tu n’auras aucun problème de te 

concentrer dessus, il y avait vraiment une ambiance de : on vous donne le plus facile. Je m’en 

souviens, je me suis dit, pourquoi il me donne la chose la plus facile, pourquoi pense-t-il que j’ai 

besoin du plus facile, je suis meilleure que ça, il ne peut pas me faire ça comme ça. Voilà, et là, 

en fait, arrive l’étape de l’armée. J’ai été engagée dans la police militaire, c’était vraiment six 

mois après la fin du lycée, j’ai été engagée dans la police militaire, j’ai fait un cours de 

policières, je me rappelle qu’à la fin du cours de policières il y avait un moment où je n’aimais 

pas trop ce qu’on faisait là, on marchait en cercle et on nous a fait crier ‘policières et fières’. La 

commandante criait ‘policières’ et nous criions ‘fières’. Et je ne voulais pas crier ‘fières’ car je 

n’en étais pas fière, ça me semblait stupide, ça ne me semblait avoir aucun rapport à ma vie, 

courir après un soldat. Ça commence à l’échelle du bouton de la chemise, avec la plus petite 

virgule, d’après l’approche dans l’armée israélienne. Et j’ai dit, je ne veux pas être ici. J’ai tout 

fait pour sortir de là, puis on m’a dit que j’avais une autre option, si je voulais, au sein de la 

police militaire il y avait une unité combattante dans laquelle il y avait des filles, et que je 

pouvais faire ça. Je me suis dit, je vais tricher, j’irai, je serai combattante, ils vont me renvoyer 

car je ne suis pas apte physiquement pour ça, ou car je refuserai, et comme ça je vais sortir de la 

police militaire. Et une semaine plus tard, j’ai compris qu’être renvoyée de là-bas équivalait à 

redevenir policière militaire. 

C’était quoi comme unité combattante ? 



305 

 

Ça s’appelait Sahlav (orchidée). On l’a fermée il y a trois, quatre, cinq ans même. Plus, waou ! Il 

y a sept ans environ, après qu’une soldate a été touchée par balle au dos, un tireur lui a tiré 

dessus et sur un autre garçon. Ils étaient dans le poste et on leur a tiré dessus, et donc c’est 

devenu une histoire médiatique très importante parce qu’une soldate a été tuée, une jeune fille 

combattante, et là on a fermé cette unité. Cette unité n’était présente qu’à Hébron200. On y 

montait la garde dans les postes, on patrouillait. En fait, elle était composée d’une majorité 

d’hommes, de garçons, mais à cause de l’activité sur le terrain, il y avait plein de choses comme 

des femmes colones ou des femmes arabes, donc on nous amenait pour ces choses-là, les filles 

douées, nous étions rovaï 03201 je crois. 

Et le piercing, vous avez fait quoi avec ? 

Il est resté avec moi pendant tout mon service militaire. Je l’enlevais puis le remettais la nuit, 

l’enlevais et le remettais tout le temps. Je n’ai pas renoncé à ça, j’ai eu de réels problèmes à 

cause de ça, avec des commandants qui ne le supportaient pas. J’insistais, pendant les classes 

aussi. J’ai refait trois mois de classes pour devenir combattante. Et tout le… tout à coup je suis 

vachement tombé amoureuse de cette affaire d’armes, c’était quelque chose de nouveau comme 

ça. Après, j’étais… j’ai fait un cours de tireurs d’élites, et un cours de tireurs, et de pistolets, et 

tout ce qui a un rapport aux armes, c’était quelque chose de nouveau que j’ai trouvé à faire, et en 

plus j’étais une soldate seule202 : je n’étais pas en contact avec mon père, que ma mère, en fait… 

j’ai pense que je ne l’ai pas dit – quand ma mère m’avait jetée de la maison, mon père et moi on 

se voyait dans des centres commerciaux et dans ce genre d’endroits, pour garder quand même le 

contact avec moi. Et à un certain moment, ils s’étaient séparés en fait, à cause du fait qu’elle ne 

me laissait pas me rapprocher de la maison du tout. Donc ils s’étaient séparés et mon père était 

parti vivre ailleurs. Et pendant mon service militaire, je suis allée habiter un peu avec lui, mais ça 

n’a pas marché car lui aussi, il était un peu… pas… un peu perdu. Il était seul ici en Israël, il 

n’avait pas de famille, pas d’amis. C’est à dire, il était venu pour visiter ma mère. (Il voyait) un 

peu les gens de son service militaire. Bref, je dormais chez lui dans le salon pendant une certaine 

période. Et ma grand-mère aussi disait, c’est inutile, c’est inutile. A l’armée, j’étais une soldate 

                                                
200 Deuxième plus grande ville palestinienne de Cisjordanie. Une colonie israélienne est située à 
l’intérieur de la ville-même. 
201 Classement du niveau de la maîtrise des armes dans l’armée israélienne. 
202 Soldat sans famille, n’ayant pas où partir en permission. 



306 

 

seule, combattante, avec très peu de permissions, et en plus je ne voulais pas tellement rentrer à 

la maison. J’étais toujours avec le même petit-ami du lycée, lui faisait son service militaire à 

côté, il était parachutiste donc il était à Hébron pendant une certaine période. Donc je n’avais pas 

tellement de raison de rentrer à la maison, en plus mon salaire était très élevé donc j’ai mis un 

peu d’argent à côté, parce que c’est un salaire de soldate combattante, puis avec toutes les zones 

à risques, tout ça… Voilà, je pense que j’étais la soldate qui s’impliquait le plus dans les activités 

opérationnelles là-bas, je le voulais énormément. Je suis parti en embuscade avec la brigade 

Golani, genre, tout ce qui était possible, je l’ai fait. Je voulais le… Ma grand-mère dit que je 

voulais le risque, que je voulais que ça soit intéressant, si je suis déjà là-bas. Tellement j’étais 

fixée sur ça. Puis j’ai fait un cours de commandants de classe, je suis passée à rovaï 06, j’ai 

réintégré la compagnie. À ce moment précis il y a eu le bazar, quand on a tiré sur le bébé 

Shalhevet Paz à l’époque à Hébron, et encore des choses comme ça, Tel Roumeida203, toutes 

sortes d’idioties, j’étais vraiment là-dedans, j’aimais ça. 

Vous aimiez quoi ? L’action ? 

L’action, oui, ce truc. J’avais aussi la forte impression qu’on avait besoin de moi. On était moi et 

six autres filles dans toute la compagnie. En plus, je suis rentré du cours de commandants de 

classe donc j’étais la seule fille, moi et une autre en fait, parmi toutes les filles, qui étaient un peu 

plus douées, donc on nous a envoyer au cours de commandants de classe, et aussi j’étais la seule 

tireuse d’élite, c’est à dire sur les deux qui étaient au cours de commandants, j’étais la seule 

tireuse. Alors j’avais l’impression d’être très importante là-bas. Les garçons de la compagnie ne 

m’aimaient vraiment pas, je me mettais en travers en quelque sorte, car si on avait besoin de 

quelqu’un sur le terrain et que j’étais en poste de garde, on leur disait de me remplacer, Shoshana 

va sur le terrain, car il fallait une fille, il n’y avait pas beaucoup de filles, on m’a beaucoup 

utilisée, et les garçons étaient très en colère pour ça, parce qu’enfin, quand il y avait de l’action, 

on les mettait en poste et on m’amenait moi. En fait, quand j’ai été libérée c’était pendant un très 

grand développement personnel, pendant un épanouissement, c’est à dire que l’armée était pour 

moi comme une lumière de sens, j’avais tellement d’importance là-bas. Et quand j’étais en 

permission de fin de service, on a tiré sur cette soldate dans le dos, et je me souviens de cette 

                                                
203 Confrontation violentes entre palestiniens et colons pendant la deuxième intifada (à partir de 
l’an 2000). 



307 

 

sensation, cette sensation, on m’appelait tout le temps en me disant, viens, c’est le bazar, viens, 

genre, ce n’est pas un ordre ni rien, on demande juste car il faut restaurer le calme, il faut des 

personnes avec un peu d’expérience, des personnes qui connaissent nos affaires, viens. Et je me 

souviens que la soldate a été tuée, c’était très dur, sa mère… puis j’ai regagné la compagnie et 

j’ai amené sa mère faire un tour des postes, lui montrer ce qui s’était passé exactement. Je me 

rappelle que je me sentais très importante dans ce rôle de l’amener et d’être avec elle dans tout 

ça. Je pense que c’était… c’est difficile à dire, l’un des meilleurs moments de ma vie. Oui, je 

pense que c’était vraiment des moments forts. J’ai passé en tout deux semaines là-bas, j’étais 

partie en permission et je suis revenue, et c’était très important pour moi, ce sentiment qu’on a 

besoin de moi, que je suis nécessaire, que je suis la seule capable de faire ça. Et puis, encore une 

fois, il y a eu des violences après le meurtre, des violences chez les Juifs là-bas, et genre, je me 

suis pris la tête grave là-bas avec quelqu’un de la police aux frontières israélienne qui avait jeté 

un enfant en l’air, et je me suis vachement énervée, c’est quoi ce comportement. Et en fait, j’ai 

passé encore une semaine là-bas, avec tous les habitants de Hébron qui me félicitaient, et 

vraiment… Ils détestaient le fait que des filles les gardent, ils me crachaient dessus au début de 

mon service, mais là ils m’ont invitée à dîner là-bas, dans une des maisons, des Juifs. Je ne suis 

pas allée, mais c’était la première fois qu’ils ont invité une fille, ils n’invitaient que des garçons, 

de notre compagnie, que de garçons, jamais ils n’avaient invité une femme. Et ils m’ont invitée, 

et c’était très important pour moi. Et en fait, après que j’ai été libérée, le commandant de la 

brigade de Hébron, je ne me souviens pas de son nom, on m’a appelé pour dire qu’il voulait me 

remettre une citation pour mon travail sur le terrain. Et je me souviens que c’était une sorte 

d’approbation comme ça, que ce n’était pas seulement dans ma tête, que j’étais vraiment efficace 

et importante, et je suis sortie de là-bas vachement renforcée, l’armée m’a donnée de nouvelles 

forces. Dès que je suis sortie de l’armée, j’ai pris l’argent que j’ai reçu de l’armée au moment de 

la libération, je suis allée faire un emploi réservé (pour les ex-soldats), j’ai loué un appartement à 

Givat Olga, bien que mes parents habitaient Olga D, moi j’habitais l’entrée. Je suis rentrée à 

Olga, car ma grand-mère était à Hadera, les parents à Olga. Toujours sans contact avec ma mère. 

Mon père et moi, on était en très bons rapports, même jusqu’à aujourd’hui. Et j’ai loué un 

appartement à Olga, une maison, avec un petit terrain, je me suis fait un petit potager et un 

jardin, et ça me faisait énormément plaisir. Et comme j’avais tellement le sentiment d’être 

capable, je suis allée travailler dans le même endroit où j’ai travaillé autrefois, cette fois-ci en 



308 

 

tant que cuisinière, pas de la plonge, et je me suis préparée à l’examen psychométrique. Et j’ai 

travaillé dans un jardin d’enfants comme emploi réservé. Au début j’ai travaillé dans une école. 

Je peux dire que c’était dans l’école où j’ai travaillé que, plus ou moins, j’ai décidé d’être 

enseignante. Après que je me suis disputée avec la directrice là-bas, j’y étais vigile, oui. J’ai vu 

qu’elle parlait avec un élève, et elle lui a dit, tu es menteur, et ta mère est menteuse, et on ne peut 

pas vous faire confiance, c’est comme ça ce quartier. Et moi j’ai piqué ma crise contre elle, et 

c’est marrant parce que c’était juste en bas de la maison de ma mère, l’école où j’étais censée 

aller quand j’étais petite et où je ne suis pas allée. C’était une école élémentaire. J’ai simplement 

ramené l’enfant à la maison, sous son nez, c’est à dire, j’étais vigile. J’ai fermé l’école, j’ai 

ramené l’enfant à sa mère chez lui, car à un certain moment, il s’est assis devant l’école en 

pleurant. Donc je l’ai appelée, je lui ai dit, écoutez, il pleure devant l’école, il faut peut-être 

l’appeler, venez, dites lui quelque chose etc. –Dites lui que s’il ne rentre pas tout de suite à 

l’école il sera puni pour ça et sévèrement, puisqu’il est sorti du périmètre de l’école sans 

autorisation. –Je ne lui dis pas une telle chose, je suis le vigile de l’école, comment je vais lui 

dire une telle chose ? J’ai seulement voulu qu’elle lui appelle. Et donc elle est sortie et l’a 

couvert de hurlements, puis je l’ai amené chez lui. C’était un enfant de CM1, pas si petit que ça, 

plutôt grand, un peu fou comme ça, je pense que c’est plus au moins le… Et donc j’ai dit que je 

n’étais plus d’accord pour travailler dans l’école, que le rapport là-bas avec les enfants était 

dégoûtant. Aussi, faire le vigile consistait à quoi ? Ma tournée du matin, genre pour chercher des 

explosifs, je jetais des pipes à eau, des seringues, c’était une tournée de nettoyage dans l’école. 

C’était ça ma matinée, aller jeter toutes les choses hors de la cour parce que les voisins les 

jetaient simplement par-dessus le mur. J’allais, je triais tous ces trucs dégeulasses, j’allais avec 

des sacs poubelle. Puis j’ai passé à un jardin d’enfants qui était à côté de l’appartement que je 

louais à Olga, mon charmant endroit pastoral, et au jardin d’enfants je prenais beaucoup de 

plaisir aussi. Il y avait une institutrice incroyable, tout ce qu’elle voulait faire c’est une sorte de 

réparation envers les enfants, qui viennent d’un quartier tellement difficile, d’un endroit… Au 

jardin il y avait aussi des Ethiopiens. Laura elle s’appelait, l’institutrice. C’était une femme de 

cinquante années, hyperactive comme ça, elle était très impliquée partout, et elle enseignait aux 

enfants des nouveaux concepts. Je me souviens que quand j’étais au jardin, j’ai énormément, 

énormément, énormément appris d’elle : comment parler avec des enfants, ils sont tellement 

petits, je ne savais pas du tout comment parler avec de si petits. Et tout à coup j’ai vu à quel point 



309 

 

ils réfléchissaient, à quel point ils comprenaient des choses. Et là je me rappelle, une sorte de 

cycle a été créé, je travaillais dans le pub, j’étais obligé pour tenir l’appartement, donc je 

travaillais toutes les nuits dans le pub, je rentrais le matin, vers quatre-cinq heures du matin, me 

douchais, enfilais l’uniforme complet de vigile, m’allongeais sur le lit attendant que le réveil 

sonne, tac ! Je courais au jardin, m’asseyais là-bas avec les fiches pour l’examen 

psychométrique, quand je réalisais tout à coup que toutes les fiches étaient dispersées autour de 

moi, je les ramassais, rentrais à la maison, dormais un peu, et hop au travail dans le pub, à neuf 

heures du soir j’étais là-bas. Et l’après-midi aussi, là où j’avais fait les examens du Bac, je me 

suis inscrit là-bas en fait pour la préparation à l’examen psychométrique. A l’époque j’avais un 

ami que j’avais connu à l’armée, il était avec moi dans les cours pour commandants de classe, je 

l’avais connu là-bas, il habitait à Holon, moi j’habitais Hadera. Et je me souviens qu’il était 

supposé venir chez moi ce jour-là, et je reçois un coup de fil au jardin, dans le petit téléphone bas 

du jardin. L’institutrice me dit, Shoshana, tu as un coup de fil. Je lui dis, Moi ? Qui va m’appeler 

ici au jardin ? Et là, la mère d’un des enfants, Shoshana chérie, ne panique pas mais il faut que 

tu ailles chez toi, tu as eu un petit incendie dans l’appartement, viens. J’ai raccroché le 

téléphone, je me souviens de ce mouvement parce qu’il était très bas, pour que les enfants 

puissent parler. Et je suis juste partie. Je lui ai dit, Laura, je dois partir, quelque chose est arrivé, 

je ne sais pas ce qui est arrivé, je m’en vais. C’était à deux rues de chez moi. Je me souviens 

d’avoir passé le tournant, là où il y a l’épicerie, et d’avoir vu un nuage noir, couvrant tout le ciel, 

et j’ai commencé à courir, me disant, que ce ne soit pas ma maison, que ce ne soit pas ma 

maison… et je cours et je pleure, que ce ne soit pas ma maison, que ce ne soit pas ma maison. Et 

j’arrive, et les pompiers, et des ambulances, et mon chat est dans l’appartement, j’avais une 

petite chatte que j’avais récupérée, âgée de trois mois. Et je vois tous les voisins, et toutes les 

femmes, et la maison entière est en flammes, et même les pompiers, le Samu, tous sont à 

l’extérieur, personne ne rentre dans le jardin. Et je rentre à l’intérieur, je passe le chemin d’accès, 

et je vois le voisin, comme ça, avec un tuyau depuis sa fenêtre. Il a cassé une fenêtre et il a fait 

comme ça avec le tuyau du jardin. Et je rentre dans la maison, et la première chose que je fais 

c’est prendre mon chat. Je suis rentrée, et tout le monde m’a crié dessus, je me rappelle, qu’est-

ce que tu fais ? Sors ! Et quelqu’un a essayé de me tirer, et je lui ai fait comme ça avec le coude, 

je suis rentrée, j’ai vu le chat debout au bord de la fenêtre, pleine de suie collé à elle, et j’ai 

essayé de voir, j’ai vu ses yeux, on ne voyait que le blanc. Et la première réflexion qui m’a 



310 

 

traversé l’esprit était que mon chat est devenu aveugle. Je suis allée, comme ça avec le chat, 

pleine de suie, moi complètement noire, je suis montée dans le bus, allée chez le vétérinaire. J’ai 

tout laissé là-bas et je suis allée simplement chez le vétérinaire. Je me souviens d’être montée 

dans le bus avec le chat, je n’ai même pas eu l’idée de payer, je me rappelle que le conducteur ne 

m’a rien dit, je me suis simplement assise dans le bus, et je suis allée chez le vétérinaire. Elle m’a 

dit, laisse le chat ici, rentre à l’appartement. Je lui ai dit, je ne la laisse pas ici, tout en pleurant. 

Elle l’a essuyée, elle l’a lavée. Je l’ai amené chez ma grand-mère, ma grand-mère déteste les 

animaux : non, elle va salir. Bon, laisse la, vas-y, vas-y. Elle a compris que quelque chose s’était 

passé. Puis j’arrive là-bas, le premier que je vois au début de la rue… à l’époque il n’y avait pas 

trop de téléphones portables, je vois mon ami qui venait tout juste d’arriver, et je vois beaucoup 

de monde là-bas, et tous sont énervés contre moi, et la propriétaire, une femme très âgée, elle est 

debout et elle pleure, ma maison, qu’est-ce que t’as fait à ma maison, qu’est-ce que tu lui a fait ? 

C’était une amie de ma grand-mère, et donc ma mère était là aussi, elle est venue. Je ne sais pas 

comment tout le monde en était au courant, mais tous étaient là, trois heures plus tard. Ils étaient 

énervés contre moi, comment t’es partie, comment t’es partie comme ça. Et je me souviens 

signer, signer au Samu, signer aux pompiers, signer à l’investigateur de feux, signer, signer, 

signer, peu importe. Deux mois plus tard les factures sont arrivées pour toutes ces signatures, 

parce que j’avais signé comme quoi j’ai fait venir tous ces gens-là. C’était environ 1200 shekels. 

Et 1000 shekels pour le Samu, et 2000 shekels pour les pompiers, et en fin de compte, ils 

n’avaient pas eu moyen d’accéder à la maison donc personne ne s’en est vraiment occupé, ils 

sont restés à l’extérieur. Et la maison, sans permis ni rien de ce genre, il n’y avait pas 

d’assurance, rien. Je me souviens que ma mère est venue me voir, me voyant effondrée. Je l’ai 

regardée, genre, ne me touche pas, t’es qui toi, d’où tu me sors là ? J’étais énervée et j’ai 

simplement crié sur elle pour qu’elle dégage, qu’elle s’en aille. Même mon ami, je ne le voyais 

pas, j’étais en crise. Je me souviens de toute la maison, les tuiles avaient brulé, les volets avaient 

fondu, les portes avaient disparu, le lit, tout ce que j’avais acheté, car j’avais tout acheté pour 

cette maison, le frigo, la machine à laver le linge, le micro-ondes la télévision, je me souviens 

qu’elle avait un bras, et l’investigateur d’incendie a compris, on voyait un fil dans le mur du 

canapé, il m’a demandé ce qu’il y avait, je lui ai dit une chaufferette, donc il en a conclu que j’ai 

laissé la chaufferette allumée. Le matin, probablement, quand je suis rentrée du travail et que je 

me suis couchée puis partie en vitesse au jardin, et simplement je l’ai laissée là-bas sur le canapé 



311 

 

ou quelque chose comme ça. Voilà, sans réfléchir deux fois j’ai pris toutes mes économies, j’ai 

payé tous les travaux dans la maison, je l’ai rendue même avant la fin du contrat. Je me souviens 

qu’il y a eu une histoire où la propriétaire voulait deux loyers comme dédommagement pour la 

peine. Et vraiment, je suis allée la voir à l’hôpital, elle souffrait d’escarres, et le visage entier. Et 

ma grand-mère m’a dit, comment ça ? Ne lui donnes rien de plus. C’est quoi ce comportement ? 

Et elle est allée lui parler, je me souviens qu’elle était très fâchée avec elle, elle lui a dit, tu n’as 

pas honte, la fille vient de se libérer de l’armée, elle a loué un appartement, tout ce qu’elle avait 

est perdu et maintenant tu lui demandes un dédommagement ? Elle t’a rendu l’appartement en 

parfait état avant les temps. J’ai fait, je me souviens, je me suis occupée de tous les ouvriers, je 

n’étais même pas capable d’être là, l’odeur là-bas était horrible, et toutes mes affaires, je me 

souviens comment je me suis mis à nettoyer les tableaux. Et là c’était en fait ma grand-mère qui 

a agi, elle a acheté une maison à Hadera pour ma mère, et moi j’ai emménagé dans l’appartement 

de Amidar. C’était ça le deal, déménage, je t’achète une maison et Shoshana récupère 

l’appartement. La même nuit, la même nuit après que mon appartement aie brulé, un camion est 

arrivé pour faire le déménagement de ma mère, et moi j’y suis entrée sans rien, dans une maison 

vide comme ça, moi et Louis, moi et le chat nous y sommes entrés, et en fait j’habitais là-bas 

jusqu’à il y a cinq mois, jusqu’à ce que je sois arrivée à Mitspé Yam. Ma grand-mère m’a dit, tu 

veux mon aide alors mets toi aux études. Pas de voyage, pas de rien, tu vas finir l’examen 

psychométrique, et tu vas faire des études. Effectivement j’ai fini l’examen psychométrique à 

cette époque-là. Je n’avais rien là-bas, j’avais un matelas par terre, je ne voulais pas que les gens 

viennent chez moi. Je me souviens que pendant presqu’un an j’ai peint l’appartement, j’y ai fait 

toutes sortes de décorations, encore un tableau, encore un truc, je n’ai fait que ça. Et en fait, j’ai 

commencé les études. J’ai étudié l’éducation spécialisée, pendant trois ans. Là-bas aussi je me 

suis pris la tête avec l’une des conférencières, je lui ai dit… je me souviens qu’elle m’a dit, je ne 

comprend pas… Ok, ça commence à l’envers. J’avais une copine aveugle là-bas, c’était ma 

meilleure copine là-bas, d’ailleurs son frère aujourd’hui participe à la télé-réalité « Le Loft », et 

c’était ma meilleure copine là-bas. Et la fille devenait aveugle, elle n’était pas aveugle, quand je 

l’avais rencontrée elle avait encore de traces de vision. Puis cette conférencière a dit qu’elle ne 

comprenait pas comment une fille aveugle pouvait être enseignante. Qu’elle ne peut pas voir les 

nuances dans la classe etc. Et à l’époque je me suis procurée un document indiquant que j’ai des 

difficultés d’apprentissage. Je suis allée me faire tester, et on a trouvé que j’avais des problèmes 



312 

 

d’attention et de concentration avec une hyperactivité très élevée. J’ai dit, bon, d’accord, je me 

suis fait tester, je vais avoir des exemptions dans les études, on a fait venir une tutrice qui 

m’aidait à terminer mes travaux, quatre ans, puis dans la troisième année, à la fin de la troisième 

année, cette conférencière a dit ça à ma copine et je l’ai pris très mal. J’avais du mal à assister à 

ses cours, puis elle a dit pendant un cours à une élève de la classe, elle a dit, tu es une fille qui 

doit d’abord faire un travail sur elle-même, va voir un psy sinon je ne te valide pas cette année, 

je veux la confirmation du psy que tu es allée le voir. J’ai bouillonné, je lui ai sauté dessus, tu es 

qui déjà ? Tu lui donnes des notes, tu es rien, tu es rien pour elle, je lui ai interrompu dans la 

classe. Puis elle m’a dit, je ne comprends pas du tout comment une fille avec des difficultés 

d’apprentissage et des tatouages et des piercings, imagine qu’elle puisse être une éducatrice. 

Alors je lui ai dit, je vais tout faire pour devenir une éducatrice, et ce n’est pas de toi que 

j’apprendrai comment être éducatrice, je ne veux pas être une éducatrice comme toi, je ne veux 

pas que les gens pensent que c’est ça ce que je vais faire ni que ce soit toi qui me forme, je ne 

veux pas apprendre de toi. Puis je suis allée soi-disant porter plainte contre elle, mais c’était 

déjà… vous savez, après que j’ai fait tout ça, la responsable de mon programme m’a dit, elle ne 

te fait pas passer cette année, soit tu la fais encore une fois, soit je ne sais pas ce que tu peux 

faire. Moi, j’étais cassée. Ma professeure de littérature m’a ‘kidnappé’ rapidement vers 

l’éducation démocratique204 : toi, ce n’est pas pour toi tout ça, il faut que tu sois chez nous au 

séminaire des kibboutzim205. Et en fait, elle m’a envoyée à l’éducation démocratique, j’y suis 

allée, tout à coup j’ai vu des gens, des gens d’éducation. Des gens qui réfléchissent, pas une 

bande de gamines qui se sont trouvées dans l’éducation spécialisée parce qu’on dit que c’est le 

séminaire le plus réputé ? Vous savez, il y avait cette vision. Il y avait de gens qui voulaient faire 

de l’éducation. Il y avait aussi beaucoup plus d’hommes dans ce système, beaucoup plus de 

réflexion, beaucoup plus d’initiatives d’entreprise, d’initiatives libres. J’ai ouvert un centre 

d’apprentissage à Olga. Dans l’année, à la fin de mon année dans l’éducation démocratique, j’ai 

ouvert un centre d’apprentissage à Olga. J’ai déjà enseigné dans plusieurs endroits, j’ai travaillé 

dans des écoles religieuses, j’ai préparé un dossier pour les enseignants sur le jardinage, en le 

liant à la tradition juive, ça c’était à Kfar Haroeh, j’ai passé à peu près deux ans là-bas à faire des 

expériences avec moi-même. J’avais une cabane à outils et simplement je travaillais dans le 
                                                
204 L’Institut pour l’Education Démocratique, une institut d’éducation ouverte, située dans le 
Séminaire des Kibboutzim. 
205 Ecole pour enseignants dans la région de Tel Aviv. 



313 

 

jardin là-bas etc. Et j’ai déjà fini mon diplôme de littérature, dans l’éducation démocratique j’ai 

complété aussi l’Histoire, qui était très difficile pour moi, je ne comprenais pas du tout comment 

je me suis trouvée là. Je me suis dit que j’avais deux possibilités : soit les (sciences) humaines, 

soit les (sciences) pratiques, comme les maths où j’excelle, je me souviens avoir donné des 

leçons aux voisins du quartier quand j’étais enfant pour frimer à quel point j’étais forte dans la 

matière. En littérature et en Histoire je n’étais jamais bonne, donc je suis allée faire justement ça 

comme études. Je l’ai fait exprès, je peux dire que c’était très difficile pour moi. Et voilà, j’ai 

commencé à travailler à l’époque à Netivim, c’est Beit Ekshtein et Beit Yanaï206, je suis rentrée 

directement comme professeure principale, la plupart des professeurs là-bas étaient très jeunes, 

on me donnait la place pour tout faire, on me donnait une très grande liberté, j’apportais 

beaucoup de nouvelles idées, je voulais faire terriblement… J’avais déjà fermé le centre 

d’apprentissage après que j’étais… c’était une période incroyable, je distribuais des ordinateurs 

aux enfants, pour la maison, je recevais énormément d’argent des donateurs, vraiment 

énormément d’argent, puis je l’ai fermé car j’avais des histoires avec l’argent, et le responsable 

de la part du centre culturel… 50,000 shekels ont disparu je ne sais comment, de la caisse, et j’ai 

fait un peu de bruit, j’ai dit que je ne voulais pas ça, non. On m’a dit, lâche l’affaire, laisse 

tomber, il y a assez d’argent dans la caisse. J’ai dit, non, c’est à dire, je ne peux pas, je ne 

supporte pas qu’on prenne l’argent des donateurs, ça ne me semblait pas logique et j’ai fermé le 

centre d’apprentissage après trois ans d’activité. Et je suis devenue professeure principale au 

lycée. Ils étaient en 3ème, de la 3ème jusqu’à la première j’étais avec la même classe. J’ai ouvert 

une cantine à l’école avec le système des points207 comme ça existe ici : ils achetaient avec des 

points à la cantine. J’étais responsable du conseil d’élèves, j’ai enseigné les maths et l’Histoire. 

À un certain moment j’ai rejoint une autre enseignante qui venait juste de rentrer après un congé 

de maternité, mais qui avait déjà plus d’ancienneté que moi dans l’école, elle s’appelle A, une 

fille arabe. J’ai décidé de faire… à l’école, les enfants viennent de foyers très à droite, très 

extrêmes dans leur réflexion. Ça ne me dérange pas qu’ils soient de droite, je n’ai pas de 

problème avec ça, je suis pour la réflexion, mais le genre : mort aux Arabes, c’était le slogan 

principal là-bas, et dans l’école il y avaient beaucoup d’employés arabes. Le moniteur dans ma 

classe c’était Ahmad, là-bas ce n’est pas comme ici, le moniteur il est dans la classe tout le 

                                                
206 Ecoles de l’éducation spécialisée, travaillant avec des enfants à risques. 
207 Un système de récompense pour une bonne conduite.  



314 

 

temps, et Ahmad et moi on se prenait la tête là-bas tous les jours, on criait l’un sur l’autre devant 

les enfants à toutes sortes de moments. 

A cause de quoi ? 

Il était comme un gardien de prison dans ma classe, et moi je voulais un moniteur, qu’il encadre 

la classe. Et là-bas les définitions étaient très claires – toi, tu diriges la classe, le moniteur 

travaille avec toi, sous toi, et c’était très dur pour lui d’accepter ça. Ça faisait déjà six ans qu’il 

était à l’école et moi je suis arrivée, une jeune prof qui l’oblige à remplir avec les enfants leurs 

points et pas les remplir pour eux, et faire ça sur le tableau pour qu’ils puissent voir ça devant 

leurs yeux, et j’ai insisté dessus, et il ne pouvait pas accepter le fait que j’étais là. Au début il 

pratiquait des colles, et moi je quittais la classe, qu’il dégage de ma classe, je ne veux pas de lui 

dans ma classe. Et déjà au début de la première année j’ai ouvert ma gueule sur lui, et lui non 

plus ne pouvait pas me supporter. On était ensemble pendant deux ans, la deuxième année c’était 

déjà beaucoup mieux. On nous a assigné un accompagnateur de classe, un accompagnateur qui 

nous rejoignait pour réfléchir sur les choses. Et c’est alors que j’ai fait le projet avec 

l’enseignante A. Il y avait beaucoup de personnel arabe, tous les moniteurs de l’équipe étaient 

arabes, et s’ils n’étaient pas arabes, c’étaient des filles, c’est à dire qu’il n’y avait pas d’hommes 

non arabes parmi les moniteurs. J’ai commencé à travailler avec une monitrice juive parce que je 

n’étais plus avec Ahmad. Et c’était important pour moi de dire, que la raison pour laquelle je ne 

me suis pas entendue avec Ahmad, pourquoi Ahmad était tellement fâché, au-delà de tout ça… je 

pense que, à une séance, nous on appelait ça la thérapie de couple, il a dit, elle m’appelle, elle ne 

dit pas bonjour, dis, tu as le dossier d’Eliran ? C’était ça, pour moi c’était clair que nous 

travaillons ensemble, et lui il s’attendait à un « bonjour, comment tu vas », puis commencer à 

parler. Moi je n’ai pas du tout vu ça, c’était évident pour moi que lui aussi pouvait m’appeler et 

me dire, fais ça, et ça, et ça. Car nous travaillons ensemble et qu’il ne faut pas avoir des règles de 

politesse pour tout. Je me souviens que ça m’a fait comprendre quelque chose de très important 

par rapport à mon comportement là-bas, aux différences culturelles peut-être et tout ça, et j’ai 

commencé les cours de sociologie à l’école. Au début c’était des cours d’Histoire que j’ai fait 

selon le livre d’Eyal Nave, apprendre le narratif historique de l’autre. Je ne l’ai pas fait 

exactement selon le livre car ce n’était pas dans (le programme) d’Histoire, ce n’était pas 

approuvé mais j’ai pris l’idée générale, j’ai raconté le récit historique à partir de deux points de 



315 

 

vue. Au début j’ai raconté le côté arabe et j’ai raconté le côté juif pour essayer de montrer… la 

deuxième année de ce projet, qui était en fait ma dernière année à l’école, nous avons reçu un 

don de quelque chose comme 70,000 shekels pour poursuivre ce projet, et nous leur avons 

organisé beaucoup de visites et beaucoup d’excursions, et c’est quelque chose, vraiment, l’école 

entière était dans la multi-culturalisme et le vivre ensemble. 

Et les enfants étaient tous juifs ?  

Tous étaient juifs. Il y avait un enfant métis. Mais on est arrivé à parler de manière beaucoup 

plus agréable. Quand Ahmad demandait à quelqu’un de faire quelque chose, la réaction n’était 

plus, dégage espèce de terroriste, espèce de sale Arabe, mais… et effectivement, on a créé un 

rapport meilleur entre tous les moniteurs arabes, c’est à dire, on a vu les résultats très vite, la 

deuxième année, on a vu les résultats, on a vu des enfants s’asseoir avec les moniteurs, et on a vu 

aussi les moniteurs se transformer. Moi, j’obligeais les moniteurs à être présents dans mes cours. 

En général, ils venaient au début du cours puis disparaissaient. Et moi j’exigeais que tous les 

moniteurs soient présents dans les cours parce que nous voulions entendre… Nous avons eu 

aussi des moments difficiles dans les cours, c’est à dire, on essayait de ne pas aborder la 

politique mais plutôt ce multi-culturalisme. Et l’événement principal était en fait que chaque 

enfant, chaque classe choisissait une culture, avec beaucoup de plats que les mères préparaient, 

et une visite de Jérusalem qu’on a organisée, je pense que c’était la chose la plus significative 

que j’ai eu dans l’école. C’est quelque chose que je fais aussi maintenant de temps en temps, je 

vais faire ce genre d’activités dans des écoles, sans rémunération, en bénévolat complètement, 

pour le personnel, pour les équipes, surtout à Beit Ekshtein car là-bas il y a énormément 

d’employés arabes. Voilà, et en fait, ce qui m’est arrivé là-bas, je pense que la raison pour 

laquelle j’ai quitté là-bas, ce que j’étais déjà impliquée partout. Ma classe était la classe la plus 

forte de l’école, la plus solide aussi, les plus mûrs aussi, des petits canards, moi devant et eux, ils 

me suivaient, ils étaient aussi les plus forts physiquement. J’ai été définie comme une 

enseignante qui arrive à engager les élèves qui avaient abandonné l’école. Il y a toujours ‘les 

profs qui fassent passer les Bagrouts’, il y a ‘les profs…’, et Shoshana, la prof des opposants, de 

tous les antisystèmes, tous ceux qui ne peuvent pas supporter le système. 

Comment on fait ça ? 



316 

 

Comment j’ai fait ça ? Tout d’abord, j’y étais présente à 100 pour cent. C’est à dire, les pauses, 

ça me semble vachement stupide de rester assis dans une salle. C’était moi qui ai dit, on n’a pas 

besoin d’une salle du personnel dans l’école, pas besoin. Qui, dans n’importe quel travail, a 45 

minutes de pause ? Ça ne me semble pas logique, vous êtes au travail. C’est à dire, il y a la pause 

déjeuner, mais tout le reste, de mon point de vue, c’est du temps de travail. Donc il s’agissait de 

(préparer) les décorations dans la classe, et des heures où… si je voyais un élève dehors alors 

j’allais m’asseoir avec lui au lieu de rester dedans. Et c’était, je pense… il n’y avait que moi qui 

voyais ça, les élèves ne voyaient pas ça, mais il y avait des jours où je pointais ma carte à deux 

heures de la nuit à l’école, je n’ai pas été payée pour ça, mais pour que la proviseure voie à 

quelle heure je sortais de là. Je rendais toujours les rapports à la dernière minute parce que 

chaque mot devait être exact pour moi, puis je voulais que le psychiatre puisse les voir aussi, 

puis que l’élève aussi puisse les voir si elle veut, sauf si ça peut le mettre en danger, et vraiment, 

soutenir chaque mot, puis m’asseoir avec chaque élève pour regarder le rapport que j’avais 

rédigé sur lui, les choses dures aussi. Et dire aux parents, dès le premier moment… je me 

souviens, la première conversation, j’avais une peur bleue de parler avec les parents, et je les ai 

fait s’asseoir en cercle, et j’ai dit, écoutez, je vous demande de m’excuser à l’avance, je ne vais 

pas être très en contact avec vous, toute la communication passera par les enfants, tout ce que 

vous avez à me dire, essayez de le transmettre, même par un petit mot, tout passe par eux. Une 

fois par mois, à la fin de chaque mois je passerai une série des coups de fil à tous les parents, je 

vous raconterai comment le mois s’est passé pour l’enfant. En cas extrêmes, évidemment que je 

vous mettrai au courant… et les parents n’ont pas trop aimé ça au début, mais très vite, en voyant 

qu’à la fin de chaque mois arrive un coup de fil, et que je dis les bonnes choses ainsi que les 

moins bonnes, qu’on n’appelle pas seulement quand il y a un problème, mais appeler aussi pour 

dire, il avait un superbe mois, allez-y, amenez le en voyage, faites lui plaisir. 

Comment vous avez eu cette idée ? 

Je ne voulais pas parler avec les parents. Je ne voulais tout simplement pas parler avec eux, je 

voulais travailler avec les enfants. Je voulais que, si un enfant n’allait pas venir à l’école, qu’il 

m’appelle et me le dise… 

Non, non. Comment vous avez eu l’idée de, une fois par mois, faire un retour aux parents, 

du bien et du pas bien. 



317 

 

Ça a commencé par la volonté d’éviter de parler avec les parents et les laisser le… Parce que je 

voyais les enseignantes qui parlaient avec les parents tout le temps, que tout le temps elles… En 

fait, j’avais la feuille avec les points, j’avais le suivi en continu, alors je pouvais appeler à la fin 

du mois et dire, écoutez, je regarde la feuille, il a commencé un superbe mois, je ne sais pas ce 

qui s’est passé, une chute au milieu. Puis elle raconte que quelque chose s’est passé, et je lui dis, 

c’est dommage, si vous nous l’aviez dit on aurait été au courant et on aurait pu faire quelque 

chose ensemble. - D’accord, la prochaine fois, la prochaine fois… En fait, une très bonne 

communication avec les parents a commencé, même au niveau des messages texto : Yaniv est 

sorti de la maison sens dessus dessous, faites attention. On n’a pas besoin de plus. J’ai donné aux 

élèves la possibilité… tous les ans, au début de l’année, on faisait les règles de la classe : qu’est-

ce que nous voulons ? Ça vient de l’éducation démocratique, vraiment construire tout ensemble, 

et aujourd’hui c’est déjà comme ça dans la plupart des écoles. Leur dire, je suis Shoshana, je 

prends sous ma responsabilité, je vous permets deux fois par semestre de m’appeler pour dire 

que vous ne venez pas à l’école, me dire, Shoshana je ne viens pas à l’école, aujourd’hui je n’ai 

pas envie, je ne veux pas vous voir, je ne vais pas aller à l’école car il y a un cours que je 

déteste, il y a un contrôle et je ne viens pas – vous avez droit, sans me mentir et me dire « je ne 

me sens pas bien », sans mentir à votre mère. Bien sûr, c’était fait en coordination avec les 

parents à l’avance. J’avais dit aux parents que ça allait se passer comme ça. Ils m’ont dit, on 

n’aime pas ça. J’ai dit, c’est comme ça que je travaille, c’est ça Shoshana. Et ça se vraiment 

passait comme ça : Shoshana, aujourd’hui je n’ai pas envie. Deux fois par semestre par enfant, 

et au-delà de ça, ils savaient que ça leur causerait des problèmes. Ça n’existait pas qu’un enfant 

ne vienne pas à l’école. Ça voulait dire des coups de fil, et j’embêtais les parents, ‘c’est très 

important qu’il vienne’, je rendais les parents dingues si l’enfant ne venait pas à l’école. Moi, de 

mon point de vue, qu’il fassent ce qu’ils veulent à l’intérieur (de l’école), on s’occupera de tout, 

mais qu’ils viennent à l’école. C’était ça la vision. Même quand ça veut dire, écoute, il ne veut 

pas aller de force, renvoie le, qu’il reste assis dehors, qu’il s’ennuie, qu’il grimpe sur les murs… 

ça aussi ça vient de l’éducation démocratique, je pense. C’est à dire, il y a quelque chose dans 

l’éducation démocratique qui dit, laisse le, qu’il traine le temps qu’il traine, une semaine, deux 

semaines, trois, il viendra chercher quelque chose à faire, surtout si les autres étudient et que lui, 

il traîne là-bas. Dans l’éducation démocratique c’était un processus plus long, chez nous ce 

n’était pas possible, parce que c’était des enfants de l’éducation spécialisée, on ne les laissait pas 



318 

 

traîner comme ça, mais je trouvais la manière : tu ne veux pas être dans la classe, assieds-toi et 

ennuie-toi, ennuie-toi. C’est à dire, je pouvais, à ma petite place… la proviseure n’a pas aimé 

non plus cette histoire d’un-deux jours par semestre, c’est à dire, pourquoi vous donnez une 

liberté à l’enfant ? C’est vrai que dans ma classe il y avait les élèves les plus résistants, vraiment 

des enfants anti-système de la façon la plus extrême. Par exemple, un des élèves que j’ai eus 

dans ma première année, on l’a admis au milieu de l’année après qu’il avait coupé tous les 

grillages de l’école afin de punir le proviseur pour lui avoir mal parlé, alors il avait coupé tous 

les grillages de l’école à l’aide d’un cutter, Il ne va pas me parler comme ça… Et le même jour 

je l’ai admis à l’école, à la fin de la journée. Et c’était comme ça tout le temps. Puis partager 

avec eux mes troubles d’attention et de concentration, leur montrer mon ordonnance de Ritaline, 

et dire, ça suffit, on m’a fait, on m’a foutu, on m’a détruit, mon père, ma mère… j’ai travaillé 

avec les enfants qui avaient vraiment des traumatismes plus graves que les miens, mais à un 

certain moment dis, ça suffit, je change tout, je ne serai pas dépendant de ma mère qui m’a jeté 

de la maison, ou de je ne sais quoi. C’est à dire, c’est avec beaucoup de partage – tu es assis 

dehors, je vais m’asseoir à côté de toi. Si tu fumes à côté de moi alors tu auras ta colle. J’allume 

une cigarette, je suis énervé. Et ils recevaient des colles, malgré mon refus de donner des colles. 

Mais à part ces deux choses – la violence et la cigarette – je ne pense pas qu’ils recevaient des 

colles pour d’autres choses. Ils pouvaient m’insulter, se bagarrer, tout ça au sein de l’école, on 

s’en occupait dans la classe, tout était dans l’école. Parfois j’étais en colère, et ils savaient quand 

je faisais seulement semblant d’être en colère, et quand est-ce que ses oreilles rougissent et elle 

bout de rage. Le diplôme, je ne l’ai jamais terminé, je n’ai toujours pas de diplôme, ni de 

l’éducation démocratique ni dans la spécialisée. En littérature et en Histoire j’ai seulement fait 

des diplômes d’enseignant. 

Donc vous avez un diplôme. 

Non, je n’ai pas de titre universitaire. Les études d’éducation, je ne les ai pas terminées. Voilà, et 

c’est aussi ça… c’est aussi les élèves qui me voyaient aller deux fois par semaine au cours, où je 

me noyais, que j’y arrivais à peine, que c’était compliqué pour moi. Tout était très transparent, 

quelque chose de très ouvert. Puis faire la séparation : maintenant je suis la prof des maths, et ils 

vont apprendre les maths, et pendant l’heure d’éducation on pourra parler des choses. Pendant les 

récréations, ils savaient que pendant les récréations j’étais toujours disponible à eux. Et tous les 



319 

 

enseignants, vous savez… non, tu verras comment les enfants te feront courir. Pas de problème, 

si la gamine a besoin d’un verre d’eau maintenant, alors je me lèverai pour lui apporter ce verre 

d’eau, parce qu’elle veut de l’attention, je ne vais pas faire le compte de ce genre des choses, 

sans égo. Je pense que l’égo, c’était la dernière chose que j’avais, vraiment, jamais je n’ai eu un 

égo dans l’éducation. Seulement ce qu’il fallait. Je me souviens être assise à côté des enfants, 

Debi, chérie, toi, t’es une âme, je t’apporterai les étoiles, toi la lune, dis moi ce qu’il y a, arrête 

de pleurer, dis ce qu’il y a. Et l’autre se lamente, en rajoute. Et venir… s’il y a une gamine qu’on 

veut renvoyer de sa classe et transférer chez moi. Alors s’asseoir avec elle et dire, Smadar, je 

vois que tu n’es pas bien, qu’est-ce que tu penses si je t’amène dans ma classe, mais tu devras 

faire aussi quelque chose de ton côté, tu dois. C’est à dire, je ne peux pas passer pour une idiote, 

demander de t’avoir puis que tu ne réussisses pas chez moi non plus. – Oui, oui, je veux être 

transférée. Il s’agissait seulement de se sentir voulu, peu importait pour elle, si l’autre prof lui 

avait dit la même chose, elle serait allée dans sa classe aussi, ce n’est pas ça la question. Mais 

tout le temps, avoir les yeux ouverts tout le temps, et prendre le pouls. Je pense que j’étais, 

simplement… Et en même temps, quand l’école est finie, l’école est finie. C’est à dire, les 

parents qui appelaient, je leur envoyais un message, Est-ce urgent ? Sinon écris-le et passe-le 

moi par l’enfant. Comme ça, de la manière la plus… Les enfants qui appelaient, je ne leur 

répondais presque pas l’après-midi, sauf si je croyais que ça pouvait être important, et même, je 

demandais si c’était important, si c’était urgent, si ça pouvait attendre le lendemain. C’était très 

innocent. La proviseure, les enseignants, je ne répondais à personne au téléphone l’après-midi, 

pas de chance. C’est à dire, mais à l’école, pas à cent pour cent, à deux cents pour cent, c’est à 

dire, en faisant les pieds au mur et tout ce qu’il fallait. Je pense que pendant ces quatre années, 

j’ai eu à peu près quatre jours de congé, en tout, quand je ne suis pas venue à l’école puisque 

j’étais malade, et à la fin, quand j’ai fait des traitements pour les dents. Voilà, ça vient 

probablement avec l’hyperactivité, et beaucoup de… Et je me rappelle aussi d’avoir fait des 

expérimentations sur moi-même. Au début j’allais à l’école sous Ritaline puis j’ai arrêté d’en 

prendre. J’ai vérifié ce qui était le mieux. Les jours où il y avait des réunions de parents je 

prenais de la Ritaline, aussi, c’était très transparent. Je ne me maquille pas ou quelque chose 

comme ça, mais quand il y avait des réunions de parents, la chemise boutonnée, un pantalon, du 

maquillage, j’avais l’air différente, j’avais l’air d’une professeure, car j’avais un rôle 

représentatif. Et je leur disais, c’est pour vous, vos parents arrivent, on ne va pas les respecter ? 



320 

 

Je pense qu’ils n’avaient jamais entendu dire ça par des enseignants. C’est à dire, ils étaient très 

surpris par toute cette coopération. Pour les enfants aussi c’était difficile au début, quand je 

faisais ça. A un certain moment, la cantine était gérée par mes élèves, et j’avais une friperie dans 

l’école qui était gérée par deux élèves de ma classe et une autre élève d’une autre classe. Je ne 

pense pas qu’il y ait un enfant dans l’école que je ne connaissais pas, pas personnellement, mais 

je les connaissais. Je ne pense pas qu’il y ait un enfant dont je ne connaissais pas le dossier. 

Leurs dossiers, je les connaissais par cœur, vraiment par cœur. Pour chaque rapport j’ai passé sur 

le dossier entier, j’ai scruté les diagnostics psychiatriques jusqu’à parler avec le psychiatre de 

l’enfant parce qu’il a écrit de choses qui ne sont pas très logiques, il a écrit des choses qui n’ont 

vraiment rien à voir avec l’enfant, et s’il voit ça, alors je ne sais pas… elle m’a dit, écoutez, c’est 

un psychiatre, vous ne pouvez pas lui dire quoi… D’accord, appellez-le et dites-lui et qu’il y a 

des choses pas correctes dans ce qu’il a écrit, que nous, on ne le voit pas. Je travaillais 

constamment face aux thérapeutes, j’étais toujours… je pense que le meilleur rapport que j’avais 

dans l’école c’était avec les personnel thérapeutique de l’école. J’ai quitté l’école parce que, 

vraiment… j’étais présente partout là-bas. C’est à dire, ça c’est arrivé à une situation où à la fin 

c’était très visible, je ne laissais pas partir les élèves en pause, je leur faisais des discours, que ce 

n’était pas bien, un nouvel élève est arrivé à l’école et ils ne le traitaient vraiment pas bien, et il y 

avait une violence très forte. Et je l’ai pris très personnellement, je me souviens des 

conversations avec la proviseure, arrête de le prendre sur toi. Un nouvel élève est arrivé dans ma 

classe, et pendant le cours il a reçu des coups horribles, par plein d’enfants de l’école, ils lui ont 

fait comme un lynchage, ils l’ont encerclé, et je n’ai pas cru que ça s’est passé pendant que 

j’étais dans l’école, pendant que… Vous voyez, même maintenant j’ai des larmes aux yeux à 

cause de ça, parce que c’était quelque chose que j’ai très mal pris. Pendant le cours, tous les 

enseignants, tous les gens de l’équipe, et il n’y avait personne, et il était nouveau, et il ne savait 

pas quoi faire. Je me souviens de l’avoir vu plus tard dans l’école, je l’ai vu comme ça, avec une 

bosse ici sur la tête, une bosse sur la tête, et je lui ai demandé, qu’est-ce qui s’est passé ? Il m’a 

dit, rien, rien, j’ai un peu joué avec celui-ci et celui-là. Je l’ai regardé, à quoi t’as joué avec 

eux ? Quel jeu vous avez joué pour que t’en arrives à ca ? Et j’étais en état de choc, je suis 

immédiatement allée voir la proviseure et elle m’a dit, tu ne peux pas prendre tout sur toi, ça 

arrive, des enfants, une école. Moi, je n’en ai pas cru mes oreilles. Quels discours je leur ai faits 

dans la classe, je suis rentrée dedans : je veux vous punir, je ne sais pas comment, je veux vous 



321 

 

tous… et ce n’était même pas des élèves de ma classe qui l’ont fait, j’étais juste affolée. Et là, 

elle est rentrée dans ma classe et elle a dit, pause, sortez en pause, c’est à dire, elle m’a 

interrompue, dans mon hystérie. Aujourd’hui je pense qu’elle a fait la meilleure chose. Et elle a 

dit, allez, sortez en pause. Alors ils ont fait comme ça, ils m’ont regardée puis se sont assis. 

Sortez en pause, je veux parler avec Shoshana. Alors ils m’ont regardée puis je les ai regardée en 

disant, sortez, sortez en pause, je ne sais pas quoi dire, sortez en pause. Puis ils sont restés assis 

et la proviseure les a regardés et leur a dit, écoutez, levez-vous tous, sortez en pause, je veux 

parler avec Shoshana une minute. Ils ont vu qu’elle était en colère contre moi, ils n’étaient pas 

prêts de sortir de la classe. Puis moi je suis sortie, je m’en suis allée, avec des larmes aux yeux, 

c’était à ce moment-là que les larmes ont commencé, je suis sortie de la classe, elle est venue 

après moi et eux, ils se sont mis là-bas en dehors de son bureau comme une bande à écouter à la 

porte. Puis je suis allée les voir, je leur ai dit, je vous demande de partir d’ici, tout va bien, je sais 

exactement qui a fait quoi, on va s’occuper de tout, de tout ce qu’il faut, et bientôt on va aller à 

la police, je vais déposer la plainte si lui ne veut pas le faire, et nous ferons tout ce qu’il faut, et 

on s’occupera de tous ceux qui ont fait quelque chose. Vous, ne réglez pas de comptes, n’essayez 

pas de m’aider. Ils voulaient déjà aller régler des comptes avec ceux qui m’avaient énervée. Ne 

réglez pas de comptes, vous ne vous mêlez à rien. Ils savaient qu’ils avaient intérêt à ne pas s’en 

mêler. Quelqu’un m’avait insulté au début, ils voulaient s’occuper de lui, après ils ont compris 

que ce serait moi qui s’en occuperais. Et voilà, alors je me suis dit, je suis trop dans l’école, je 

sais trop, je fais trop, je… si ma parole est plus forte que celle de la proviseure, c’est que quelque 

chose cloche. Aussi, la proviseure était beaucoup moins impliquée que moi dans l’école, il y 

avait des choses pour lesquelles c’était moi qui prenais les décisions, j’étais aussi très souvent 

proviseure remplaçante, et j’étais une fille sans diplôme, une gamine de vingt et quelques années, 

sans diplôme, et on faisait appel à moi pour être proviseure remplaçante ? Ça ne me paraissait 

pas logique quelque part. Et aussi, je n’avais pas… le projet de la sociologie était terminé, tous 

les dons sont partis. Je suis arrivée avec eux jusqu’à visiter la mosquée à Umm Al-Fahm, et le 

Mur des Lamentations avec les moniteurs arabes, c’était des expériences énormes. La friperie, 

les enfants la géraient seuls, la cantine faisait partie de l’école, c’est à dire, je l’ai délégué à une 

autre enseignante. Je voulais trouver quelque chose de nouveau, chercher le défi suivant. Mitzpé 

Yam m’avait énormément fourni ça, au niveau de la réflexion, de la vision de cet endroit. C’est à 

dire, c’est un endroit très dur, c’est un endroit de dégradation, genre : franchir la ligne rouge. 



322 

 

C’est à dire, si mes élèves étaient ceux qu’on a sauvés avant qu’ils ne franchissent la ligne rouge, 

par des paroles affectives, émotionnelles, alors ceux-là n’avaient pas quelqu’un pour les arrêter, 

ils n’avaient pas quelqu’un pour faire ça. C’est comme ça que je me suis raconté ça, comme une 

très jolie histoire. Je suis arrivée ici, au début j’étais très impressionnée par cet endroit, je 

m’amusais terriblement en me baladant ici, à regarder. Je jouais avec les enfants au frisbee tout 

le temps. Je me souviens des réactions au début, justement de la part des enseignants, pas des 

enfants, les enfants jouaient avec moi à merveille. Les enseignants m’ont dit, Ils ne vont pas 

jouer avec vous, a été la première chose qu’ils m’ont dit. Puis ils m’ont dit, qu’est-ce que ça veut 

dire, jouer avec les enfants ici ? Alors j’ai dit, qu’est-ce que ça veut dire fumer une cigarette 

avec les enfants ? Ça me semble moins logique, un enseignant assis avec un enfant pour fumer 

que jouer au frisbee avec lui. C’est à dire, ça me semblait être complètement légitime d’attraper 

un frisbee et de commencer à jouer. Et on a eu quelques récréations où on est allé au terrain et on 

a joué, et je pense que c’était… Mais en même temps, je pense que c’est très difficile pour moi 

ici à cause de ce manque de liberté. J’aime beaucoup enseigner ici, beaucoup. Il y a quelque 

chose ici de différent. La grande différence, je pense, c’est qu’ici personne ne veut être devant 

moi. C’est un peu ce que j’avais choisi de travailler avec là-bas aussi, des enfants qui ne 

voulaient pas être là. Ici, ça n’existe pas les jours de « je n’ai pas envie », ici ça n’existe pas le… 

Je pense qu’il y a beaucoup de force dans un enfant qui fait l’effort de venir à l’école, c’est à 

dire, ça donne beaucoup de force quand on vous secoue et qu’on vous dit, vas-y, habille-toi, va à 

l’école. Je voulais vraiment travailler avec les enfants du ‘bouclier’ car là-bas je n’étais pas ‘la 

nouvelle’. Ici, je suis arrivée comme une ‘nouvelle’, tous les élèves étaient là avant moi. Et là-

bas, c’était moi qui y étais avant eux, je les recevais, je savais ce que je faisais. Puis aussi, 

réinventer un peu les choses, c’est à dire, il y a un système de points208 là-bas qui fonctionne un 

peu différemment, j’ai fait une sorte de mélange, de Beit Ekshtein, un peu de mes idées. C’est à 

dire, il y a beaucoup de place pour essayer mes trucs, X l’a rendu possible, et T aussi l’a rendu 

très possible depuis le début. Maintenant je confronte ici des questions… donner le numéro de 

téléphone aux parents, tout d’abord avec moi-même, avant de recevoir ici la réponse, non, ça ne 

va pas ici… si c’est le fait que je veux révéler aux enfants leurs points, et qu’on me dit non, les 

points sont transmis seulement au coordinateur. Le ‘bouclier’ fonctionne déjà différemment, 

c’est à dire, on me voit dans ‘le bouclier’, on voit que les enseignants remplissent les fiches avec 

                                                
208 Une méthode pour le modelage du comportement.   



323 

 

eux, on voit ça. Les enseignants aussi passent à un mode différent quand ils arrivent là-bas. 

J’aime beaucoup inventer. Faire, faire par moi-même, voir ce qui marche, ce qui ne marche pas. 

Disons, on a fait le système des points au début, ce n’était vraiment pas réussi, on a fait un 

changement, tac, on a fait un autre changement, ces essais et erreurs. Les apprendre, 

m’apprendre. J’aime beaucoup être ici mais en même temps c’est très difficile pour moi, 

l’obligation d’être ici, les fugues. C’est à dire, c’est très difficile pour moi qu’un de mes élèves a 

fui ‘le bouclier’, et qu’il n’y a pas, il n’y a pas avec qui parler. Je ne suis pas sa coordinatrice, je 

ne peux pas parler avec sa mère, je ne peux pas appeler sa mère, je ne peux pas essayer d’y aller 

par mes propres moyens, je n’ai pas ça, je n’ai pas cette place. Si c’est le fait que je suis arrivée 

ici et que le professeur principal ici, le professeur principal… il y avait un professeur principal à 

part moi, c’est G., qui a fait aussi, à mon avis, beaucoup de choses différemment de la manière 

dont cet endroit fonctionne. Mais même là, il fait toujours partie de cet endroit, je pense qu’il… 

ça me manque, la place d’être professeure principale ici, on me raconte rien ici, je peux arriver 

dans la classe et il y a des nouveaux élèves. Je peux arriver dans la classe et il y a des élèves qui 

se sont enfuis. La semaine dernière j’ai eu dans ma classe un élève qui avait essayé de se suicider 

à cinq heures du matin, puis ses avocats sont arrivés à l’école, et moi, à huit heures du matin je le 

vois avec les yeux vitreux, et moi : Quoi ? Qu’est-ce qui s’est passé ? Dis, parle… - Si vous 

n’êtes pas au courant ça ne fait rien, ça ne fait rien, ça ne fait rien. 

C’est l’enfant qui l’a dit ? 

Oui, l’enfant : ça ne fait rien. Et moi, devant la classe, je l’interroge. Dès qu’il est sorti de la 

classe les enfants m’ont dit, quoi, vous ne savez pas qu’il a essayé de se suicider il y a deux 

heures ? Vous êtes ailleurs ? Ses avocats sont arrivés à cinq heures du matin parce qu’il 

n’acceptait de parler qu’avec eux. Je pense que le statut de l’enseignant ici c’est de la merde, je 

n’ai pas un autre mot pour le dire. Les enseignants ce sont des enseignants qui viennent 

enseigner, je pense… justement, Badash209 me rend ça possible, il lit, il me raconte. Je suis 

frustrée par le fait que je ne sais presque rien, mais bon, ce n’est pas ma classe, c’est ‘la 

promotion’, ma classe est dans ‘le bouclier’, où je traîne toute la journée comme une voleuse, je 

vole les rapports des enfants, je regarde ce qu’il y avait la veille, ce qui se passait. C’est à dire, il 

n’y a pas l’idée de partager. L’équipe est plutôt ancienne mais… vous savez quoi, il n’y a même 

                                                
209 Directeur de l’école. 



324 

 

pas beaucoup d’anciens membres de l’équipe. La plupart, ceux qui ne sont pas anciens, arrivent 

de Tsofia, arrivent de Maslia210, ils arrivent des endroits où c’est ça la réflexion éducative. Et 

ça… j’ai beaucoup d’hésitations par rapport à l’année prochaine. Aujourd’hui j’habite Rishpon, 

où j’ai déménagé à cause de l’école, pour moi et aussi pour l’école. Je suis partie d’Olga D, j’ai 

laissé l’appartement là-bas. C’est à dire, en ce qui me concerne aussi, j’essaie de faire un peu 

différemment, et d’un autre côté, je pense que cet endroit est… Je vais vous raconter une histoire 

que j’ai eue ici à l’école, une des premières fois qu’il y avait de la violence dans ‘le bouclier’, il y 

avait une bagarre, une bagarre dans la classe, vraiment au début, juste après que ‘le bouclier’ soit 

ouvert, deux semaines plus tard, il y avait une semaine avec une ambiance très agressive comme 

ça, et ils se sont bagarrés dans la classe. Et la première chose que les élèves ont faite, un des 

élèves est allé fermer la porte. C’est à dire, nous étions tous à l’intérieur. Tout d’abord, dans ma 

classe j’ai l’habitude que si je suis débout là-bas, alors les élèves… il y a une certaine confiance, 

un respect mutuel, quelque chose comme ça, que si je suis là ça va s’arrêter. Et j’étais débout là-

bas, au début j’ai crié, c’est à dire je suis retournée dans la classe, et là aussi l’enfant a fermé la 

porte et l’a simplement explosé des coups, il ne m’a même pas vue. Puis je me suis mise entre 

eux, c’est à dire, pas assez pour prendre un coup, je ne me suis pas permise de me mettre entre 

eux. Et ce qu’a fait le deuxième élève, c’est qu’il a tiré l’autre derrière moi et lui a donné un coup 

comme ça dans le visage. Ce qui m’a dérangé dans cette situation c’est que les élèves ont fermé 

la porte. Dans ma classe à moi une telle situation ne pouvait pas se produire, c’est à dire, des 

telles choses arrivent, tous les élèves cherchent quelque chose à faire, c’est à dire, pour résoudre 

le problème, et là j’ai eu l’impression d’être tellement impuissante. Puis toutes les choses qu’on 

m’a dites : vous n’allez pas rentrer entre eux, ça ne vous intéresse pas, qu’ils s’entretuent, on 

s’en occupera plus tard. Puis, deux semaines plus tard, encore une fois un incident violent dans 

la classe, et encore une fois j’ai ouvert la porte, et encore une fois les enfants ont fermé la porte. 

Puis, quand j’ai parlé avec les enfants, je leur ai fait une sorte d’heure d’éducation, j’ai fait 

« pause ». C’était une grande classe divisée en deux groupes, donc ils n’avaient pas de cours en 

commun. J’ai demandé d’avoir toute la classe pour une heure, et j’ai essayé de comprendre ce 

qui les a mené… c’était une semaine après, car j’ai laissé les choses se calmer, se reposer. 

Pourquoi avez-vous fermé la porte ? Pourquoi l’avez-vous fermée ? – Non, nous ne dénonçons 

pas. – Mais tu ne dénonces pas, dans la classe. Ils croyaient que j’étais les yeux là-bas, que 

                                                
210 Institutions fermées du service de la Protection de la jeunesse. 



325 

 

j’étais membre de l’équipe et je vais tout rapporter, tout va être écrit, rien ne va s’y échapper, 

pendant toute une heure. Toute une heure. Alors j’ai essayé de leur faire toutes sortes de 

manipulations que je connais très bien de l’école précédente. Des manipulations, orienter, et 

dire… ils étaient deux élèves, Almog et Yuval. Almog a pris les coups et Yuval a frappé. J’avais 

dit, Yuval, laisse Almog tranquille tout de suite… à la fin, celui qui avait arrêté la violence 

c’était un autre élève, Barak. Alors je lui ai demandé, tu es reconnaissant envers Barak de 

t’avoir empêché de frapper Almog, ou bien tu es en colère contre lui parce qu’il s’en était mêlé ? 

Alors il m’a dit, comment ça je suis reconnaissant ? Sinon j’aurais eu des problèmes graves, je 

lui ai donné des coups de pied avec mes chaussures de travail, c’est à dire j’aurais pu perdre 

toute la vie que j’ai ici. J’ai dit, ok, alors tu lui es reconnaissant. Et j’ai demandé à Almog, tu es 

reconnaissant à Barak pour l’avoir arrêté etc. – C’est clair, je ne voulais pas me créer des 

problèmes, sinon j’aurais répondu… Puis j’ai dit, ok, est-ce que quelqu’un ici, quand il frappe, 

quand c’est lui qui frappe, sera prêt à demander à la classe qu’ils ouvrent la porte et qu’ils 

demandent de l’aide ? « Quand je suis en train de frapper, je vous demande d’aller appeler un 

membre de l’équipe pour m’arrêter ». Et ce n’était pas comme ça, vite-fait, comme je fais avec 

vous maintenant, ça c’est rien. Nous ne sommes plus des balances, personne n’est balance. Je 

pense que ça vient d’un endroit où on ne fait pas trop confiance ici à l’équipe, et qu’il y une très 

grande séparation entre enseignants et élèves. Ça paraît très bizarre quand je m’assieds pendant 

la récréation avec des élèves. J’ai demandé à être responsable pendant les récréations. C’est à 

dire, il y a beaucoup de choses ici où je ne vois pas comment on peut faire le travail comme ça. 

C’est à dire, je… Vous savez, mes amis, parfois je partage avec eux, alors ils me disent, arrête, 

tu es arrivée dans un établissement pénitentiaire et non pas un lieu d’éducation, arrête avec ça, 

arrête de rêver de ça. Je leur dis, ce n’est pas possible, ce n’est possible. Encore une fois, je vous 

l’ai dit, si vous rentrez maintenant dans ma classe du ‘bouclier’, la classe est déjà consolidée, elle 

fonctionne déjà. Je ne dis pas que c’est seulement grâce à moi, il y a beaucoup de travail qu’on 

fait avec eux le soir, beaucoup de travail dont je vois les résultats le matin. Et j’essaie beaucoup, 

je vais tout le temps voir la monitrice, c’était génial, tel élève était superbe, j’essaie de partager 

avec elle, qu’elle partage aussi avec moi, mais non, ça n’existe pas. Ça n’existe pas ce… C’est à 

dire, un enseignant vient pour travailler, Beni, il est venu me voir, le prof de charpenterie, il est 

arrivé un peu en retard et elle (la directrice ?) l’a descendu. Et moi j’ai regardé et je me suis dit, 

c’est quoi ça ? C’est comme ça que vous respectez la personne ? Un enseignant qui est censé 



326 

 

travailler dans la classe, lui et les enfants ici, elle lui a dit, « la ferme », texto. Je me souviens 

d’un enfant qui a demandé une cigarette, une pause clope. Il est allé voir le moniteur, donne moi 

une cigarette. Pardon ? Je travaille pour toi ? Pas de cigarettes jusqu’à la fin de la journée. – 

Allez, vous savez, s’il vous plaît, donnez moi une cigarette. – Vous avez entendu ça ? Jusqu’au 

diner vous n’aurez pas de cigarette. Et moi je suis là débout… vous ne pouvez rien faire, vous 

n’êtes pas celui qui dirige tout le dispositif comportemental ici, c’est seulement les moniteurs, 

pas les enseignants, c’est comportemental, vous comprenez. 

C’est une récompense. 

C’est toujours faire par moi-même, faire par moi-même. Ici c’est difficile de… Dans l’ancienne 

école on me suivait, il y avait beaucoup d’enseignantes qui me suivaient dans ça, elles écrivaient 

avec moi les rapports pour leurs élèves. Puisque j’essaie vraiment de voir comment on fait ça de 

la meilleure façon, ça veut dire me poser de questions. Ici j’ai l’impression d’être un peu petite, à 

vrai dire, et ça vient de ma place, du pouvoir qu’on m’avait un peu enlevé, on n’a pas enlevé, je 

me le suis enlevé, j’ai commencé dans un nouvel endroit, donc c’est clair que… Je suis là depuis 

quatre mois, à peine. Alors je ne peux pas voir les dossiers des élèves, tout est terriblement 

confidentiel, surtout le (travail) thérapeutique avec T. Et vous savez quoi, ce sont les assistants 

sociaux qui sont les thérapeutes ici, pour moi ça semble être un conflit d’intérêts… Les assistants 

sociaux sont les thérapeutes des enfants ici. Dans ma perception c’est un tel conflit d’intérêts, 

parce qu’à l’assistant social je dirais, évidemment que je passe par un processus ici, je suis bien, 

je suis… et à mon thérapeute je dirai, je veux fuir d’ici, je veux fuir, je ne veux pas être ici, je 

vais mal, je suis dégoûtée, je veux… que sais-je, préparer des joints au milieu du cours. Mais 

mon assistante sociale est assise dans le comité qui décide si je pars en vacances ou pas. 

Maintenant, peu importe qu’entre nous, entre les thérapeutes, on était au courant de tout car on le 

partageait l’un avec l’autre, pas les choses les plus personnelles de la thérapie, mais oui, on 

partageait la thérapie l’un avec l’autre. Le fait que j’en suis au courant ça ne veut pas dire que je 

vais me servir de ça. Ici c’est tellement… une séparation totale, rien, rien. Et je ne peux pas 

imaginer comment un enfant reçoit vraiment sa thérapie lorsqu’il est assis avec son assistant 

social. Ça ne me paraît tellement pas thérapeutique. Vous comprenez donc, j’arrive à cet endroit, 

directement je suis pleine de critiques, j’en suis pleine, j’en suis pleine, je pense que pendant les 

premières deux semaines je me suis pris la tête avec… ça faisait dix fois jusqu’à ce qu’on trouve 



327 

 

comment travailler ensemble. Aujourd’hui c’est la seule personne qui me guide ici, avec une 

réelle réponse à ma volonté de savoir et à ma volonté de faire un peu au-delà. C’est tout, plus au 

moins. J’ai beaucoup parlé. Quoi d’autre ? 

Non, c’est très bien. Mais vous n’avez pas répondu à une question. Au moins à une 

question. Un, comment vous vous voyez en tant qu’éducatrice, en tant qu’enseignante. Et 

deux, est-ce que vous faites un lien entre votre histoire personnelle et votre caractère 

comme éducatrice ? 

Je me définis comme prof démocratique mais aussi une prof dictatrice. C’est à dire, je me 

rappelle, quand j’ai fait les études d’éducation démocratique, on m’a dit, vous n’êtes pas 

démocratique, vous avez beaucoup de contrôle. Pour être un enseignant dans l’éducation 

démocratique, vous devez lâcher, laissez l’enfant venir vers vous, il viendra quand il en aura 

besoin, vous êtes toujours occupée à vous montrer. Mais, vous voyez, j’éduque énormément à 

partir de, c’est clair pour moi, que j’éduque énormément à partir de mon expérience personnelle, 

de ma connaissance personnelle. J’ai les yeux grand ouverts par rapport au fait que je ne sois pas 

conventionnelle et que ça secoue un peu les enfants. Et parfois, je peux vous dire, dans la classe 

où j’étais, et maintenant aussi que je suis prof principale, ça leur crée un peu de confusion dans 

un lieu de limites, surtout dans un endroit comme ça, où les limites sont très fermes, où tous les 

enseignants sont très fermes. Et moi, j’apporte quelque chose d’autre ouvertement, c’est à dire, je 

le mets sur la table, je partage beaucoup de choses avec eux. Hier ma mère a été hospitalisée, 

c’était l’une des choses… quand je suis entrée dans la classe on m’a demandé ce qui s’était 

passé, j’ai dit, ma mère est à l’hôpital, ça me perturbe un peu, mais ça va, ce n’est pas que je 

suis faible ou quelque chose, seulement - ne me cherchez pas. Tout avec beaucoup d’humour, 

avec beaucoup de volonté d’aider et de voir la transition, ce que je n’ai pas trop la possibilité de 

faire ici. Je veux beaucoup, je suis très… dans la classe, je suis très… c’est à dire, je leur écris 

l’exercice et je fais en principe ce qui me va, je donne l’explication, nous écrivons l’exercice. Je 

suis toujours… quand je rentre dans le premier cours je dis, si je parle trop vite, si je raconte 

trop d’histoires, si je saute d’un sujet à l’autre, arrêtez moi sinon ça n’ira pas pour vous, vous 

n’allez pas comprendre et moi non plus je ne vais pas comprendre. Et des élèves en Histoire me 

disent, vous nous embrouillez, vous introduisez des histoires, etc. Donc on est passé à autre 

chose. Je suis une enseignante en construction, je suis une enseignante en processus de 



328 

 

construction, je pense. Entretemps, toujours, j’apprends beaucoup sur ce qu’il faut faire, ce qu’il 

faut améliorer, j’essaie de m’améliorer tout le temps. 

Et est-ce qu’il y a certaine vision de monde, une certaine théorie qui vous parle ? De ce que 

vous avez appris, de ce que vous connaissez? 

Je pense que… C’était qui ? Rousseau avec son projet ? Je pense que l’apprentissage par 

l’action, par le fait d’être ensemble, et voir comment on prépare ça ensemble, je pense que ça me 

parle le plus. Etre avec, être un éducateur au sein des élèves, les voir, faire attention, avec 

beaucoup de prudence. Je me souviens qu’on a appris sur lui, alors on a raconté qu’il était entré 

et qu’au début il avait appris d’eux, il leur avait laissé lui apprendre, ce qui est très important. 

J’essaie toujours que l’enfant m’apprenne quelque chose. Trouver quelque chose pour dire, waw, 

tu m’as appris ça. Pour que lui aussi puisse apprendre de moi. Être très humaine, être vulnérable, 

remarquer quand je suis vraiment en colère, et aussi, parfois, savoir dire, je ne suis pas vraiment 

en colère contre toi mais ce que tu as fait c’est tout simplement moche, non, ce n’est pas quelque 

chose que je puisse accepter de toi, et tu seras puni pour ça, même avec un sourire, vous savez, 

pas un sourire pour me moquer de lui, dire… parler avec lui et dire, là vous avez perdu un point, 

certes ce n’est pas la fin du monde, ce n’est pas un gros truc, je veux que tu fasses attention, que 

tu saches ce que tu as fait, quelque chose de très transparent, de très… je pense que c’est le plus 

constructif, je pense que moi même j’ai appris comme ça de la meilleure façon. C’était la 

meilleure méthode pour moi. Et aussi, toujours dire, nous allons un peu sauter de niveau, nous 

allons sauter un peu, si nous aurons besoin nous ferons un pas en arrière, car je crois vraiment 

que si on vous donne quelque chose au-delà de tes capacités, vous allez élevez la barre. 

Enseigner et dire, c’est vrai, je vous enseigne l’ordre des opérations de calcul, vous êtes des 

jeunes garçons au lycée, dépoussiérons un peu, voyons un peu. Donner l’explication, la raison, 

toujours, expliquer toujours ce que je fais. Certains connaissent, d’autres ne connaissent pas, 

maintenant nous faisons une révision. Aussi pour qu’il puissent accepter ça pour eux : comment 

ça se fait que je suis en 2nde et que j’apprenne l’ordre des opérations de calcul, ou ce qu’est une 

puissance ? Quoi, je suis nul ? J’ai appris ça en CE2. - Non, tu n’es pas nul, mais on rafraîchit 

la mémoire, et tu sais, certains n’allaient pas tellement à l’école. Très transparent. 

Et votre choix de travailler avec des enfants du bas de l’échelle ? D’où ça vient ? 



329 

 

Je pense que… je veux dire que c’est le plus facile pour moi. Le plus facile, je veux dire le plus 

naturel pour moi, c’est ce que je pense. D’abord, je vois ma grande réussite dans ce domaine. Je 

vois comment j’arrive à faire des liens avec eux, et eux, les enfants, avec moi. Car je connais un 

peu la langue aussi, j’ai grandi un peu à Olga D, il y a un peu du lascar en moi. En même temps, 

je choisis de ne pas m’en servir, ça a beaucoup de l’exemple personnel.  

Je me souviens, comme petite fille, d’avoir été très en colère contre ma mère pour des 

mensonges, ma mère mentait. Jusqu’à aujourd’hui même je suis capable de me trouver en train 

de dire à mon élève, tu es menteur. Je déteste les menteurs, c’est un trait de caractère abject. Ne 

mens pas. Tu as fais quelque chose, assume-le. Qu’est-ce qui peut arriver ? Tu seras puni. Quoi, 

tu l’as fait, tu as choisi de le faire, et tu l’as fait. C’est quelque chose de très émotionnel, vous 

direz peut-être, mais les enfants du bas de l’échelle, je connais bien la langue. Je peux dire qu’au 

début, je me suis fabriqué le prétexte que, comme les attentes étaient très basses, on dirait 

toujours que je réussis énormément. Car des parents qui prennent le pouls, en général, il n’y en a 

pas… après que j’ai travaillé avec les parents et avec les enfants, je peux dire que je travaille à 

merveille aussi avec les parents, et c’est des bêtises, c’est une histoire que je me suis vendue, pas 

d’attentes donc je vais réussir. Aujourd’hui je viens avec des attentes, aujourd’hui quand je suis 

allée voir Tami pour un premier entretien, je lui ai dit, je suis la prof qui recrute, je suis la prof 

qui trouve ceux qui sont à l’écart, je suis la prof qui sera là pendant toutes les recréations et tous 

les cours, si vous savez tout sur eux vous trouverez le moyen pour travailler avec eux, et je vois 

que toute matière que vous m’assignerez, je pourrai l’enseigner, car il n’y a pas de problème, je 

l’apprendrai à la maison puis je l’enseignerai. Mon univers d’associations et mes histoires sont 

toujours à ma disposition. C’est quelque chose que j’ai très facilement. C’est intéressant pour 

moi d’être avec eux, j’ai l’impression de… je ne vais pas dire faire partie d’eux, car ici c’est 

vraiment des jeunes garçons qui ont franchi la ligne, et certains ont fait des choses horribles à 

mes yeux, mais en même temps, je les regarde un par un, et je vois l’enfant perdu, avec le… je 

vois les âmes perdues. Je ne les plains pas du tout, je pense simplement qu’il doit y avoir quelque 

chose… qu’ils doivent faire le changement, sauf si c’est un trouble mental que je ne sais pas si 

on peut soigner, mais quelque chose à l’intérieur d’eux doit dire, maintenant c’est moi, ce n’est 

pas ce que j’avais, ce n’est pas ce que j’ai vécu, c’est moi et comment je le fais de la meilleure 

façon. Et je pense que moi, sûrement c’est lié à mon histoire personnelle. C’est à dire, soit je 

serai une fille en dépression qui vit chez sa grand-mère car sa mère l’a jetée de la maison, on m’a 



330 

 

fait ceci, on m’a fait cela, on m’a pris… soit je dis, voilà, c’est moi, le mieux possible, et être là 

toujours. C’est beaucoup, c’est beaucoup moi. C’est mon histoire, je n’étais jamais délinquante, 

et ma mère m’aidait toujours avec les devoirs quand j’étais petite, et tout le monde faisait tout 

comme il fallait autour de moi, et mon père ne me frappait pas, et ma mère ne violait pas ma 

sœur, mais quand même je pense que j’ai un peu vécu et que je peux apprendre beaucoup de ça, 

et pas leur enseigner ça, mais leur dire, apprenez de vous-même, regardez vous-même dans le 

miroir et apprenez de vous-même. Je n’ai jamais vraiment été en thérapie, c’est à dire, j’ai un peu 

commencé puis j’ai arrêté, c’est aussi quelque chose qui est très dur à accepter pour moi. Je 

comprends très bien pourquoi ils disent qu’aux thérapeutes ils disent ce qu’ils veulent entendre, 

ça me parle beaucoup, j’ai essayé d’aller en thérapie quelquefois et je n’ai… je n’ai pas réussi de 

m’amener jusqu’au bout. Encore une fois, une très jolie histoire comme ça, avec beaucoup de 

faits, ça ne me parle pas, je peux comprendre ça. Encore une fois, je pense que c’est plus dur 

pour moi car jamais je n’ai été une délinquante qui s’en est sortie, j’étais plutôt dans l’endroit des 

problèmes émotionnels, comportementaux, qui ont passé à la fin, et ça c’est comme les élèves 

dans l’ancienne école. Je pense que là-bas c’était beaucoup plus facile pour moi à cause de ça, et 

beaucoup mieux. Quand j’ai travaillé avec des enfants normaux, normaux… Quand j’ai travaillé 

avec des enfants dans une école normale, ou dans l’école religieuse, c’était quelque chose de 

relativement signifiant. Je me suis beaucoup amusée, je n’ai pas eu l’impression d’être 

signifiante, je me suis amusée, on a joué, on a coupé des vers de terre en deux voir comment ils 

continuent à vivre, on a fait du compost, on a fait ceci, et j’ai apporté beaucoup la perception 

écologique, ce qui m’intéresse beaucoup, mais il n’y avait pas ma vérité là-bas, le « Je ». Il n’y 

avait pas le « Je » dedans. Car aujourd’hui je peux dire, vas-y, vas-y, ne me raconte pas de 

conneries, tu veux parler, parle, tu ne veux pas, parle pas. Et ce genre de paroles n’est pas 

accepté partout. Je pense qu’eux, ils peuvent m’accepter tout comme moi, je peux les accepter. 

Quand j’enseignais au Gymnasium Hertzliya, là-bas à Tel Aviv, j’ai enseigné la littérature, 

seulement la littérature, j’y allais deux-trois fois par semaine. C’était très dur pour moi, c’était 

très dur pour moi de regarder un enfant qui me dit, vous savez qui c’est mon père ? Et je le dis de 

cette façon car c’est exactement… votre enregistreur ne le voit pas, mais c’est exactement cette 

histoire de mépris, moi aussi je méprise, genre : il n’est pas issu d’un milieu difficile. Et alors, il 

n’est pas bien ? C’est superbe, si nous tous on avait de bonnes choses. Mais j’étais beaucoup 

moins capable de me connecter à ça, j’étais beaucoup moins capable de les voir, parce que… elle 



331 

 

est fâchée avec moi, et elle fait ceci… ça m’a fait quelque chose, genre : c’est des bêtises. Au 

début je me suis dit, c’est trop facile pour moi, je ne sais pas si facile, peut-être que c’était 

justement difficile pour moi, parce que je peux vous dire que dans les écoles où j’ai travaillé, 

tous les garçons que j’ai eus, c’était une réussite totale, et les filles ont presque toutes abandonné 

jusqu’à la fin de l’année, presque toutes ont abandonné, n’ont pas terminé le lycée etc. C’était 

beaucoup plus facile pour moi de m’occuper du hardcore : j’ai volé etc. Mais : j’ai fait ceci, j’ai 

fait cela, je ne suis pas sa copine, je l’exploite seulement - toutes ces choses dites, je ne savais 

pas tellement quoi faire avec. Donc oui, je suis une fille de l’extrême. Je me souviens, autrefois il 

y avait le Messenger et mon pseudonyme était ‘jeune fille interrompue’, c’était le nom d’un film 

à l’époque (une vie volée), ça n’avait rien à voir avec le film, mais ‘jeune fille interrompue’ 

c’était mon truc. Oui, et ça c’est une montre qu’un élève m’a offerte l’année dernière, et je 

n’étais jamais d’accord pour recevoir des cadeaux de la part des élèves. Je leur disais aussi, ne te 

trompe pas, je ne t’aime pas plus ni moins parce que tu m’as apporté un cadeau, ne l’imagine 

même pas. – Comment ça ? Que sais-je, après trois ans que vous êtes ma prof principale, vous 

avez l’impression que j’imagine que puisque… - Ne vous trompez pas, cette montre, j’avais 

simplement tellement envie d’elle, je lui ai dit, Gabi, ce n’est pas bien ce que tu fais mais je la 

prends. C’était… et aussi la sonnerie de mon téléphone, c’est un élève qui m’a envoyé une 

sonnerie. Voilà, je pense que… il y a toujours des hésitations, parce que je suis une jeune 

enseignante : est-ce que ça m’aide où est-ce que ça me dérange ? Je ne suis pas comme Ziva211, 

quand elle rentre dans une classe on voit une prof qui rentre dans une classe. Moi je suis une prof 

qui arrive parfois avec ses lacets défaits dans la classe, et je suis une prof qui a deux sacs parce 

que je ne sais pas comment organiser tous ces documents, et je suis une prof qui, en Histoire, ils 

peuvent me poser une question et je leur dis, je vais regarder ça, je n’ai aucune idée, j’ai appris 

la matière pour ce cours, pour vous enseigner. Mais je vais regarder ça plus clairement et je 

reviens vers eux avec la réponse en général. 

Vous avez déjà entendu parler de la pédagogie critique ? 

Oui, il y avait ça dans le séminaire aussi. Il y avait quelque chose comme ça. 

Vous connaissez quelque chose sur ça ? 

                                                
211 Une enseignante très ancienne dans l’équipe. 



332 

 

La pédagogie critique ? Je sais que c’est… je vois ça comme l’éducation avec les yeux ouverts, 

je pense que c’est proche aussi de ce que j’essaie de faire, la critique de l’éducation tout le temps. 

Je pense que c’est ça, je n’ai pas connu ça de très près, je peux comprendre ça, pourquoi ça 

existe, car j’ai énormément de critiques sur l’éducation en général, aussi dans ce que je fais j’ai 

énormément de critiques. J’espère que c’est plutôt dans le sens de la réflexion que de s’occuper à 

critiquer l’environnement. Aussi, être impliqué aussi, je pense que c’est plutôt quelque chose 

d’implication. Je réfléchis sur le mot ‘critique’ dans la pédagogie et j’essaie de comprendre. Ce 

n’est pas basé sur une connaissance, je ne connais pas du tout. 

Merci beaucoup, c’était fascinant, vraiment. 

 

 

 

Tania 

 

(…) 

Alors racontez-moi Tania, où êtes-vous née ? 

Tania : Je suis née en ex-URSS, dans une très petite ville d’Ouzbékistan, où mes parents 

travaillaient. Je suis née dans une famille de quatre enfants. Ma mère est agronome, ce mot existe 

pour de vrai. Mon père, c'était un homme de construction… ingénieur de construction, du 

bâtiment. Oui. J’ai été élevée dans une bonne famille avec beaucoup de livres, dans une 

ambiance… 

Vous êtes Ouzbeks depuis longtemps ? Depuis plusieurs générations ? 

Nous ne sommes pas Ouzbeks, j'ai dit que mes parents travaillaient là-bas. 

Ah, d’accord, et d’où… 

Mon père, à l’origine, est d’Ukraine, ma mère, à l’origine, est du centre de la Russie, oui, disons 

comme ça, et tous les deux...mon père après la Deuxième Guerre mondiale a reçu une 



333 

 

proposition... il a reçu une très bonne fonction dans la construction d’un canal en Ouzbékistan, le 

plus grand du monde à l’époque, et ma mère y étudiait et elle aussi a eu un travail, car on 

envoyait... il était coutume en Russie qu’après l’université ou toute formation, on envoyait 

travailler dans différents endroits en Russie. Voilà, donc nous ne sommes pas Ouzbeks. 

D’accord, mais vous êtes née dans cette ville ? 

Moi personnellement je suis née en Ouzbékistan et j'y ai vécu jusqu’à l’âge de quinze ans, puis je 

suis allée à Moscou. 

Vous êtes retournés à Moscou, et vous étiez quatre enfants à la maison. 

Oui, trois enfants et une autre belle-fille. 

Je comprends, ok. Une belle-fille parce que ? 

Il y a eu une situation où simplement, des gens de la famille de ma mère... ses parents sont 

décédés et ma mère a pris la fille pour la confier à quelqu’un d’autre, elle avait neuf ans, mais 

finalement elle est restée chez nous et tout simplement il n’était plus possible de confier, elle ne 

voulait pas et c’est… Donc c’était possible que ça soit en famille et c’était bien, alors on a grandi 

plusieurs personnes ensemble, oui. 

D’accord, et vous êtes la plus âgée? La plus jeune ? 

Je suis la plus jeune. 

La plus jeune. 

Oui. 

Bien. C’est à dire la plus jeune, puis vient la belle-sœur. 

Non, la belle-sœur est la plus âgée, elle avait... quand moi j’avais deux ans, c’est quand on l’a 

prise, elle avait neuf ans, elle est la plus âgée, oui. Alors, malgré tout ça, elle n’a jamais dit à ma 

mère, mon père, « maman et papa », elle a toujours dit « tante et oncle » et c’était... mais nos 

relations ne sont pas juste bonnes, c’est à dire que c’est une sœur de tous les points de vue. Mais 

elle sait simplement qu’elle n’est pas… 



334 

 

Je comprends. Et donc vous êtes allée à l’école dans la ville où vous étiez ? 

J’ai fait l'école primaire, c’était une école primaire et secondaire on peut dire, en Ouzbékistan, 

dans la ville de Noukous qui est la capitale de la République du Karakalpakstan. Pardon. 

(Téléphone) 

Alors j’ai fait mes études là-bas. J’'étais une excellente élève, et j’ai commencé à aller dans 

une… ce n’est pas une université, à l’époque en Russie ça s’appelait l’Institut de recherche du 

pétrole et du gaz, et c’était un des endroits où en fait les mathématiques étaient de très haut 

niveau. C’était à côté de l’Université de Moscou, et là bas, c'était justement un des endroits qui 

acceptaient les juifs. Ils acceptaient les juifs complètement, c’est pourquoi j’ai fait mes études là-

bas, là-bas il y avait une université, à l’université, une faculté de mathématiques appliquées, 

comme on dit. 

À quel âge avez-vous commencé l’université? 

J’ai commencé les études à l’université à l’âge de seize ans et demie, parce que j’ai...tout d’abord 

en Russie on faisait dix ans d'école. Aussi, moi personnellement j’ai commencé l’école à l’âge de 

six ans. C’est pourquoi, à l’âge de seize ans et quelque, seize ans et demi, j’ai commencé les 

études à l’université. 

Expliquez-moi, pour l’entretien, c’était un collège universitaire puis l’université ? 

Non, non, non. C’est simplement un endroit où… Une université, il n’y en avait qu’une à 

Moscou, l’Université de Moscou, mais il y avait quelques endroits, ce ne sont pas des collèges 

universitaires, ça s’appelle Institut, et il y avait... il y avait aussi un classement de ces instituts, 

celui où j’ai fait mes études était classé premier dans le domaine... disons dans le domaine 

technologique. Et ici aussi, je pense qu’au moins un tiers des gens qui travaillent pour l’industrie 

aéronautique sont les gens diplômés par notre faculté, et je connais personnellement beaucoup de 

gens qui travaillent là-bas. Oui, alors on commence les études. Il y a... il n’y avait pas de bac 

comme chez nous. Chacun venait avec son bulletin de notes. Moi j’avais d’excellentes notes, 

elles étaient toutes dans le rouge comme on dit212. J’ai bien réussi aussi les examens, j’ai été 

                                                
212 Il s’agit d'un système de notation par couleur, le rouge étant le plus élevé. 



335 

 

reçue, et après trois ou quatre ans, à l’université aussi j’ai reçu une bourse supplémentaire, parce 

que j’avais toujours de bonnes notes. 

Et qu’est-ce que vous avez appris là-bas ? 

J’ai appris l’automation et la télémécanique, c’est une faculté d’automatique et… de 

mathématiques, disons comme ça. C’est ce que j’ai appris. À vrai dire, je n’ai pas beaucoup 

investi dans l’université, parce que j'avais déjà du monde... une vie sociale, et c’était beaucoup, 

mais c’était facile et bien pour moi, et j’ai bien étudié, et j’ai toujours eu... c’était facile pour moi 

d’apprendre. Donc immédiatement après avoir terminé l’université… 

Vous y avez étudié combien d’années ? 

Cinq, oui. Je n’ai pas commencé... bien qu’on m’ait aussi envoyé à Kiev pour y travailler, mais 

je n’y suis pas allée car peu de temps après j’avais un mariage programmé. Je me suis mariée à 

l’âge de vingt et un ans, et je n’ai pas travaillé pendant quelques mois encore, et j’ai commencé à 

travailler dans un endroit très... dans l’usine la plus... très très grande à Moscou, dans un 

département qui faisait de la simulation des processus par ordinateur. Et bien sûr, les ordinateurs 

avec lesquels j’ai travaillé, les premiers, c’était Avory, l’ordinateur géant, si vous avez vu, avec 

des cartes comme ça (elle fait un geste décrivant la taille), et j’ai écrit mes premières missions 

sur l’assembleur, si vous vous souvenez, toutes ces choses-là, oui. Le travail était très intéressant, 

j’ai eu de la chance dans la vie, car c’est moi qui l’ai choisi justement. Lorsque je l’ai vu, je l’ai 

rencontré dans le couloir là-bas, et j’ai vu une personne très très intelligente, et il était un des 

grands ingénieurs, vraiment des grands, dans le domaine de l’électricité et la simulation des 

processus électriques. Et il était aussi consultant, à l’époque il y avait une sorte d'union 

européenne de tous les pays socialistes. Mais lui personnellement était une personne très très 

intelligente, juif, très intelligent, et il avait... tout ce qu’il faisait l’intéressait. Ce n’était pas du 

travail, il n’avait pas beaucoup d’exigences, il était vraiment comme un vrai scientifique, ça 

l’intéressait alors il faisait ce qui l’intéressait. Et c’était un plaisir de travailler avec lui, un très 

grand plaisir, mais après une très courte période je suis tombée enceinte, et j’ai fait une pause de 

trois ans pendant lesquels j’ai élevé un enfant. Puis, pour une courte période, je suis retournée au 

même endroit, avec la même personne. C’était vraiment une personne extraordinaire, mais je 

n'avais pas un très bon salaire. Et on m’a alors proposé de travailler dans un endroit fermé, 



336 

 

comme une industrie, comme un endroit avec sécurité, classé top secret, et là-bas effectivement 

on offrait des très très bonnes conditions, alors j’y suis allée. Mais là-bas il y avait un problème, 

c’était une équipe extraordinaire de treize docteurs, tous avec un doctorat, et j’étais la seule 

ingénieure avec une maîtrise. Et eux aussi voulaient que je travaille, mais le problème était que 

nous travaillions sur une mission en rapport avec l’espace, mais que personne ne faisait rien. 

C’est à dire, c’était un marécage, et le plus dur était que des gens vraiment intelligents, très très 

bien, ne faisaient rien. C’était... 

Qu’est-ce que ça veut dire, il y avait un projet et on ne faisait rien ? 

Oui, je veux vous dire, je pense qu’il y a beaucoup de choses, ici aussi, quand c'est un budget de 

l'État, qu’on peut faire ou ne pas faire. Oui, alors voilà. Et alors çà a été le moment où 

soudainement des choses désagréables ont commencé à Moscou, mon fils était petit, donc j’ai eu 

peur de l’envoyer à l’école. 

Quelles choses désagréables? 

Alors… une sorte d’antisémitisme, oui, et c’était aussi dans… il y avait tout le temps des 

rumeurs, qu’il arriverait du mal aux enfants, mon fils était le seul juif de la classe donc j’ai 

vraiment eu peur, et il y a eu... nous avions peur même de rester dans l’appartement, le week end 

nous partions chez mes amis, qui étaient d'origine polonaise, et un autre, pour ne pas être dans 

l’appartement. Je suis peureuse, donc à un certain moment nous avons décidé de partir, et nous 

sommes arrivés ici. 

Un instant, vous avancez très vite. 

Oui. 

Tout d’abord, en quelle année êtes-vous née ? 

Je suis née en 1958. 

1958. C’est à dire qu’après que vous avez commencé à travailler, c’était l’époque de la 

Perestroika ou non ? 



337 

 

Non, j’ai commencé à travailler... j’ai tout fini, j’ai fini en 80. J’ai commencé à travailler environ 

en 81, oui, et aussi à la fin de 81 j’ai eu mon fils, donc on a immigré ici en 91. Mais les 

démarches pour immigrer, nous les avons commencées en 89, c’était le temps d'attente, puis, 

vous savez, c’était au moins un an et demi. 

D’accord. Et vous avez pensé à immigrer en Israël à cause du sionisme ? A cause d’une 

idéologie ? 

Non, non. Nous avions beaucoup d’amis qui ont aussi immigré ici, et dans les années 70, et dans 

les années 80, et nous connaissions des amis dont une partie a immigré ici, une partie est allée 

aux Etats-Unis. Dans nos têtes, jamais on a eu ça. S’il n’y avait pas eu la peur, nous n’aurions 

pas immigré. Et notre situation économique était très bonne, donc c'était seulement la peur. 

Seulement la peur à cause de l’antisémitisme ? 

Oui. 

Je comprends. Et par rapport aux traditions juives, vous aviez un lien avec ça ou… vous 

saviez que vous étiez juifs mais… 

Non, alors je veux dire, dans toute la société que nous connaissions en fait, une chose était claire. 

Les juifs c’était une nation, pas une religion213. Bien sûr que même tous nos amis, et beaucoup, 

aussi là où on a fait nos études, on avait aussi un groupe où tous étaient juifs, mais on allait 

toujours... si on allait à la synagogue qu’il y avait à Moscou, alors on allait à une seule fête, 

Sim’hat Torah, qu’on connaissait et rien d’autre. Parce qu’on ne respectait pas la cacherout, on 

ne respectait rien de tout çà, c’était tout simplement... encore une chose... on était complètement 

athées. Et juif, c’était la nation. 

Et alors vous avez décidé de venir en Israël. 

Oui. 

En 91. Et qu’est-ce qui s’est passé alors ? 

                                                
213 Dans l’ex-URSS, les juifs étaient considérés comme une nation, et c'était indiqué comme 
nationalité sur leur carte d’identité. 



338 

 

Nous sommes arrivés ici, il n’y avait pas... nous avions... nous avons... nous avions des amis très 

proches, encore au moins cinq, six de nos très proches amis qui avaient immigré, l’un trois ans 

avant nous, l’autre un an. Alors ils étaient ici, donc on a reçu... on était en contact, on savait tout 

ce qu’il y avait. Et on connaissait tous les problèmes qu’il y avait, et même on nous a prévenus 

que peut-être ça ne valait pas... que c’était trop dur, et nous avons toujours pensé qu’il était facile 

de dire, si… Vraiment, nous pensions aussi que les problèmes économiques sont moins 

importants que d’autres problèmes, et jusqu’à maintenant je le pense. 

Expliquez-moi, qu’est-ce que ça veut dire, les problèmes économiques sont moins 

importants que d’autres problèmes ? 

Non, parce qu’à la fin, presque tous, au moment où nous sommes immigrés en Israël, nous avons 

tous immédiatement perdu en statut, oui. Nous avons pris quelques cours particuliers dans un 

endroit assez fermé avec un professeur particulier, un petit jeune, nous prenions quelques cours 

d’hébreu, et mon mari, la dernière année il lisait même des livres en hébreu, oui. Mais en tout 

cas, nous sommes venus ici, il n’y avait pas de travail, il n’y avait rien, nous sommes allés faire 

l’Oulpan (école d’hébreu ndlt), et nous sommes arrivés ici pendant le pic (d'immigration ndlt), 

nous sommes venus pendant l’été 91. Alors il n’y avait pas de place à l’Oulpan du matin, nous y 

sommes allés le soir. C’est à dire, de nouveau, on nous a appris les lettres et des mots, composer 

des mots, et ça, nous l’avons déjà appris à Moscou. C’est à dire, je dois dire que l’agence juive a 

préparé de bons enseignants et vraiment il y avait une certaine méthodologie, en six heures nous 

avons beaucoup appris. C’est à dire, et tous les principes de la langue, inclut les verbes, et tous 

les groupes des verbes, on a appris ça, et on l’a appris car c’est proche des mathématiques, c’était 

très clair, donc j’ai compris comment une langue est construite. Bien sûr, il y avait un problème 

avec le vocabulaire. À l’Oulpan on ne donne pas un vocabulaire. Et pour avoir la possibilité, par 

exemple de faire l'Oulpan 2, qui est d’un niveau un peu plus élevé, il n’y avait aucune possibilité, 

on ne nous a pas laissés, et il n’y avait pas de possibilité d’être admis, même contre de l’argent, 

nulle part. Voilà, donc à ce moment-là mon mari a déjà commencé immédiatement, je pense 

qu’après deux mois il a commencé à travailler dans la presse russe ici. 

Un instant, où est-ce que vous êtes arrivés? 



339 

 

Nous sommes arrivés, personnellement, de l’aéroport nous sommes arrivés à Haïfa parce que là-

bas il y avait notre ami le plus proche. Et lorsque nous sommes arrivés à Haïfa, j’ai regardé et 

j’ai dit que je ne voulais pas y vivre, y habiter. Et notre ami, qui  travaillait à ce moment-là dans 

un endroit de, dans une agence immobilière, j’ai vu énormément d’appartements à Haïfa, et je ne 

voulais habiter dans aucun. Alors mon mari est allé à Tel Aviv, car nous avions d’autres amis ici, 

et ils ont dit qu’en Israël il vaut mieux habiter dans un seul quartier, entre la rue Basel, Kikar 

hamedina et Gan hayir214, et que c’était l’endroit pour vivre avec un enfant. En ça, c’est une 

bonne chose, donc mon mari a loué, nous avons loué un appartement en face du Gymnasium 

Herzliya. Un très petit appartement, une pièce et demi, et c’était moitié au rez-de-chaussée, 

moitié en sous-sol, mais un très bon endroit. Donc notre fils a commencé à aller à l’école, une 

seule année, il est allé à l’école primaire du quartier… quelque chose avec Sion, et puis il a 

commencé à aller à l’école municipale D. Il était là bas à partir de la sixième, je pense, ou bien 

du CM2, oui, de la sixième, de la sixième. Donc il est allé à l’école en Russie, à Moscou, quatre 

ans, et en fait il a appris toutes les bases de la langue russe et tout ce qu’il faut savoir en 

mathématiques jusqu’à l’âge de dix ans, vous savez, un enfant saisit toutes les fondations. Alors 

c’était bien, et jusqu’à maintenant il écrit en russe sans aucune faute, il l’a gardé, bien qu’ici, ici 

aussi il est allé dans une très bonne école, il a fait tous les examens du bac sans aide, sans aucun 

professeur particulier, et nous n’étions pas des professeurs, ni moi ni mon mari. 

Et alors, votre mari a commencé, il était journaliste avant, dans l’ex-URSS ? 

Il avait deux formations. Une c’est la formation qu’on avait faite ensemble et lui aussi a une 

maîtrise en automation informatique, et il a une maîtrise aussi en… il était critique de théâtre. 

Maintenant, ça c’était récent, il allait à l’école du soir en même temps, mais pendant quelques 

années avant qu’on parte il était un très bon critique, et un très bon journaliste, et il était très 

demandé au moment où nous avons quitté Moscou. 

Je comprends. Et donc quand il est arrivé ici, il a immédiatement commencé à travailler 

dans la presse russe ? 

Oui. Donc au début il a travaillé, oui, comme freelance, pendant les premiers quelques mois 

peut-être. Puis il y avait à ce moment-là... Un  anglais a donné de l’argent à un très très bon 

                                                
214 Partie bourgeoise du nord de Tel Aviv. 



340 

 

magazine en russe, donc on l’a invité à entrer là-bas, et là il y avait une très bonne équipe. Il a 

travaillé là-bas, je pense, un an, un an et demi. Puis on a arrêté de donner de l’argent. Alors il est 

passé au journal Vesti qui faisait partie de Ma’ariv215 à l’époque. Mais là-bas il y avait encore 

une chose... c’est à dire... au niveau du journalisme c’est un ghetto en tout cas, et c’était le cas à 

l’époque. Une personne  essayait de faire des choses là-bas, je ne dis pas si c'est bien ou mal, 

c’était Bronfman216, qui, après la victoire du parti travailliste, a reçu le poste du rédacteur en chef 

chez Vesti. Mais on a commencé à écrire des lettres pour, contre, et toutes ces choses, et à la fin 

ils ont fait sortir Bronfman, et on a proposé à mon mari d’y rester… Il a quitté aussi. Donc il a 

quitté, il est allé ailleurs et même on lui a laissé faire une sorte de supplément au journal de 

Novosti ou quelque chose comme çà, Vesti, je ne me rappelle plus du nom, donc il a fait un 

supplément culturel. Il a fait ça quelques mois, et en fin de compte il a dit qu’il ne pouvait plus le 

faire, car c’était un digest. Il n’y a rien à faire, il n’y a… jusqu’à maintenant il pense qu’il n’y a 

pas de théâtre en Israël, c’est pourquoi, bien que… c’est ce qu’il y a. Donc il a quitté ça, et est 

allé dans le gardiennage. C’était son choix, très très clair. Moi, après un an… 

Jusqu’à aujourd’hui il est dans le gardiennage? 

Non, il est professeur. Après ça, c’est ce que je voulais dire. Non, non, il n’est pas dans le 

gardiennage, dans le gardiennage aussi il a fait une chose très très… c’est à dire que c’était une 

pause d’un an, deux ans. Il était posté dans un endroit très très joli, et là-bas il y avait la 

possibilité de regarder des films. Et il a écrit deux livres, donc ils ont été publiés. Ses nouvelles 

ont beaucoup été traduites, et il y a aussi des choses dans le mensuel Gazette 777, donc ici aussi 

on a publié ses traductions. Alors maintenant il est professeur de mathématiques à cent pour cent, 

un bon professeur. Moi j’ai reçu… j’ai un peu travaillé pendant les élections de 92, c’était en 92, 

je pense, c’était le premier poste que j’ai eu… et là-bas j’ai fait la connaissance de quelques 

personnes qui m’ont laissée travailler là-bas... pas moins... ça a pris environ un an, alors j’ai reçu 

tout à coup... quelqu’un connaissait une personne... qu’il y avait des cours dans un centre de 

formation professionnelle, et là-bas ils avaient besoin d’une secrétaire pour quelques heures. J’y 

suis allée, et quand je suis rentrée il s’est avéré que je comprenais un peu comment manipuler les 

ordinateurs, et là-bas à l’époque on venait d’acheter les dix premiers ordinateurs et il y avait un 

                                                
215 Vesti, un quotidien en russe. Ma’ariv, un des plus anciens quotidiens israéliens. 
216 Ancien député du parti travailliste.  



341 

 

professeur qui devait enseigner, et elle avait des problèmes chez elle, donc j’ai aidé quelques 

fois, et à un certain moment très très, très très tôt, un jeudi soir j’ai simplement reçu un papier où 

était écrit : Tania, dimanche vous commencez à enseigner quelque chose… Il n’y avait pas 

encore Excel, c’était… quelque chose d'autre. C’est à dire, tous les logiciels, les applications 

informatiques bien sûr. Alors j’ai vraiment commencé… j’ai pleuré pendant le week end entier, 

et je n’avais la possibilité d’appeler personne pour m'aider. J’ai essayé de m’asseoir et essayer un 

peu d’écrire quelque chose en hébreu. C’était très dur, mais vraiment à partir de ce moment-là 

j’ai commencé à enseigner presque sans bon niveau de langue. J’ai commencé à enseigner avec 

les doigts, mais je veux dire, comme c’était un cours destiné aux adultes et qu’il y avait 

beaucoup de gens qui étaient comptables et des gens qui voulaient savoir utiliser l’ordinateur, et 

là-bas il y avait aussi des logiciels de comptabilité, c’était Mikhpal, Khashavshevet217, mais 

aussi, toutes ces choses, ils avaient besoin de ce savoir, ils ont compris tout ce qu’il fallait et 

vraiment c’était un plaisir de travailler là-bas. C’était très très sympa. J’ai travaillé beaucoup 

d’heures, de huit heures à deux heures ici dans le centre à Tel Aviv, et de quatre heures jusqu’à 

dix heures du soir à Haïfa, où il a ouvert aussi un centre. De dix… 

C’est un centre de formation professionnelle ? 

Oui, c’était à Dizengoff, peut-être plus tard vous en avez entendu parler, ça a très bien marché, il 

a ouvert cinq ou six centres, il a fait ça puis il a pris la fuite avec tout l’argent des étudiants et 

tout ça, c’était une histoire très… je dois dire...  quelque chose de positif sur lui ... il m’a payé. Je 

suis la seule qu'il a toujours payé à temps, mais moi aussi j’avais deux classes. À la fin, à partir  

des dix ordinateurs il a fait deux classes d’informatique, dans l’une il y avait trente élèves et dans 

l’autre il y en avait trente aussi, et il est souvent arrivé que j’enseigne en même temps dans les 

deux salles, parce qu’il y avait vraiment... donc il s’est beaucoup beaucoup développé. Plus tard, 

de Dizengoff on a déménagé rue Hayarkon, où il y avait aussi un très grand immeuble. 

Maintenant, il ne me payait pas beaucoup, il me payait vingt shekels de l’heure ou vingt deux 

shekels de l’heure, mais je travaillais beaucoup d’heures. Et à un certain moment j’ai compris 

que si j’avais un diplôme d’enseignement et un permis, je pourrais recevoir un autre salaire. 

Donc, à un certain moment… il y avait aussi une chose qui ne me convenait pas, je l'ai laissé 

tomber et je suis allée travailler à l’agence juive, dans le centre d’information pour nouveaux 

                                                
217 Logiciels de comptabilité. 



342 

 

immigrants. Une sorte de centre téléphonique. J’ai travaillé là-bas pendant trois ans je pense, oui, 

je suis partie quelques fois en mission en Russie, et en même temps j’ai commencé à étudier à 

l’Université de Tel Aviv un cours intitulé « ingénieurs pour l’enseignement »218. C’était un cours 

spécial d’un an pour ceux qui avaient une maîtrise, donc on apprenait en fait l’hébreu, le 

judaïsme, une formation civique, l’Histoire, pour compléter les choses. On a passé des examens, 

on a reçu des diplômes, et on a eu six mois de stage, moi je l’ai fait au Gymnasium Herzliya, et 

on a reçu un diplôme d’enseignant et un permis d’enseigner. Et je suis allée travailler, ma 

première place a été à L'ORT- Nitsana à Bat Yam219 comme professeur d’informatique. C’était 

bien, on m’a donné aussi quelques heures en mathématiques, et l’informatique aussi. J’étais 

remplaçante, il y avait une professeure qui devait revenir. Le proviseur m’a proposé de rester là 

et il a dit qu’il ferait quelque chose, des démarches pas très jolies, qu’il pouvait se débarrasser 

d’elle et qu’elle n’y serait plus. Je n’ai pas voulu rester, je suis partie. Et j’ai trouvé au lycée 

Pitman à Tel Aviv, si vous connaissez. Je veux vraiment en dire du bien, vous ne connaissez pas 

l’endroit ni des personnes ? 

Non, je sais seulement où ça se trouve, ou bien où ça se trouvait. 

Oui. Je veux dire que c’était aussi une des très bonnes personnes, un père de famille qui était le 

propriétaire du lieu. C’était une personne qui rêvait d’ouvrir ici une université d’économie, et 

même dans son bureau il y avait des dessins... qu’il a vraiment prévu de construire un immeuble 

là-bas à Rothschild, (boulevard du centre de Tel Aviv ndlt) pour une université d’économie. Ça 

ne s’est pas réalisé, mais il a simplement ouvert beaucoup beaucoup de cours, et à un certain 

moment, une des choses, c’était une école d’administration et de comptabilité. Lui et son fils 

aussi, qui a travaillé plus tard comme directeur de l’école, des gens très très bien, avec des 

principes, et des gens très instruits. La population était difficile, oui, mais l’ambiance à l’école 

était bonne. Et là-bas, vraiment, nous avons eu le sentiment que nous faisions du bien, et c’est 

comme… ça ressemble beaucoup à ce que nous faisons ici, là-bas c’était en plus grand. J’ai 

travaillé là-bas pendant sept, huit ans, je pense. J’étais coordinatrice de l’informatique, les 

mathématiques je ne les ai pas enseignées là-bas, j’étais seulement à l’informatique, c’était très 

bien. C'était vraiment agréable de travailler là-bas, à tous les points de vue, mais plus tard ils ont 

                                                
218 Cours de réorientation professionnelle, destiné aux ingénieurs. 
219 Bat Yam,  ville près de Tel Aviv. 



343 

 

décidé de vendre l’immeuble. Alors ils ont fermé l’école. Une partie des professeurs est passée à 

Ankori220,  c’était vraiment l’inspecteur du Ministère de l’Éducation qui a proposé à tout le 

monde d'y aller, moi je n’y suis pas allée. Alors à ce moment-là j’ai commencé  à donner un 

cours, j’ai donné beaucoup beaucoup de formations, à des enseignants, un cours de trois ans, 

pour enseignant principal, des animations et tout ça. J’ai travaillé un peu dans l’animation, 

j’avais un tiers temps, mais ça n’allait pas avec le travail de jour ici, et aussi j’ai travaillé à ce 

moment-là dans une autre école peut-être, Atid, j’étais là-bas aussi comme conseillère médico-

pédagogique. J’ai aussi suivi un cours d’enseignante-conseillère médico pédagogique. Donc 

voilà. 

Depuis combien d’années travaillez-vous à HILA ? 

Je travaille à Hila depuis 96 ou 97, oui. Quand j’ai terminé le cours, j’ai commencé à travailler à 

l'ORT -Nitsana, c’était exactement la même année où on m’a soudainement proposé de travailler 

ici, et avec les conditions de l'ORT221, si vous vous souvenez, j’ai pu rester à l'ORT pour deux 

ans encore, oui. 

Et votre mari a continué plus tard aussi vers l’enseignement des mathématiques ? 

Oui, après que j’ai terminé le cours et que j’ai reçu le truc, j’ai vraiment eu l’impression qu’il y 

avait une grande différence entre ce que je… à l’école aussi quand j’ai travaillé, j’ai toujours 

travaillé presque deux temps plein, j’ai toujours eu quarante heures, j’ai travaillé beaucoup 

d’heures. Alors tout de suite on sent la différence dans le salaire. Alors lui à ce moment-là il 

écrivait, il faisait ses trucs, et moi j’ai dit qu’il fallait faire un changement, que ça ne pouvait pas 

continuer pour toujours. C’est très bien de pouvoir s’exprimer, c’est très bien de pouvoir être un 

grand écrivain, mais on ne peut pas ne pas manger. À un certain moment, peut-être que j’ai mal 

fait, peut-être que c’est… car dès qu’il est passé aux mathématiques, c'est quelqu’un de 

rigoureux, alors maintenant c’est un très bon professeur des mathématiques. 

Et lui, où est-ce qu’il travaille ? 

                                                
220 Ecole privée sous contrat avec l'Etat 
221 Le programme HILA était géré, jusqu' il y a douze ans, par le groupe ORT, (réseau 
aujourd'hui mondial d’écoles de formation professionnelle juives fondé en Russie à la fin  du 
XIXe siècle.) 



344 

 

Il travaille au collège Beit-Zvi à Petah Tikva222. Il ne rentre pas dans les classes, c’est à dire qu’il 

enseigne dans les classes d'excellence223, celles qui ont cinq unités de math en seconde, et il le 

fait vraiment bien. Il... je voulais aussi dire, il n’est pas prêt à rentrer dans des classes normales. 

C’est à dire, une fois on a craint la fermeture éventuelle d’une classe d'excellence dans l’école, 

alors il était vraiment prêt à quitter l’enseignement plutôt que d'entrer dans des classes normales 

où on ne veut pas apprendre. 

Et vous habitez depuis tout ce temps à Tel Aviv ? 

Non, nous avons habité là-bas seulement pendant les trois premières années. Puis nous avons 

déménagé à Ramat Gan224, rue Hadar. Plus tard, très tard, dix ans plus tard, nous avons acheté un 

appartement rue Ben Gourion, à la limite de Ramat Gan et Bnei Brak, si vous connaissez, juste à 

côté de l’administration225, pas loin. 

À côté de ? 

À côté de l’administration. 

Je ne me rappelle pas, je sais où c’est. 

D’un côté, si vous connaissez, il y a le centre commercial de Ramat Gan, et Ben Gourion, vous 

savez… Jabotinsky, on peut dire Jabotinsky sur Ben Gourion226. 

D’accord. Mais ce que vous ne m’avez pas raconté, vous avez un peu commencé, à un 

certain moment vous avez dit quelque chose à propos d’être dans le ghetto. 

Oui. 

Le ghetto de quoi ? Des immigrés, vous voulez dire ? 

J’ai parlé de la presse russe comme d'un ghetto. Oui, c’est vrai, mais il y a... je n’ai pas 

l’impression que nous soyons dans un ghetto, bien que nous ayons… nous n’avons pas… nos 
                                                
222 Ville du centre du pays 
223 Classes constituées de très bons élèves, semi-privées dans certaines écoles. Une grande partie 
des élèves dans ces classes sont originaires de l’ex-URSS.  
224 Ville à côté de Tel Aviv. 
225 Il s’agit de l’administration militaire. 
226 Noms de rues. 



345 

 

amis sont de Russie, d'Ukraine, peu importe, d'URSS, mais j’ai toujours eu des amis, aussi à 

l’école, qui ne sont pas des nouveaux immigrants. Dans la presse j’ai toujours l’impression, à la 

télévision aussi sur la chaîne 9, que c’est un ghetto russe. C’est mon impression, mais peut-être 

que je suis subjective, oui. 

Et comment considérez-vous… ça fait beaucoup d’années que vous êtes en Israël, comment 

considérez-vous le sujet de l’immigration ? Commencer de nouveau, reprendre un métier 

depuis le début ? Comment le voyez-vous ? 

Commencer de nouveau, moi… tout d’abord c’est très difficile. À vrai dire, j’ai pleuré pendant 

presqu’un an et tout ce temps j’ai voulu rentrer. De Moscou c’est dur d’arriver en Israël, même si 

c’est à l’endroit le plus... à côté de Kikar Hamedina, en tout cas c’est très dur, oui. Mais nous 

aurions dû rembourser beaucoup d’argent si nous étions rentrés immédiatement, si vous savez 

comment nous avons immigrés. Alors tout le temps mon mari disait, je resterai, je travaillerai, je 

paierai les dettes, vous rentrez avec l’enfant. Donc ça ne s’est pas réalisé et je veux dire, tant 

mieux. C’est à dire, je… Après une période, peut-être trois ans, oui, toutes ces idées de retour... 

surtout que je suis retournée quelques fois, mon père et ma mère étaient en vie à ce moment-là, 

ils étaient à Moscou, j’y étais en mission quelques fois, j’ai pris des missions par Moscou pour 

leur rendre visite, donc à ce moment-là j’ai compris qu’il n’était plus possible de rentrer. 

Commencer tout depuis le début c’est très difficile. Mais c’est bien. En tout cas, vous savez quoi, 

il est toujours bon de commencer quelque chose de nouveau, bien sûr si on a la force, mais un 

nouveau métier c’est bien. Et aussi des choses à l’intérieur du métier, à l’intérieur de 

l’enseignement, à l’intérieur de l’éducation, j’ai appris beaucoup d’autres choses, donc je pense 

vraiment que c’est bien d’apprendre d’autres choses. Maintenant, je suis prête à ouvrir une 

nouvelle page, le problème je pense c’est qu’avec le temps ça va devenir probablement plus 

difficile, mais je suis contente, j’étais dans un endroit près de Beït Shemesh, quelque chose avec 

Tal, la Ferme Tal ou autre chose. Et là-bas, la propriétaire, une femme de 85 ans, qui raconte 

qu’elle a étudié ici, ici, ici et maintenant, à l’âge de 85 ans, elle a pris un cours de physique à 

l’Institut Weizmann. Et je dis toujours que c’est çà que je veux, qu’à l’âge de 85 ans je voudrai 

apprendre quelque chose de complètement nouveau. Voilà. Donc apprendre, c’est toujours bien. 

À mon avis c’est bien. Faire un changement, si c’est ça la question, il y avait des gens qui 

voulaient partir quelque part, aux Etats-Unis, au Canada, chez nous dans la famille on ne l'a pas 



346 

 

envisagé, et une des choses que mon mari a toujours dit c’est qu’on a déjà fait une fois tout 

depuis le début. C’est très dur d’imaginer qu’il faut tout refaire depuis le début, et c’était 

impossible car l’enfant était à l’école etc. Voilà. 

Et le sentiment d’intégration, en tant qu’israélienne, il est comment ? 

Écoutez… Je pense qu’on est israélien dans tous les sens du terme, et ce n’est pas... c’est à dire, 

je ne me sens pas inférieure. Je parle russe librement, je déclare toujours que je viens de Russie, 

je ne pense pas que ce soit bien d’être dans un ghetto, je ne pense pas que ce soit bien d’être dans 

un autre ghetto, et c’est bien d’être en Israël avec tout le monde ensemble. Je me sens ici comme 

à la maison. C’est à dire, c’est la maison, ce n’est pas comme à la maison, c’est la maison. Donc 

c’est pourquoi je pense que le plus important en fait, pour tous ces sentiments, c’est le travail et 

si on a un appartement. Pour nous, l’appartement c’était très très tard, du travail il y en a, et c’est 

ce qui donne en fait la sécurité, et la sécurité que oui, nous sommes israéliens. À mon avis il 

s’agit d’une seule chose. 

Je vais vous dire pourquoi je le demande, parce que votre parcours, ce que vous racontez, il 

est un peu exceptionnel. Tout d’abord, l’histoire de choisir son lieu d’habitation, car la 

majorité écrasante des immigrés de l’ex-URSS n’est pas arrivée, sûrement pas à Tel Aviv, 

elle est arrivée… a été dispersée partout en Israël, oui. 

C’est vrai, mais je le dis encore, c’était une question de ce qui était bien pour l’enfant, et nous 

n’avons eu que ça en tête, où l’élever lui, et c’était effectivement un bon choix, car la relation... à 

ce moment-là il ne connaissait même pas un seul mot, mais ils lisaient les mêmes livres, Tolkien, 

et il s'est vraiment fait des amis, un bon environnement. Donc à cause de ça, ce n’est pas quelque 

chose... c’était juste pour qu’il aille bien, même pour nous c’était très cher, et je le dis encore, les 

conditions étaient très très dures mais l'endroit pour l’enfant, l’école pour l’enfant était bonne. 

Et c’était un choix à cause de l’enfant ? 

C’est vrai, seulement à cause de l’enfant. Oui. 

Et pourquoi n’avez-vous pas aimé Haïfa ? C’est intéressant. Vous n’avez pas aimé la ville 

ou quoi ? 



347 

 

L’ambiance sans doute, je ne sais pas. C’est très très subjectif, c’est vraiment… Non, si vous 

savez, maintenant j’habite à la limite de Ramat Gan227 et de Bnei Brak228 de l’autre côté. Jusqu’à 

l’année dernière on n’avait pas une seule personne orthodoxe ou religieuse dans l’immeuble. 

Récemment, deux familles ont acheté des appartements. Je ne regarde pas... je regarde 

l’ambiance, les relations, tout ça. Et dans chaque ville il y a une autre ambiance. Ce qu’il y a à 

Holon, comme je ne fais que travailler ici, je me gare et je reçois des élèves de Holon229, c’est 

très différent des élèves à Or Yehuda, en ce qui concerne la mentalité230, en ce qui concerne les 

rapports. 

Vous travaillez aussi à Or Yehuda ? 

Oui, deux fois par semaine. 

Oui, c’est vrai, c’est très différent. 

C’est vrai, et j’ai eu quelques brèves périodes où j’ai travaillé à Hod Hasharon, à Herzliya231, j’ai 

fait là aussi… Donc c’est vraiment différent, dans chaque endroit. 

Donc vous êtes professeur depuis 96 ? 

Oui. 

Et vous pouvez... En fait vous avez toujours travaillé, ou la plupart du temps, vous avez 

travaillé avec des populations d’élèves difficiles ? 

C’est vrai, à part la période de stage au Gymnasium Herzlyia, c’est vrai. 

Et en quoi est-ce différent, d'être enseignant avec ce genre de population, par rapport à une 

autre population, à votre avis ? 

                                                
227 Banlieue de Tel Aviv où la population est majoritairement de la petite bourgeoisie. 
228 Banlieue de Tel Aviv majoritairement pauvre et très religieuse. 
229 Ville près de Tel Aviv 
230 Ville du centre d’Israël, dont la majorité de la population est d’origine orientale, géorgienne et 
caucasienne.  
231 Hod Hasharon est l’une des banlieues résidentielles les plus riches de Tel Aviv et Herzliya, 
une ville proche de Tel Aviv dont la population est majoritairement bourgeoise. 



348 

 

Tout d’abord, dans tous les cas, il y a quelque chose ici... je ne veux pas parler de vocation, mais 

il y a vraiment le sentiment de faire quelque chose de bien. Surtout si on obtient des résultats. Et 

ça fait du bien… Ou bien c'est que nous y cherchons une raison, ce qui est vraiment... mais on a 

le sentiment de faire quelque chose. C’était... c’est ce que je voulais dire. Il y avait un endroit, je 

ne veux pas dire où, un lieu de travail où il y avait du mépris envers les enfants et envers tout… 

dans l’organisation. Ce n’était pas à Pitman, je le dis de suite, çà n'existe pas ici non plus. Je 

m’inquiète un peu parce qu’en fait, je l’ai dit une fois à Hanna232, les anciens qui ont préparé 

toute cette histoire de Promotion de la jeunesse et de HILA, ils vont maintenant peu à peu partir 

à la retraite et tout ça, et une nouvelle génération arrive. Maintenant, s’il y a une nouvelle 

génération, chez les animateurs on voit que presque tous... parmi les professeurs on voit moins 

qu'il y a de nouveaux professeurs, et ceux qui arrivent quittent tout de suite, et il y a sans arrêt 

des nouveaux. Et je ne sais pas ce qui va arriver, parce qu’en tout cas, ceux qui travaillaient 

avant à la Promotion de la jeunesse et à HILA, c’étaient des gens avec un but, avec des principes 

très très précis. Et on sent que c’était comme ça. Je ne sais pas ce qui va arriver demain, avec une 

nouvelle génération qui arrivera, des professeurs aussi, parce que ça vient ensemble, une équipe 

c’est une équipe, toujours ensemble. Alors c’est très très… 

Quels principes ? 

Je pense que le premier, tout d’abord, est de faire le travail comme il faut, et surtout quand on le 

fait, parfois on ne croit pas qu’une telle chose peut exister. Mais si vous faites, vous faites, et tout 

à coup vous obtenez un résultat, vous dites vous même, wow! je n’ai jamais pensé que ça pouvait 

arriver. Et ça arrive, ça n’arrive pas tous les jours, mais ça arrive, et ce sentiment, on voit une 

fois, on le ressent, une deuxième fois on le ressent, et vraiment on a le sentiment que c’est à 

cause de ça qu’on travaille, à cause de ça qu’on fait. À mon avis c’est comme ça. 

C’est à dire… Expliquez moi davantage votre méthodologie face aux élèves. Qu’est-ce que 

vous faites exactement ? Vous enseignez les mathématiques, n’est-ce pas ? 

J’enseigne les mathématiques. J’ai commencé ici, en fait j’ai commencé à travailler ici comme 

formatrice d'enseignants en informatique. Puis j’ai donné, si vous vous rappelez, des cours 

d’informatique. Puis ici, mon premier élève a passé le bac en mathématiques, c’était la première 

                                                
232 La directrice du centre d’apprentissage de Holon. 



349 

 

fois je pense… Il n’y a rien de spécial, c’est simple, écoutez, chaque enfant a ses trucs, mais moi 

j’ai une chose. Je pense que si j’enseigne, je dois lui enseigner de manière à ce qu’il connaisse la 

matière presque automatiquement. Il y a une base qu’il doit connaître, et en mathématiques c’est 

le secret. Je ne dis pas qu’il doit connaître la table de multiplication par cœur, c’est impossible. 

Mais s’il commence à faire un certain algorithme, il faut qu’il connaisse par cœur. Maintenant, je 

suis assez stricte, parce qu’il y a des choses que vraiment j'exige qu’ils disent... des élèves qui 

mémorisent des poèmes par cœur... je demande simplement parfois. Alors j'exige qu’ils me 

disent toutes les étapes, tout ce qu’il faut faire, comme un poème. Les élèves qui ont des 

difficultés avec ça, alors vraiment... parfois un élèves n’accepte pas, un élève refuse, mais je dis, 

écrivez le chemin… 

(Interruption) 

Donc j’exige qu’en tout cas, le chemin, ils le connaissent par cœur. Et c’est ce qui est le plus 

problématique, lorsqu’ils doivent apprendre un algorithme pour exécuter telle ou telle action, et 

en mathématiques il y en a plusieurs, si vous savez. Voilà, maintenant, travailler avec un élève 

seul, c’est beaucoup plus facile, et je veux dire que dès qu’on a commencé, et qu’on a reçu des 

élèves très difficiles, comme je disais ceux avec qui on n’aurait jamais pensé que c’était possible, 

dans le travail individuel çà marche beaucoup mieux. Dernièrement il n’y a presque plus de 

travail individuel, et parfois on a justement besoin de plus d’élèves... par exemple hier matin j’ai 

eu trois élèves pour le bac, et chacun d’un autre niveau, un préparait quatre unités, un autre trois, 

et le dernier c’est un élève qui a huit ans de scolarité et qui a vraiment besoin d’aide tout le 

temps. Ça le dérange quand quelqu’un d’autre a besoin d'aide, et bientôt c’est le bac. Maintenant, 

à mon avis ce n’est pas bien, et là nous perdons un peu les élèves à qui tout ce programme est 

destiné. Parce que vraiment, ces cas où on mène l’enfant vers quelque chose, ça oui, et chez moi 

aussi il n’y a pas la possibilité de travailler avec lui tout le temps, donc il y a un problème. Et 

récemment çà arrive de plus en plus. 

Il y a de plus en plus d’écarts ou…? 

Il y a... non... il y a des élèves que nous sommes obligés d’intégrer, des élèves de niveaux 

complètement différents. Je ne peux pas... chez moi depuis le début il y avait toujours plusieurs 

enfants qui travaillaient. S’il y a un enfant qui a des problèmes graves d’écoute et de 



350 

 

concentration, on peut l’intégrer dans un groupe qui est déjà capable de travailler 

indépendamment. Car je donne à chaque enfant un cahier d'exercices, un, ou deux, ou trois, il 

peut faire en fait. À la limite, je peux lui donner des révisions et encore autre chose... et travailler 

avec le premier. Dès qu’il y a, aux mêmes horaires, deux élèves, et qu’à ce moment-là il y a aussi 

le bac, c’est presque impossible de faire le travail comme il faut. 

C’est clair, c’est clair. Mais dites moi, là vous m’expliquez le problème structurel. Moi, je 

veux savoir comment vous convainquez les enfants d’apprendre. Ou, autrement dit, je vous 

pose la question, quelles sont vos positions par rapport au processus d’enseignement ? 

C’est bien, et dernièrement... c’est très bien que vous me demandiez ça. Je pense qu’il faut 

apprendre à chaque enfant, et je pense vraiment que les gens doivent apprendre, personne ne peut 

savoir pourquoi il en aura besoin. Et ma position est qu’il faut enseigner toutes les matières, dans 

une école normale aussi, et ce qu'il y a ici par exemple, géographie ou biologie, ou chimie, c’est 

seulement en option dans les grandes classes, à mon avis il faut enseigner comme on faisait chez 

nous, toutes les connaissances générales, jusqu’au niveau des examens, du bac. Voilà. Ici aussi je 

pense qu’il faut donner aux enfants beaucoup de connaissances générales, et je pense que si, un 

enfant doit apprendre. Et je pense que… Peut-être que l’enfant n’aura finalement pas besoin du 

bac, mais à mon avis il doit passer au moins une unité en mathématiques. D’un côté il doit, il faut 

qu’il goûte l’expérience de la réussite :   ce qu'il n'avait jamais compris (en cours ndlt) et qu’il 

peut comprendre maintenant, ça c’est une chose. Et je dis encore un fois, il se peut que quelque 

chose change dans cinq ou six ans, et qu’il y ait un changement, et on a vu ce changement à un 

certain âge, et qu’il en ait besoin (du bac ndlt) et il continuera et il l'aura. C’est pourquoi je pense 

vraiment que si un enfant ne veut pas apprendre, je pense que toute la société, surtout les parents 

et nous aussi, nous devons lui enseigner, même s’il ne veut pas. Et dernièrement il y a un 

changement dans la position des animateurs, pas seulement ici, que peut-être il ne faut pas. Et je 

ne pense pas que c’est bon. Je pense qu’une instruction ce n’est pas comme ça, on la donne 

comme un droit, j’appelle ça un bon d’achat, ils ont reçu un bon d’achat jusqu’à l’âge de dix huit 

ans, c’est ce que je dis toujours aux enfants, que vous recevez ici gratuitement, plus tard ce sera 

payant, çà ne sert pas à rien car à mon avis, si, on est obligés de leur enseigner. C’est ma 

position. 



351 

 

Si aujourd’hui vous étiez... si on vous dit que vous dirigez une école pour enseignants, 

quelles sont, pour vous, les choses importantes qu’un enseignant doit savoir pour réussir 

avec les élèves ? 

Ici il y a une combinaison de deux choses. Le professionnalisme, c’est à dire qu’il doit connaître 

des méthodes, beaucoup de méthodes, malheureusement même en mathématiques... les  maths 

qui sont la chose la plus claire... et il y a des choses, il y a des méthodes avec lesquelles un élève 

peut réussir, chaque élève et dans tous les cas. C’est comme le mythe qu’il y avait chez nous par 

rapport à l’hébreu, et il y a de bonnes méthodes pour les nouveaux immigrés pour apprendre 

l’hébreu. En mathématiques c’est plus facile, parce que vraiment je suis convaincue que trois 

unités, chaque enfant, avec toutes les lacunes, avec tous les problèmes, peut le faire. Le fait 

qu’un professeur sait faire son travail... et une deuxième chose, bien sûr qu’il doit avoir des 

valeurs. S’il n’a pas de valeurs, et qu’il n’est pas prêt à le faire, s’il a du mépris, pour ça vraiment 

il faut faire comme pour les médecins, les professeurs aussi doivent être des gens qui ne 

travaillent pas seulement pour le salaire, pour autre chose aussi. Et c’est ce que je pense que… 

Et c’est quoi cette chose ? C’est quoi cette chose ? Ces valeurs, c’est quoi ? 

Écoutez, d’un côté, bien sûr que je peux dire - tout faire en faveur de l’enfant, et c’est ce que je 

dis, parfois un enfant ne veut pas et je pense que si, il faut faire. Ça c’est une chose. La deuxième 

chose, en gros, il ne faut pas mépriser. Je ne veux pas dire... il ne faut pas mépriser, il ne peut pas 

y avoir du mépris, et le mépris, malheureusement, on voit ça aussi dans les écoles, si vous savez 

que des élèves arrivent chez nous en disant... ou bien dans l’examen du bac quelqu’un est passé 

et a donné des réponses à tout le monde. Et ça arrive, et ça arrive aussi que des enseignants font 

ça, et ça arrive aussi dans le programme HILA que des enseignants enseignent seulement pour 

l’examen. Et je pense vraiment que si je donne quelque chose en mathématiques, je peux 

enseigner une quantité, les redresser pour l’examen. Mais personnellement je pense que ce n’est 

pas juste vis-à-vis de l’élève. Je donne toujours toute la matière du programme scolaire d’abord, 

parfois ça prend beaucoup de temps pour des enfants difficiles, mais seulement après, si ça 

n’aide pas, alors je commence à dire, viens, maintenant tu ne fais que des exercices de ce que tu 

es obligé de savoir. Mais tout d’abord, en tout cas, tout le programme, je dois donner tout le 

programme. Maintenant, il y a des élèves qui font en une semaine chez moi... une élève, dix 

années de scolarité et puis une élève qu’on a reçue, elle avait huit années de scolarité, dix années 



352 

 

d’école, et puis elle a fait la cinquième unité, et c’est vraiment quelque chose, c’est un plaisir de 

voir ces choses. Mais à mon avis, en tout cas il ne faut pas mépriser, je ne sais pas comment le 

dire autrement. 

D’accord. Vous dites que les valeurs, c’est ne pas mépriser et donner le droit aux enfants. 

Oui, et probablement quelque chose encore, mais en gros oui. 

Vous connaissez des théories pédagogiques ? 

Je connais, tout d’abord j’ai appris ici les théories. Ce qu’il y a sur... je ne sais pas, je peux dire la 

théorie béhavioriste, qui est très bien, à mon avis, mais c’est pour les petits enfants. Et ma 

position ici, ce que je pense aussi par rapport aux petits enfants, et aussi par rapport aux grands 

enfants, c'est toujours expliquer ce qui est bon et ce qui est mauvais, parce que parfois on ne le 

dit pas et je ne suis pas d’accord avec ça. Je connais encore quelques théories, mais… 

Qu’est-ce que ça veut dire, ce qui est bon et ce qui est mauvais ? Qu’est-ce que vous voulez 

dire ? 

Non, parce que dans la théorie de... si je le simplifie beaucoup, donc il faut dire à l’enfant, bien, 

bien, bien, bien, bien, bien, s’il fait bien, s’il ne fait pas bien, on ne le voit pas et on ne le 

remarque pas, et ici aussi, ce que j’ai entendu ici à l’école élémentaire, on dessine une fleur et on 

dit que c’est bien, et si ce n’est pas bien, on ne le dit pas. À mon avis ce n’est pas bien. Même 

avec tout ce que j’ai ... en tant que conseillère médico-pédagogique, je m’assois toujours avec 

l’enfant et j’explique, regarde, tu as fais comme ça et comme çà, ça ne veut pas dire que c’est 

quelque chose... essaie plutôt de faire comme ça, et il faut toujours expliquer ce qui est bien et 

c’est qui n’est pas bien. 

D’accord, c’est votre critique. 

Ce n’est pas une critique, je pense que c’est une des positions. Je pense qu’il faut être très très 

clair, je ne parle pas des situations de la vie quotidienne, qu’est-ce qui est bien et qu’est-ce qui 

est mauvais, mais au moment où quelqu’un jette sa cigarette, je dis que ce n’est pas bien. À 

l’école, si vous avez vu, beaucoup de professeurs disent, il vaut mieux être un professeur qui 

n’entend pas et qui ne voit pas. Si quelqu’un dit un gros mot, on ne l’entend pas. Si quelqu’un ne 



353 

 

fait pas bien, le professeur préfère ne pas le voir. Maintenant, moi personnellement, je pense que 

ce n’est pas bien. Et j’ai des problèmes à cause de ça, je dis toujours, je dis beaucoup des choses 

frontalement et ce n’est pas toujours... mais je dis que c'est comme çà, c’est vraiment mes 

positions. 

D’accord, ce sont les positions. J’ai demandé par rapport aux théories. 

Oui, bon. Des théories en Éducation ou…  

En éducation, en éducation. 

Alors une des théories dont je me rappelle, écoutez, maintenant c’est dur à dire pour moi. 

Il n’y a pas de problème, ce n’est pas un test. 

Très bien. J’ai appris des théories, je ne m’en rappelle pas exactement, et ça c’est une des choses 

que je reproche à l’Association des MJC et au programme HILA, car à mon avis un enseignant 

doit toujours apprendre, et il faut toujours rafraîchir, et il faut toujours faire. Maintenant, qu’on 

soit d’accord ou pas avec des  théories nouvelles et innovantes, nous sommes obligés de voir des 

exemples. Etre d’accord pour les appliquer, être d’accord pour le faire vis-à-vis de mes propres 

positions, ça c’est autre chose. Mais vraiment, il faut toujours apprendre. Moi récemment, je 

pense que ça fait presque trois, quatre ans que je n’ai pas fait d'études, peut-être trois, quatre ans 

que je n’ai rien appris. En général j’ai beaucoup appris. Et récemment c’est impossible à cause 

de la quantité d’heures que je fais, et parce que c’est vraiment difficile pour moi. 

Parce que vous êtes surchargée? 

Je suis surchargée, mais je dis encore une fois, je voudrais. Car tous les cours qui existent, sont 

soit sur le lieu de travail et pendant les horaires de travail. Oui, c’était aussi comme çà avant, 

c'était quelque chose... mais si, je veux prendre des cours, si c’est possible le soir aussi, ça oui, 

vraiment je suis pour toute formation qu’il y a ici, je veux toujours écouter et je veux toujours 

voir ce qu’il y a. 

Très bien. 

 



354 

 

 

Wafa 

 

Bon. Je voudrais que vous me parliez d’abord de vous : où êtes-vous née...  votre famille. 

Alors voilà. Je suis née à Qalansawe233, dans le sud du Triangle234. Ma mère est originaire des 

Territoires235 et elle s’est mariée avec mon père après le décès de sa première femme, c’est à dire 

que j’ai des demi-frères du côté de mon père. A six ans, mon père est décédé. 

Quand vous, vous aviez six ans ? 

Oui. Et après ça, vous savez, toutes sortes de personnes se sont mêlées de notre éducation, il y 

avait une résistance comme ça de la part de ma mère pour qu’on ne s'en mêle pas, etc. 

D’où est votre mère ? 

Ma mère est de Deir El Hassoun, à côté de Tulkarem236. Et nous avons grandi… une famille 

simple quoi, avec l'aide sociale etc. Vous savez, ce n’est… sans aucun salaire à la maison sauf 

les allocations. Puis nous avons grandi, évidemment c’était un peu dur, et nous avons grandi. Ma 

mère a beaucoup insisté pour qu’on reçoive une bonne éducation, et elle voulait, c’est comme ça 

que je le comprends maintenant, ça c’est mon interprétation, j’ai compris qu’elle voulait prouver 

aux gens qu’elle avait réussi malgré ses difficultés et le fait qu’elle était seule et tout ça. Donc 

justement, dans notre famille il n’y avait pas beaucoup de gens qui partaient… qui allaient faire 

des études, c’est à dire à l’université, et partir de la maison ce n’était pas tellement  accepté. 

Alors c’est d’abord ma sœur aînée qui est partie, le premier combat était avec  ma sœur ainée, et 

elle est partie faire des études d’assistante sociale à Jérusalem, et après on a commencé à 

accepter ça. Quand çà a été  mon tour alors vraiment… 

Vous êtes la deuxième ? 

                                                
233 Ville arabe de la région du centre d’Israël. 
234

 Concentration régionale de villes et de villages arabes. 
235 Cisjordanie.  
236 Ville située au centre de la Cisjordanie. 



355 

 

Je… mais il y a un garçon au milieu, nous sommes trois filles et un garçon, je suis la troisième 

après le garçon. Alors la vérité c’est qu’au début je ne savais pas quoi étudier, il n’y avait pas 

tellement… c’est à dire, on ne comprenait pas à l’époque ce que c’est l’université, faire des 

études, ce que ça vous donne dans l’avenir, ce qu’il faut apprendre. Aujourd’hui, les gens sont 

plus malins avec cette histoire. A l’époque on n’était pas tellement conscient de ça. Alors j’ai dit 

que je voulais apprendre l’assistance sociale aussi. A l’examen psychométrique je n’ai pas eu des 

résultats suffisants, donc je suis allée apprendre… j’ai été acceptée en première année sociologie, 

et j’ai commencé les études, même sans une deuxième discipline principale, et j’habitais 

Jérusalem. Puis, la deuxième année, j’ai ajouté l’éducation aussi, c’est à dire, je ne réussissais 

toujours pas à avoir des notes assez bonnes pour l’assistance sociale, donc j’ai pris l’éducation, 

alors j’étais en sociologie et en éducation, c’était par manque de choix en fait . J’ai commencé 

les études, c’était dur pour moi, ce n’était pas facile de s’habituer, quoi. Nous n’avions aucune 

préparation pour savoir comment se comporter là-bas, vraiment, et comment étudier et comment 

se débrouiller. Mais dès la première année, à cause de difficultés financières, j’ai commencé à 

travailler. La première année j’ai commencé à faire toutes sortes de boulots divers et variés. 

A Jérusalem ? 

A Jérusalem, oui. D’abord j’ai travaillé dans une MJC, j’ai travaillé dans l’enseignement 

justement, l’enseignement de l'arabe aux élèves venus des Etats-Unis, c’est à dire des 

Palestiniens.  

Un instant, des Palestiniens venus des États-Unis ? 

Oui. Après les accords d’Oslo, beaucoup de gens qui étaient partis aux États-Unis sont rentrés à 

Ramallah et Beit Hanina et à Shuafat237, des gens aisés qui ne parlaient pas bien l’arabe, et donc 

ils ont dû apprendre, faire des rattrapages en quelque sorte, pour se débrouiller à l’école. Et j’ai 

commencé à enseigner là-bas, pendant un an. Puis j’ai quitté et j’ai continué les études, j’ai un 

peu négligé les études à un certain moment, la deuxième année, parce que je me suis investie 

plus dans cette histoire de travailler et me débrouiller financièrement et tout ça. Puis j’ai fait 

toutes sortes de boulots, j’ai été soignante dans une institution pour handicapés mentaux, Le 

                                                
237 Ramallah est la plus grande ville de la Cisjordanie, Beit Hanina et Shuafat sont des  villages 
adjacents de Jérusalem Est. 



356 

 

Village Suédois, c’est à Jérusalem. Et j’ai travaillé, c’était un travail très dur pour moi, mais je 

pense que c’est là-bas j’ai reçu ma confiance en moi parce que, vraiment, c’était un travail très 

dur, et vis-à-vis de l’équipe, et vis-à-vis de… c’est à dire, le travail même était dur. J’ai travaillé 

comme gardienne de nuit là-bas pendant un an, et ça a commencé à vraiment avoir de l’influence 

sur les études, parce que je travaillais trois nuits par semaine, je n’arrivais pas à aller en cours 

parce que le matin je dormais, et la situation a commencé à s’aggraver. J’ai arrêté les études 

pendant la deuxième année. La troisième année, je ne l’ai pas faite à l’université (de Jérusalem), 

je l’ai faite à l’Université Ouverte (université par correspondance), j’ai pris quelques cours et j’ai 

travaillé. J’ai travaillé comme gardienne de nuit et j’ai travaillé aussi… j’ai commencé à 

travailler dans une banque, Bank Hapoalim comme guichetière. La quatrième année j’ai repris 

les études et… 

Vous êtes retournée à L’Université Hébraïque ?  

Je suis retournée à l’université parce que j’avais fait une pause dans les études, puis j’y suis 

retournée pour la quatrième année, pour terminer les études d’éducation et de sociologie. Et à 

l’époque j’ai simplement… c’est à dire, avant cette année-là j’ai décidé que… j’avais 

l’impression que je me perdais et que je négligeais les études, et qu’est-ce que j'allais faire plus 

tard, c’est-à-dire qu’est ce que j'allais raconter à mes parents, genre, qu’est-ce que j'allais faire 

avec ça. Donc j’ai décidé simplement que je me concentrais sur les études et que je faisais tout 

pour réussir et pour prouver aux gens que je peux réussir et c’est tout. Puis, la quatrième année, 

j’ai pris énormément de cours, j’ai eu beaucoup de cours à prendre... c’est-à-dire, vous savez... il 

y avait eu la pause et je voulais terminer. Et j’ai pris énormément de cours, et dieu merci, j’ai eu 

vraiment un grand succès la quatrième année, j’ai eu des notes élevées, puis les profs, les maîtres 

de conférences, ont commencé à me connaître, ils ont commencé à s’intéresser à ce que je disais, 

c’est à dire je me suis un peu démarquée en éducation, en sociologie aussi, dans mes 

départements. Puis en un an je… l’année d’après j’ai commencé à sentir comme ça, que j’avais 

besoin de continuer, que je n’allais pas arrêter à la licence. Donc je me suis inscrite en master, en 

sociologie de l’éducation, parce que j’étais plus intéressée par la sociologie, et que d'autre part je 

n’avais pas eu une note suffisamment élevée en sociologie, dans le département de sociologie, 

pour être acceptée en master là-bas... j’avais plus (de bonnes notes) en éducation donc je suis 

allée en éducation, mais en sociologie. Et j’ai commencé le master, et là les choses se sont 



357 

 

développées, j’ai été excellente la première année puis la deuxième année j’ai eu un mi-temps 

comme assistante d’enseignement à l’école d’éducation, donc j’ai travaillé comme assistante 

dans le cours « introduction à la sociologie de l’éducation » pendant presque deux ans, puis j’ai 

commencé à travailler aussi aux rattrapages des élèves en master, deux cours. Et après, j’ai 

terminé mon master, donc je ne pouvais plus travailler comme assistante parce qu’il fallait être 

étudiant. Et en même temps, j’étais enceinte, je m'étais mariée évidemment pendant le master, 

j’avais 25 ans, et j'habitais avec mon mari, pendant un an et demi, jusqu’à ce que j’aie terminé le 

master, là-bas à Jérusalem, puis nous avons emménagé dans notre maison à Kafr Qasim238, 

j’étais enceinte du premier enfant, et j’ai déménagé ici. J’ai eu un fils, j'habitais ici, puis… c’est à 

dire, quand j’étais en   master, j’étais sûre que j’allais continuer directement vers le doctorat etc... 

etc..., mais je suis arrivée ici, vous savez… on rentre dans une vie de famille etc., travailler, 

subvenir aux besoins et tout. Puis vous commencez à laisser tomber cette histoire de doctorat. 

Pour l’instant peut-être mais je ne sais pas ce qui va arriver plus tard. Et voilà. J’ai encore une 

fille bien sûr, petite, deux ans et demi, et le grand garçon a cinq ans. Et j’habite ici, je travaille 

dans une école à Ramla239. J’ai aussi travaillé à Jérusalem, pendant le master, j’ai travaillé aussi 

comme professeur d’hébreu à l’école de Ras al-Amud à Jérusalem240, j’ai travaillé quatre ans là-

bas, c’est à dire pendant le master et aussi à la fin de la quatrième année de la licence. Puis j’ai 

emménagé ici, à Ramla, et maintenant c’est ma cinquième année à Ramla. Et je travaille aussi à 

HILA, c’est ma quatrième année. J’ai travaillé à Jaljulia241 et j’ai travaillé à Kafr Qasim, comme 

il y a eu un gel (de l'activité) à Kafr Qasim alors je suis passée à Jaljulia puis je suis retournée 

encore une fois (à Kafr Qasim). Et je travaille aussi comme formatrice dans un cours sur la 

dignité humaine par une association à Jérusalem, c’est à dire que je ne me suis  pas encore 

déconnectée de Jérusalem, j’y vais à peu près deux fois par mois. 

Quelle association pour la dignité humaine ? 

C’est l’association Bein Adam Le’adam (en hébreu, de l'humain à l'humain) à Jérusalem, qui est 

liée à Sikkuy, à l’association Sikkuy (en hébreu, chance). C’est une sorte de filiale, et nous 

disposons de cours de formation continue dans les écoles, sur la dignité humaine et sur un climat 

                                                
238 Ville arabe située à 20 km à l’est de Tel Aviv. 
239 Ville située dans le centre d’Israël, dont la population est mixte : juive et arabe. 
240 Quartier palestinien à Jérusalem Est. 
241 Ville arabe dans le centre d’Israël. 



358 

 

éducatif respectueux et tout ces sujets, je fais ça à Abou Gosh242, je ne fais pas ça ici, je le fais à 

Jérusalem aussi. Il y a deux semaines, j’ai fini une formation dans un lycée d’Abou Gosh sur la 

dignité humaine. 

Avec des enseignants ou avec des élèves ? 

Avec des enseignants... avec des enseignants... c’est pour les enseignants. 

Quels sont les sujets que vous évoquez là-bas ? 

Quels sont les sujets que nous évoquons là-bas ? Une sorte d’impuissance… 

Comment ? 

Impuissance. Pour vous dire, je vais être honnête avec vous, je ne vais pas commencer à vous 

réciter des slogans etc. La situation est très dure, ça fait neuf ans que je suis dans le système et 

tout le temps je… dans les cours de formation continue je rencontre des enseignants, et le 

sentiment est  celui d’une impuissance de la part des enseignants, les enseignants se sentent 

abandonnés, ils n’ont pas de place pour créer. Je le sens aussi, que je n’ai pas de place pour créer, 

pour être créative... du tout. Aussi, maintenant, cette année... je travaille depuis cinq ans à Ramla, 

c’est ma cinquième année, et cette cinquième année je viens d'être nommée prof principale, après 

quatre ans. Je  ne pouvais pas prendre le poste de prof principale parce que j’ai plusieurs boulots 

donc je ne pouvais pas être cinq jours là-bas, dès le matin. Donc maintenant j’ai pris… 

Vous enseignez à l’école élémentaire ? 

J’enseigne à l’école élémentaire, bien que mon diplôme d’enseignante soit pour le secondaire, 

mais je ne pense pas que ce soit un baromètre de réussite ou un baromètre pour être éducateur, le  

diplôme que vous avez… vraiment, je commence à détester déjà cette histoire de la bureaucratie 

qui s’accroche aux diplômes, quel est votre diplôme, quel est votre spécialisation. Bien qu’une 

spécialisation c’est bien, mais pas toujours, ce n’est pas vraiment toujours bien. Alors… voilà. 

Les profs ont l’impression qu’ils essayent de faire quelque chose, mais qu’ils sont limités dans 

un sens. Pas tous... je ne dis pas... mais les profs qui veulent vraiment... et ceux qui participaient 

à la formation continue... pas tous les profs  y ont participé, les profs qui veulent vraiment faire 

                                                
242 Village arabe à côté de Jérusalem. 



359 

 

quelque chose, qui veulent conduire l’école ailleurs, car ils ont beaucoup de problèmes à l’école, 

donc ils veulent la conduire ailleurs, mais ils se sentent entravés à cause de la communauté, à 

cause des parents, à cause de leurs limites et les pouvoirs qu’on leur confie. Ils n’ont pas de 

pouvoir face à l’élève, face au parent, face au directeur, ils n’ont aucun pouvoir. Le professeur se 

trouve toujours au bas de l’échelle du pouvoir et de l’autorité. Ça… oui. 

C’est une introduction très forte mais je voudrais revenir en arrière, d’accord ? Parce que 

j’ai beaucoup de questions. Tout d’abord, vous… c’est à dire, vous êtes allée à l’école à 

Jaljulia et pour l’école élémentaire et pour le lycée? 

Non, j’ y ai travaillé pour HILA… 

Non, pardon, vous avez dit Qalansawe. 

A Qalansawe, je suis allée à l’école à Qalansawe de l’élémentaire jusqu’au lycée, puis je suis 

allée étudier… c’est à dire, je n’ai pas fait d'études pendant un an puis je suis allée faire des 

études à l’université. 

Et comment c’était pour vous à l’école élémentaire comme élève ? A l’école élémentaire ? 

Au lycée ? 

A vrai dire, je ne me rappelle pas  beaucoup... c'est à dire... je n’ai pas une très bonne mémoire 

en général. Mais je ne me rappelle pas de beaucoup de choses de l’école élémentaire, c’est à dire, 

de la manière d’apprendre et d’enseigner là-bas. 

Dans de votre expérience. 

Dans mon expérience, j’ai l’impression qu’au collège j’ai commencé à comprendre davantage ce 

que je faisais, ce que je veux, c’est à dire plus au moins, de façon limitée bien sûr, mais au 

collège je sentais simplement que je voulais réussir et que je veux avancer etc. Même à l’école 

élémentaire je n’avais pas de bonnes notes... j’avais des notes pas trop… même en 6ème. Mais au 

collège, aussi à cause de notre répartition, à l’époque on faisait des classes de niveau, alors j’étais 

dans une classe, dans une bonne classe, alors la compétition a commencé en moi, et je voulais 

me démarquer et je voulais réussir etc. Alors c'est là-bas que  j’ai  commencé à regarder vers le 

lycée. Au lycée aussi, évidemment, j’ai été une excellente élève et j’ai eu de bonnes notes, j’ai 



360 

 

pris beaucoup d’unités au Bac, par rapport à là-bas… prendre trois fois cinq unités c’était énorme 

en 1998 chez nous au village, c’était énorme. 

Et comment êtes-vous arrivée dans la classe du niveau excellent si vous n’aviez pas eu de 

bonnes notes à l’école élémentaire ? 

Parce que là-bas on ne répartit pas vraiment selon les notes. C’est aussi selon les contacts. Et 

mon frère enseignait là-bas, mon frère du côté de mon père enseignait là-bas au collège alors il 

m’a mise dans les classes des forts… Mais c’était bien, parce que si je n’avais pas été pas là-bas, 

je ne sais pas si… parce que vraiment, ça aurait probablement changé beaucoup de choses. 

Oui, tout à fait. Et vous vous souvenez de personnes importantes, de profs importants, de 

personnes importantes de cette époque-là ? De l’enfance ? De l’adolescence ? 

A vrai dire je me souviens des personnes arriérées de l’enfance. 

Arriérées ? 

Des profs arriérés. Nous avions un prof principal en 4ème il me semble, ou en 3ème, je ne sais pas, 

il  a été notre prof principal pendant deux ans de suite, et c’était un prof principal qui s’occupait 

sans cesse de comment montrer la salle de classe de la meilleure façon, de comment… je ne sais 

pas, qu’il n’y ait pas d'endroits vides dans la classe, tout plein de dessins, tout… mais il ne 

s’occupait pas de nous vraiment. Il était vraiment agressif. Il ne nous frappait pas mais 

vraiment... des cris, de la violence verbale etc. 

(…) 

Donc on a eu un prof principal, je me souviens de lui jusqu’à aujourd’hui, même mon conjoint… 

ce prof enseignait et à Qalansawe et à Kafr Qasim, donc mon conjoint était aussi son élève, eh 

bien lui aussi se souvient de lui… 

C’est vrai ? 

Alors on parle de lui, parfois on se souvient de lui. C’était vraiment catastrophique. Mais il y a 

eu… il y a eu de bons profs, mais je me connecte plus à l’époque du lycée. Au lycée j’ai eu 

vraiment… il y a eu des profs qui m’ont beaucoup influencé, c’est à dire qu’ils regardaient, ils 



361 

 

nous parlaient d'égal à égal , qui étaient comme des amis, on pouvait exprimer nos opinions avec 

eux, on pouvait parler avec eux librement. Et vraiment, ces profs nous ont poussé à réussir, à 

cause de leur attitude, j'en suis sûre. Il y a eu des profs pour qui on voulait vraiment obtenir de 

bonnes notes, pour eux, parce qu’on sentait vraiment qu’ils nous aimaient, qu’ils voulaient qu’on 

réussisse, ils ont fait de grands efforts au-delà des heures d’école habituelles, ils nous faisaient 

venir  pour nous entraîner et je ne sais quoi. L’une des profs qui m’a enseignée c’est une prof de 

maths qui, aujourd’hui, est directrice au village, à Qalansawe, proviseure, mais le problème est 

qu’elle a été proviseure pendant un an puis, à cause des histoires politiques locales, on l’a 

remplacée par un nouveau proviseur, je le dit avec regret. Alors c’est pour ça que je vous dis, 

ceux qui sont bons n’arrivent pas tous à un bon endroit, à la bonne position qui leur correspond, 

et c’est dommage. 

Et plus tard, quand vous avez terminé le lycée, vous avez décidé d’aller à l’université ou 

bien vous avez fait une pause ? 

J’ai fait une pause d’un an, j’ai travaillé dans le village aussi, j’ai donné des cours particuliers et 

j’ai travaillé, on avait une sorte de musée qui appartenait à la MJC243 où j’ai travaillé comme ça 

l’après-midi et… c’est à dire, je n’ai pas économisé de l’argent, mais pour avoir l’expérience de 

travail etc. Puis j’ai simplement rempli les formulaires, les ai envoyés, c’est à dire, je n’ai pas 

réfléchi deux fois, je voulais (aller à) Jérusalem, je ne pensais pas (aller à) à Tel Aviv, peut être 

parce que ma sœur aînée était à Jérusalem, je ne sais pas. 

Mais votre premier choix, être assistante sociale, c’est à cause de votre sœur ? 

Oui. Non, pas seulement parce que j’aime ce métier, aussi parce que j’ai compris qu’il y avait du 

travail pour les assistants… Aujourd’hui il n’y a pas de travail, aujourd’hui il n’y a pas d’argent, 

mais à l’époque, dans le secteur arabe, il y avait vraiment… une sorte de... l’assistanat social a 

pris, tout le monde voulait l’étudier, pas seulement moi. A l’époque, tous les gens qui faisaient 

des études de sociologie avec moi, tous disaient, nous voulons passer l’examen psychométrique 

pour être admis en assistanat social. C’est à dire, c’était tout le monde, parce que c’est un 

métier… c’est un métier et non pas une science, vous savez, avec laquelle on ne sait pas quoi 

                                                
243 Il s’agit du musée pour la commémoration du massacre des habitants de Kafr Qasim perpétré 
par l’armée israélienne en 1956, où 43 personnes ont été assassinées. 



362 

 

faire plus tard, surtout chez nous, dans le secteur arabe quoi. Donc… puis voilà, il s’est avéré que 

je n’ai pas été admise, je me suis retrouvée ailleurs. 

Mais vous  vous vous êtes retrouvée... mais c’était un choix en fin de compte ? 

En fin de compte c’était un choix, c’est ce que je voulais dire. Au début ce n’était pas un choix, 

mais après, plus tard, pendant la quatrième année j’ai commencé à m’attacher vraiment à ce sujet 

de la sociologie. J’aimais ça, j’aimais l’élément critique, la critique de la religion, la critique 

de… de tout quoi, par rapport aux femmes, et au féminisme. Vous savez, c’est énormément de 

choses, la sociologie ce sont d'autres lunettes et comme ça vous voyez des choses, surtout si vous 

venez d’un endroit où… où on prend tout comme allant de soi, comme s’il n’y a aucune 

objection à… 

Vous parlez de la société arabe ou de la société israélienne ? 

La société arabe, la société arabe en particulier. La société israélienne, c’est plus tard que j'y suis 

entrée et que je l'ai côtoyée, mais dans la société israélienne aussi, c’est clair, c'est clair. Mais de 

l’endroit d’où je venais, comme jeune femme arabe venue d’un endroit… pas un endroit arriéré, 

mais je… à l’époque on ne comprenait pas  à quel niveau nous ne… à quel niveau nous ne 

comprenions pas ce qui se passait chez nous. Vraiment, à l’époque tout allait de soi, tout le 

monde était comme ça. Mais quand vous sortez et que vous écoutez, vous comprenez comment 

les choses sont faites. J’ai toujours une critique des choses, je ne dis pas que je prends tout ce que 

j’ai appris, aujourd’hui aussi je suis toujours… je négocie avec ces théories et avec cette critique, 

c’est à dire, je ne suis pas d’accord à cent pour cent. Je prends les choses… c’est seulement 

depuis l’année dernière que je porte le foulard, je n’étais pas religieuse. Et aujourd’hui non plus, 

je ne suis pas religieuse. 

Hijab, pas foulard. 

Voile c’est plus, je n’aime pas ce mot. 

Vous n’aimez pas ? Ok. Parce que foulard c’est jusque là. 

Et foulard, j’aime. Mais hijab c’est plus… ça vient du mot Hjab, un mot qui signifie bloquer, 

arrêter, je n’aime pas ce mot. Mais aussi je… bien que je porte un foulard, je ne me sens pas 



363 

 

enchaînée, je ne me sens pas enchaînée aujourd’hui, je fais ce que je veux, c’est à dire dont je 

suis convaincue que c'est bien pour moi. 

Alors pourquoi vous le portez ? 

Parce que j’ai été convaincue… parce que je me suis rapprochée un peu de Dieu, et j’ai senti 

qu’en fin de compte... que... C’est à dire, moi, de mon point de vue, avec mon interprétation, et 

aussi après avoir étudié la sociologie et tout le postmodernisme et la postcritique aujourd’hui, 

tout est ébranlé et il n’y a rien que vous pouvez attraper et vous sentir en sécurité et sentir qu’il y 

a une vérité sur laquelle on peut compter et qu'on peut… en fait, la question de toute personne, 

c’est à dire, pourquoi je suis ici ? Pourquoi je vis ? Vers où je vais ? Ça, tout le monde se le 

demande, ce n’est pas lié à la religion, c’est tout le monde. Alors chacun se pose ces questions, et 

chacun essaie de trouver les réponses qui correspondent, donc moi j’ai trouvé des réponses dans 

la religion, dans le Coran. Pas dans la religion chez les gens, pas chez les gens, je n’ai pas trouvé 

chez les gens. J’habite Kafr Qasim et le mouvement islamique est très fort à Kafr Qasim et je ne 

suis pas sympathisante, j’ai même envoyé mon fils à une autre école maternelle, une nouvelle 

maternelle, qui n’appartient pas au mouvement islamique, parce que je ne veux pas qu’il soit 

éduqué là-bas. Je ne suis pas convaincue par leur manière de faire, par leur manière de présenter 

ça, leur présentation (de la religion) ne me plaît pas. Et aussi parfois, quand mon fils rentre de 

l'école  avec certains messages, toujours … si j’ai l’occasion d’aller à la maternelle, alors je parle 

avec l’institutrice. Je n’aime pas, bien que j’aie l’air d’être religieuse, mais il y a des messages... 

je n’aime pas qu’ils soient transmis à mon fils. Ces messages où çà va de soi qu’il faut faire 

comme ça, bien que ce soit insignifiant, que ce ne soit pas quelque chose de principal dans la 

religion : et alors, s’il mange avec la main droite ou la main gauche ? Et alors ? C’est à dire, 

qu’est-ce que ça fait ? ça m’est égal ! Lui il écrit et il mange avec la main gauche et moi aussi, et 

alors ?... Quelle importance ? Alors ces choses-là... je n’aime pas çà... et dans le mouvement 

islamique ils sont toujours bloqués sur ces choses, et je n’aime pas ça. Alors j’ai une sorte de… 

je me suis  frayé mon propre chemin, mais ce n’est pas comme si j’avais fait une nouvelle 

religion bien sûr, mais j’ai lu, j’ai fait des recherches et j’ai compris… j’ai compris que, 

vraiment, il y a des choses qui sont des conventions sur lesquelles tout le monde est d’accord, et 

il y a des choses que les gens... chacun dit des choses différentes et ça ne fait pas de moi une non 

musulmane, je veux dire. Je suis musulmane et je suis croyante. 



364 

 

Mais vous avez eu… vous avez dit tout à l’heure que vous avez été exposée à beaucoup de 

théories, et au féminisme et au postmodernisme etc. Est-ce qu’il y a une vision quelconque 

de laquelle vous vous sentez plus proche ? 

Il n’y a pas une seule vision, vous prenez un peu de tout. Moi, sur le féminisme, je suis critique, 

aussi je… le féminisme est arrivé à un stade où il remet tout en question, il remet en question ce 

qu'est une femme et ce qu'est un homme et je ne… à vrai dire, j’ai des enfants, j’ai eu 

l’expérience de la grossesse et l’expérience de l’éducation des enfants, et je ne sens pas que c’est 

une chose qui… une partie c’est de la structuration, et une partie, évidemment… une partie c’est 

de la structuration mais il y a des choses qui, je sens, sont à l’intérieur, que Dieu m’a créée de 

cette façon, de cette façon pour que  moi aussi je donne naissance aux enfants, alors je ne peux 

pas accepter cette critique féministe radicale qui dit que… je ne sais pas, l’utérus et toute cette 

histoire, ce bazar autour de l’utérus, l’utérus de la femme. Je me sentais un peu proche à 

l’époque, comme ça, quand on apprenait Foucault, sur l’éducation par Foucault, je me sentais 

proche de sa critique, à l’époque on étudiait aussi Bourdieu et tout ça. Je ne me rappelle pas de 

beaucoup, mais les perceptions sont plus ou moins semblables d'une certaine façon, c’est à dire, 

et sur l’éducation et, en général, dans le domaine social en général, pas seulement dans 

l’éducation. C’est à dire, toujours regarder les choses, toujours regarder derrière les choses, 

comment les choses… les processus que des choses traversent pour, à la fin, ressembler à ça. 

Mais je me sens très proche… je suis très… j’ai étudié chez… c’est un professeur que j’aime 

vraiment et avec qui aussi parfois  je n’étais d’accord, c’est Philip Wexler si vous connaissez. 

Philip Wexler est un professeur venu des États-Unis, il a immigré en Israël récemment, il ne 

parle pas bien l’hébreu mais je l'ai eu comme prof dans quelques cours de master, c’est comme 

ça que j’ai été vraiment plus exposée à lui, comme ça j’ai pris trois cours avec lui. Un cours se 

concentrait beaucoup sur Weber sur l’histoire du changement et des agents du changement et 

tout cette histoire. Et je me suis sentie proche de ça parce que ce n’est… ce n’est pas exactement 

critique. Je me suis sentie plus proche de Weber parce que j'ai senti  qu’il y avait une possibilité 

de faire quelque chose, car si vous dites tout le temps que ça ce n’est pas bien, et ça c’est comme 

ça, et ça c’est de la structuration etc… alors qu’est-ce que vous pouvez… comment vous agissez 

sur le terrain ? Qu’est ce que vous faites ? Vous restez assis comme ça, vous commencez à 

attendre quoi ? Alors chez lui  on peut sentir qu’il y a un peu… que ce changement est possible, 

et je me suis plus connectée à ça. 



365 

 

Vous savez qu’il y a aussi un féminisme islamique ? 

Je sais. Je ne sais pas qu’est-ce que c’est qu’un féminisme… un féminisme islamique, c’est à 

dire, qu’est-ce que c’est le féminisme en général? Je peux dire que je suis féministe, et alors ? 

C’est à dire, c’est quoi le féminisme ? ça a commencé à être… du style : Et alors ?!  Est-ce qu’on 

doit être féminine?! Mais c’est… 

C’est vous qui le dites, c’est vous l’interviewée, ce n’est pas moi qui le dis. 

Je ne sais pas. Autrefois j’ai été militante féministe, et j’ai été très très active comme militante 

féministe, même dans ma thèse, quand j’ai essayé de faire une thèse, alors je suis allée vers un 

sujet plutôt sur le genre, sur la masculinité, j’ai essayé de faire une recherche sur la masculinité 

dans le mouvement islamique à l’université. Et j’ai participé à toutes sortes d’activités féministes 

à Jérusalem et en général. 

Dans le mouvement féministe à Jérusalem ? 

Le féminisme est lié à toutes sortes de mouvements, ce n’est pas seulement… parce qu’ici il n’y 

a pas de mouvement féministe qui soit seulement féministe. C’est à dire, le féminisme se trouve 

dans tous les mouvements, dans les mouvements politiques aussi. Parce que ce n’est pas… on ne 

peut pas séparer, mouvement politique, féministe, c’est partout. C’est à dire, politique contre 

l’occupation et aussi… Aujourd’hui, j’ai lu quelques livres de féministes islamiques, de Nawal 

Saadawi et je l’ai étudiée, mais je ne… je n’aime pas sa voie, je ne suis pas convaincue par sa 

voie, parce qu’elle est très agressive de mon point de vue et elle ne laisse pas de place à une autre 

opinion, d’un autre féminisme, d’un féminisme où il y a une acceptation, où il y a une objection 

mais où il y a aussi une acceptation. Mais tout n’est pas de l’objection quoi ! On doit... On doit... 

je veux dire… Je comprends qu’il y a des féministes islamiques, d’accord, je ne sais pas… je ne 

sais pas trop ce qu’elles disent, les féministes islamiques, mais je pense qu’en général, avec toute 

chose qui vient de l’extérieur, il faut toujours négocier, on ne peut pas la prendre comme un tout 

et dire voilà, mettez ça ici, et que ça réussisse, on ne peut pas. Comme la démocratie, comme 

toute chose, regardez ce qui se passe dans le monde… on ne peut pas. Parce que c’est un autre 

endroit et c’est une autre culture et c’est une autre façon de penser, et qui a dit que les façons de 

penser de l’Occident sont les bonnes, déjà ? C’est ça la critique ? C’est quoi ça ? Qui a dit que 



366 

 

l’Occident doit décider pour moi comment je dois réfléchir et comment je dois m’habiller et 

comment je dois… qu’est-ce que je dois faire en tant que femme, quoi ? 

Et à l’époque où vous avez étudié la sociologie, d’après ce que vous dites, les études vous 

ont beaucoup influencé, vous vous êtes intéressée à… 

Oui. 

Avez-vous entendu parler de quelqu’un du nom de Paulo Freire ? 

Oui, j’en ai entendu parler probablement, j’ai entendu ce nom. Je ne me rappelle pas de quoi 

exactement. Freire, oui. 

Et de la pédagogie critique non plus, vous ne vous en rappelez pas ? 

Rappelez moi des choses... peut-être. 

Par exemple, ce sujet de… En général, je peux dire que la pédagogie critique parle des 

processus d’oppression qui existent dans le système éducatif et fait  toutes sortes de 

propositions, elle a une certaine méthodologie, et c’est exactement ce que j’étudie dans la 

thèse. 

La forme de l’organisation et comment c’est lié à l’oppression etc. ? 

Non, ça c’est plutôt Bourdieu en fait. 

Bourdieu. 

C’est plutôt la pédagogie, c’est plus une histoire d’éducation. 

L’éducation même. 

Oui. Pas l’organisation sociologique du système mais comment il opprime… 

Donc quels contenus il transmet ? 

Comment il transmet des contenus. 

Des méthodes d’enseignement ? 



367 

 

Oui, exactement. Des méthodes d’enseignement et aussi comment considérer l’élève et ainsi 

de suite. Vous n’avez pas étudié ça ? 

Peut être qu’on a un peu touché à ça, c’est comme ça que je… ça rappelle plutôt Rousseau, 

quelque chose comme ça, n’est-ce pas ? C’est plutôt de la philosophie, non ? 

C’est un peu plus au niveau philosophique, mais pas seulement, il y a aussi le niveau de la 

pratique. 

Je ne me souviens pas de tout ce que j’ai appris… seulement à peu près. 

Non, je demande simplement parce que vous vous souvenez d’une partie. 

Une partie des choses, mais plus dans la direction sociale, pas éducative. Parce que je ne me suis 

pas tellement intéressée à l’école. A l’époque, quand j’ai étudié la sociologie, je me suis plus 

intéressée aux histoires de religion, d’armée, des choses plus… je ne sais pas, dans les relations 

entre les gens, dans les relations entre les classes et des choses comme ça, des cultures… mais 

pas... pas à l'école, pas l’éducation, je n’ai pas tellement aimé l’éducation. Même en sociologie 

de l’éducation, je ne voulais pas travailler sur l’école, je suis allée faire des entretiens avec des 

étudiants à l’université, parce que, je ne sais pas, je ne me suis pas branchée. 

Et quand même, vous avez choisi d’être enseignante. 

Quand même. Écoutez, ça commence par un manque de choix. 

Ok. 

Ça commence par un manque de choix mais ça ne veut rien dire, si ça commence par un manque 

de choix, que vous ne pouvez pas faire quelque chose (de significatif), ou que vous ne voulez pas 

faire y quelque chose. Ce n’est pas vrai. Même si on commence par manque de choix, parce que, 

vraiment, nous n’avons pas de choix en tant qu’arabes ici, on va travailler dans quoi ? Moi, j’ai 

terminé la sociologie et l’éducation, qu’est-ce que je vais faire avec ça ? Même avec un master, 

qu’est-ce que je vais faire avec ça ? Si je n’ai pas un doctorat, je ne peux pas enseigner dans des 

facultés universitaires ou quelque chose comme ça, alors quoi ? Je travaille dans toutes sortes 

d’autres boulots, mais quand même, il faut avoir quelque chose pour aussi subvenir à ses besoins. 

Quelque chose en rapport avec vos études, où vous pouvez faire quelque chose avec vos études, 



368 

 

que vous n’ayez pas l’impression d’avoir fait des études pour rien. Parfois j’ai cette impression, 

une certaine frustration quand je ne peux pas créer, j’ai cette impression, que j’ai fait des études 

pour rien. 

Et vous avez l’impression que vous ne pouvez pas créer dans l’éducation ? 

Parfois j’essaie, mais je n’ai pas… pas au niveau global, peut-être au niveau de ma classe. 

Comme professeure principale. 

Mais toujours… Je vais vous donner un exemple, par exemple, comme prof principale. Moi, 

comme prof principale, j’ai une heure d’éducation. Dans cette heure d’éducation j’ai une grande 

liberté de faire passer des contenus… je ne sais pas, toutes sortes de choses, créer des choses où 

changer des choses, changer… mais le problème est, par exemple, dans cette heure d’éducation, 

on vous invente un nouveau programme dans les écoles, dans le système d’éducation, qui 

s’appelle « la clé du cœur ». Et ça, c’est quoi, c’est enseigner en fait des valeurs aux enfants. Et 

qui décide des valeurs ? Le ministère de l’éducation vous dit telle valeur et telle valeur et cette 

valeur, vous les enseignerez dans la classe, et non seulement ça, vous utiliserez les fiches 

pédagogiques sur comment faire passer ces valeurs. 

Vous n’êtes pas d’accord alors avec les… 

Je suis d’accord avec les valeurs, mais je ne suis pas d’accord avec la contrainte. Contrainte. 

Comme : venir dire au prof qu’il doit faire passer cette valeur et cette valeur et cette valeur, et 

seulement celles-ci, et d’une certaine manière, et avec certaines fiches pédagogiques et par des 

activités superficielles de coloriage et je ne sais quoi… c’est à dire, dire au prof : tu… On a pris 

l’éducation – il y a les programmes scolaires, et on prend les valeurs aussi, toi (le prof) tu n'as 

pas le droit de toucher aux valeurs. Les valeurs c’est quelque chose qui appartient au ministère 

de l’éducation – tu n’y touches pas, tu  n’as pas de mandat là-dessus non plus. 

Alors qu’est-ce que vous faites en tant qu’enseignante ? 

Qu’est-ce que je fais avec ça ? 

Avec les enfants. 



369 

 

Moi, dans le temps que j’ai… dans le temps que j’ai parce que il n’y a pas beaucoup de temps, 

car vous avez des cours… vous avez des cours pour gérer la classe… à l’intérieur de l’école, je 

vous dis du point de vue du terrain vraiment, ce qui se passe. Vous avez des cours où vous devez 

enseigner, vous n’enseignez pas seulement à votre classe, vous enseignez l’hébreu à toutes sortes 

de classes, vous avez un programme à faire passer. Vous avez des cours où vous gérez la classe, 

et dans la gestion de classe… dans la gestion de classe aussi, c’est une question… 

Vous enseignez l’hébreu ? 

J’enseigne l’hébreu, et j’enseigne aussi, dans la classe où je suis prof principale, d’autres choses 

la sécurité routière, l’informatique, toutes sortes de choses qui sont… CE1, en CE1. Alors dans 

la gestion de classe, dans cette heure d’éducation, on vous a mis ce programme « la clé du 

cœur », sur ces valeurs. Et dans la gestion de classe,  deux heures hebdomadaires, on vous a dit 

aussi que vous deviez diviser la classe en groupes pour faire passer le programme « la clé du 

cœur », qui a un sous-programme que je dois faire passer aux groupes, avec des fiches etc. etc. 

Là, on peut faire quelque chose, avec des fiches, et entretenir une conversation avec l’enfant et 

s’éloigner un peu du sujet comme ça, mais ce n’est toujours pas beaucoup, et vous avez les 

heures individuelles où vous devez enseigner des contenus  aux groupes de suivi individuel : 

l’hébreu, l’arabe, toutes sortes de choses. Et alors il ne me reste pas beaucoup de temps, il me 

reste trois heures de présence244, il faut que je me repose aussi...cinq jours par semaine. C’est à 

dire, qu’est-ce qu’il me reste ? Quand est-ce que je vais faire de la création ? C’est ça la 

situation, c’est à dire, je ne vais pas faire la petite maligne… 

Et à HILA c’est différent ? 

A Hila, oui. 

Pourquoi ? 

Parce que… parce que la bureaucratie n’est pas encore tellement forte ici. Il me semble que, 

quand la bureaucratie s’empare des choses, l’oppression commence. Et ici il y a de la place, il y a 

une sorte de marge de manœuvre, où vous pouvez travailler et vous amener à créer quelque 

                                                
244 Heures qui ne sont pas comptées, données aux professeurs principaux et aux mères de famille. 



370 

 

chose, et avoir des liens avec des gens sans être un robot qui fait un deux trois, c’est à dire... il 

n’y a pas ça. J’éprouve plus de satisfaction ici. Je n’éprouve pas de satisfaction à l’école. 

Et ici vous êtes enseignante aussi ? 

Je suis enseignante-accompagnatrice. J’ai travaillé pendant trois ans comme enseignante 

normale, et cette année je suis enseignante-accompagnatrice, c’est à dire, je suis plus… dans les 

programmes et les parcours et… Ici, la répartition des rôles n’est pas tellement claire, c’est à 

dire, on fait, on aide, nous tous, c’est une coopération entre tout le monde, alors tout le monde 

fait tout. 

Et ici vous avez l’impression d’avoir plus d’espace ? 

J’ai l’impression, j’ai de l’énergie et de la force. La force, c’est à dire pas dans le mauvais sens 

du mot. Une voix, une autorité, une possibilité de faire, c’est à dire de changer, de créer des 

choses, venir dire Je veux ça, faisons comme ça et comme ça. Là-bas il n’y a pas çà, je ne peux 

pas. En tant que prof principale non plus je ne peux pas venir et dire que je veux faire comme ça 

avec ma classe, et faire une sortie, faire passer un certain programme ou faire passer certains 

contenus. Je ne peux pas faire ça, parce qu’un prof là-bas c’est juste quelqu’un qui travaille dans 

le système mais qui n’a pas de voix, et aussi, tout le temps c’est… systématiquement, on vous 

fait simplement taire systématiquement. Vous ne pouvez rien dire. 

Le système fait taire ? 

Le système, le directeur. C’est à dire… je ne vais pas faire des commérages sur mon directeur, 

mais je veux dire, de façon générale, les directeurs, pas tous évidemment… chez nous dans le 

secteur arabe il y a un problème de gestion, parce qu’un directeur chez nous prend ça avec 

agressivité, en pensant que l’autorité c’est le contrôle, et ça, ce n’est pas l’autorité, c’est prendre 

le contrôle, prendre le plus de contrôle, avoir le dernier mot. Si vous venez dire autre chose, alors 

vous n’êtes pas correct. Pas seulement ça,  on vous fait taire et vous êtes aussi puni d’une 

certaine manière. 

Oui. Vous avez dit tout à l’heure que le question  professionnelle, c’est à dire la 

spécialisation dans une discipline, est moins importante. 



371 

 

Oui, parce que je fais l’expérience et je vois. Je suis en contact avec des enseignants, je vois… je 

vois des gens enseigner, et je vois le système, comment il n’écoute pas cette question, n’écoute 

pas et ne vois pas, il ne veut même pas voir. Je vois des enseignants qui ont une spécialisation et 

qui n’enseignent pas, ils n’enseignent pas. Il y a des enseignants qui ont une spécialisation et qui 

ont des diplômes mais ils n’enseignent pas, ils sont là et ils n’enseignent pas. Ils disent, Je viens, 

je fais le minimum et je m’en vais. Et ils le disent, c’est à dire, ce n’est pas quelque chose… 

Justement, le système ne fait pas taire cette voix-là, qui dit, je viens, je fais le minimum et je m’en 

vais, il ne la fait pas taire. Et justement les gens qui veulent faire plus où apporter autre chose, on 

les fait taire. Les gens qui disent, je ferai le minimum, ou qui font moins que ce qui est exigé, ça 

c’est correct. 

Il n’y a pas de sanction pour ces gens-là ? 

Ce n’est pas une majorité, c’est à dire, je ne dis pas que la majorité des profs font comme ça, 

mais je vous dis, il y a ceux-ci et il y a ceux-là, et je vous dis ce que le système fait avec ceux-ci, 

et ce qu’il fait avec ceux-là. 

Oui. Quelles sont alors les qualités, à votre avis, d’un bon enseignant ? D’après votre 

expérience. 

Un bon enseignant. Tout d’abord il faut les conditions. Avant qu’il soit un bon enseignant, il faut 

les conditions. Parce que, même si vous êtes bon, si vous n’avez pas les conditions, alors vous ne 

pourrez pas sentir que vous êtes bon. Parce que, si vous êtes un bon enseignant et que vous avez 

une spécialisation, même si vous avez une spécialisation, et que vous avez une vision et un 

agenda éducatifs et je ne sais quoi et toute cette histoire, mais que vous n’avez pas de place, que 

vous n’avez pas la possibilité de faire entendre votre voix, que personne ne vous écoute et que 

vous n’avez pas le temps… du point de vue du temps, des heures où vous pouvez faire, parce que 

dans toutes les heures on a mis toutes sortes de programmes divers et variés pour les remplir et 

que la personne n’a pas de place pour exprimer autre chose, alors c’est dur d'agir. Alors, si les 

conditions changent, et si vraiment il est possible de vraiment donner une voix à l’enseignant, ce 

qu’il n’a pas maintenant, alors un bon enseignant à mon avis c’est un enseignant qui est… je ne 

pense  pas qu’il est seulement… une spécialisation c’est bien, si vous enseignez les maths vous 

devez avoir une spécialisation, une spécialisation c’est bien, mais il doit aussi avoir une certaine 



372 

 

vision de l’éducation, c’est à dire : ce qu’il veut faire, quoi. C’est à dire, vous venez seulement 

faire quelques heures et partir ? Vous devez sentir que vous êtes un maillon dans quelque chose, 

dans une certaine chaîne, pas la chaîne de la bureaucratie mais une chaîne de l’avenir de ces 

enfants. Vous êtes un maillon, vous leur construisez l’avenir. Si vous n’avez pas l’impression 

d’être quelqu’un de signifiant... si vous n’avez pas l’impression d’être quelqu’un de signifiant, 

alors vous ne pouvez rien faire,  rien créer,  rien changer chez les enfants. Tout d’abord vous 

devez être convaincu que vous pouvez, dans une certaine mesure… que vous pouvez… que vous 

êtes important pour eux. Et si vous avez cette impression, alors vous le prenez avec 

responsabilité, genre c’est une grande responsabilité. C’est à dire, chaque mot et chaque chose 

que vous dites, ça s’entend autrement du côté des enfants, surtout si ce sont de petits enfants. De 

grands enfants aussi, en vérité tous, pas seulement les petits enfants, les grands aussi. Il me 

semble qu’un bon enseignant doit être… comment on dit ça en hébreu… 

Dites-le en arabe. 

Mouthakaf. C’est quoi mouthakaf en hébreu ? Qui connaît tout sur tout,  pas seulement dans sa 

spécialisation. 

Connaissance du monde ? 

Oui, il doit avoir une connaissance générale, il doit avoir une opinion, pas seulement une 

connaissance, une opinion sur ce qui se passe autour de lui en général, du point de vue social, du 

point de vue politique, il doit avoir une opinion. Je ne dis pas qu’il doit apporter cette opinion et 

convaincre les élèves, mais il doit avoir, en tant que personne… qu’il ait l’impression d’être une 

personne avec une opinion, avec une perspective, je ne sais pas… c’est à dire, ne pas avoir 

l’impression d’être quelconque, ça inférioriserait l’enseignant, comme s'il était sans rien. Du 

point de vue professionnel, il doit écouter, il doit écouter. 

Ecouter les enfants ? 

Les enfants, il doit écouter les enfants. Les parents aussi, parce qu’il y a des gens qui n’écoutent 

pas les parents... Euh... ok... mais ils n’écoutent pas. Surtout chez nous  à Ramla, c’est une ville 

où il y a… on peut définir ça comme… elle a une difficulté d’apprentissage, d’attention et de 

concentration, la ville même. On ne s'écoute pas l’un l’autre. Pas d’attention, pas de 



373 

 

concentration. J’ai l’impression que les parents veulent que quelqu’un les écoute, et je compte 

énormément dessus. Moi, justement j’essaie beaucoup beaucoup de créer comme ça des liens 

forts avec les parents, on peut les faire rentrer dans le processus, je veux dire : qu’ils s’engagent 

dans le processus de leurs enfants. Parce que, vraiment, ce n’est pas facile, la situation est 

difficile, économiquement, socialement, tout… des gens dont une partie n’a même pas terminé le 

lycée, une grande partie aussi qui ne savent pas lire et écrire et qui ne peuvent pas aider leurs 

enfants à lire et à préparer les devoirs et qui font venir des proches de la famille (pour ça). Il y en 

a énormément comme ça. Des problèmes sociaux bien sûr, beaucoup de divorces, beaucoup de 

violence, beaucoup de problèmes. Et j’essaie d’écouter les parents, car je me dis, si je fais un lien 

avec les parents alors les parents peuvent m’aider plus, ils auront un lien avec moi et ils n’auront 

pas l’impression que… parce qu’une grande partie des parents qui ont l’impression que l’école 

c’est mauvais, c’est quelque chose… c’est l’ennemi, quoi : tout le temps elle présente les parents 

de façon mauvaise. Il y a des parents qui ont cette impression et qui luttent contre l’école, pour 

chaque petit problème ils viennent et ils crient, c’est à dire, ils sont simplement « saturés » contre 

l’école car ils sont convaincus que l’école n’œuvre pas en faveur de leurs enfants. C’est leur 

vision. Et je pense que si j’arrive à faire un lien avec les parents, et s’ils ont l’impression que je 

m’identifie avec eux, que je les comprends, les écoutes, ils peuvent mieux s’engager dans le 

processus. Parce que si vous n’êtes pas… en tant que parent, si vous avez l’impression que c’est 

un endroit ennemi et hostile et je ne sais quoi, vous ne pouvez pas soutenir votre enfant, vous ne 

pouvez pas l’aider, vous ne pouvez pas l’écouter. Alors c’est plutôt écouter, je pense… un bon 

enseignant, surtout dans la population avec laquelle je travaille, doit écouter plus. S’en occuper 

c’est un problème parce que vous êtes enchaîné, vous ne pouvez pas trop intervenir, et chaque 

intervention de votre part peut se retourner contre vous. Alors j’essaie d’intervenir de façon 

limitée, comme ça je ne rentre pas trop en profondeur, j’essaie de garder une certaine limite. 

Et qu'est ce que çà veut dire, être un bon enseignant à HILA ? 

Un bon enseignant à HILA ? A vrai dire, c’est la même chose, ce n’est pas différent, c’est la 

même chose. C’est à dire, ici aussi vous devez avoir une opinion et une connaissance générale, 

parce qu’ici vous êtes encore plus… parce que vous rencontrez des élèves, pas des enfants, des 

grands, ils connaissent le grand monde, ils travaillent, ils vont, ils sortent etc. Vous ne pouvez 

pas venir parler avec eux comme avec des petits enfants, parce que ce n’est pas à égalité et ils le 



374 

 

sentent immédiatement et ils vous repoussent. Alors ici, vous devez simplement parler plus les 

yeux dans les yeux et parler leur langage. Ça ne veut pas dire que leur langage soit différent du 

nôtre, mais vraiment essayer de faire un lien aux choses qui les intéressent, et de là, travailler 

pour changer. C’est à dire, ne pas venir et immédiatement s’opposer, et ouvrir le… comment on 

dit… 

Les blessures ? 

Les blessures, les… la chose qu’on met dans le placard … Je veux dire, ne pas arriver et trop 

creuser. Je pense qu’ici il faut d’abord… un bon enseignant doit accepter, savoir accepter, tout 

d’abord savoir accepter et écouter, et toujours laisser l’élève parler et ne pas essayer de creuser. 

S’il veut parler, il parlera. S’il ne veut pas, alors qu’il n’ait pas trop l’impression d’être chez le 

psy, c’est à dire pas ça. 

Et comment vous expliquez que, à HILA, les enfants, les jeunes garçons et filles obtiennent 

des résultats, malgré le fait qu’ils ont abandonné le système scolaire. 

Je ne dis pas qu’ils obtiennent… quoi, des résultats de point de vue scolaire ? 

Oui. 

Je ne dis pas qu’ils obtiennent des résultats de point de vue scolaire, je ne pense pas du tout que 

c’est ça l’idée générale, je pense. 

Mais ? 

Je pense que tout d’abord, les préparer à une vie saine et normale… maintenant c’est quoi 

normale… qu’ils puissent se débrouiller tous seuls, mais se débrouiller, ça veut dire réussir, pas 

spécialement de point de vue scolaire, quoi, s’il a passé le Bac intégral, alors? Et celui qui n’a 

pas de Bac intégral ou qui n’a pas de Bac, chez HILA, alors il n’est pas bon ? Il n’a pas réussi ? 

Je ne pense pas. 

(Téléphone) 



375 

 

Il y a des élèves qui ne passent pas le Bac et il y a des élèves qui n’arrivent pas au Bac, mais je 

pense que ce que nous faisons ici c’est très important. Si cet enfant reste dans la rue, où va-t-il 

arriver ? 

C’est à dire, vous dites que le principal c’est de les éduquer pour qu’ils mènent une vie plus 

normative ? 

Oui, leur donner des outils, leur donner les outils pour se débrouiller dans la vie, comment 

chercher du travail, comment parler avec votre patron au travail en général, que faire s’il ne veut 

pas vous payer, c’est à dire des choses très basiques comme ça,  comment se débrouille,quoi. 

Parce que ces élèves, somme toute, ils ont 15, 16 ans, qu’est-ce que c’est ? A quel point  

connaissent-ils la réalité autour ? Et pas seulement pour les histoires de travail, mais en général, 

car il y a beaucoup de dangers aujourd’hui, et les élèves, justement les élèves qui abandonnent 

(les études), je pense… je pense, je ne dis pas que tous, mais les élèves qui abandonnent ne sont 

justement pas les problématiques, ils sont justement très fragiles et sensibles, ceux qui 

abandonnent l’école. Parce que… vraiment, ça me fait rire quand je rencontre des élèves ici, je 

me dis, mon dieu, quels enfants, comment se fait-il qu'ils aient quitté? Comment  ont-ils 

abandonné ? Comment ? Tellement doux… je ne sais pas. Et justement ceux qui sont sensibles, 

fragiles, ceux que le système éjecte tout simplement, parce qu’on ne les écoute pas, et ces élèves 

on ne les écoute pas parce qu’ils ne savent pas se mettre en avant, ils ne disent rien, ils n’ont pas 

de voix, alors ils se tournent... les élèves eux-mêmes, puisque personne ne les écoute ni on 

écoute leurs besoins... vers d’autres choses, vers une autre manière de considérer l’école. Puis le 

système, au lieu de s’en occuper, les éjecte ou bien leur dit, Venez une fois par semaine, comme 

ça ils peuvent rester inscrits dans l’école, et voilà.245 

Mais il y a quand même la formation à HILA. 

Bien sûr. Je pense que si vous écoutez l’enfant, et que l’enfant fait un lien avec vous, qu’il a 

l’impression que vous le comprenez, que vous vous identifiez avec lui et que vous voulez le 

meilleur pour lui, alors bien sûr que vous pouvez l’engager vers sa réussite scolaire, bien sûr. 

C’est à dire, je rencontre des élèves et je vois vraiment que quand ces élèves… c’est quelque 
                                                
245 Pratique illégale, courante surtout dans les écoles marginalisées, qui consiste à exiger de 
l’élève qu'il ne vienne qu'une fois par semaine ou par mois. A la fin de l’année il reçoit un 
diplôme pour de prétendus résultats. Ainsi, il ne « dérange » pas le système. 



376 

 

chose qui va toujours en parallèle… un élève commence à s’ouvrir, à sortir de cet enfermement, 

de ce antagonisme, il commence un peu à s’ouvrir parce qu’il sent que les gens lui parlent à 

hauteur des yeux et qu’ils le respectent, qu’ils le traitent … pas comme dans  l’enseignement en 

classe, quoi. On sait très bien ce que c'est l’enseignement en classe, et quand même, vous avez 

beau être un bon prof en classe, vous êtes toujours dans le système… la forme même de 

l’enseignement en classe est toujours oppressive. Il n’y a rien à faire. Mais ici il se sent… il ne se 

sent pas soumis ou opprimé ou que quelqu’un l’oblige. Il y a toujours une négociation entre 

l’élève et son prof principal, tout le temps, sur ce qu’il va apprendre, qu’est-ce que vous voulez 

apprendre, qu’est-ce que vous voulez devenir, en quoi je peux vous aider, qu’est-ce que vous 

aussi, vous pouvez me donner, qu’est-ce que je peux… je veux écouter et entendre ce que vous 

voulez me dire aussi, qu’est-ce que vous pouvez me donner à moi comme prof, d'enfant à prof. 

Alors je pense que les deux choses vont en parallèle, parce que si l’élève se sent à l’aise, il 

commence à se donner plus au travail scolaire. Car là-bas (à l’école) il ne s’est pas donné au 

travail scolaire parce qu’il n’a pas eu l’impression d’avoir sa place, ou que quelqu’un voulait de 

lui, ou que quelqu’un l’écoutait, parce qu’il n’y avait pas ça, alors pourquoi ferait-t-il des efforts 

de point de vue scolaire ? C’est à dire, quelle pourrait être la motivation ? D’où viendrait la 

motivation ? Je pense qu'une activité, plus dans le sens social et émotionnel, avec l’enfant, peut 

l’ouvrir à être… l’engager vers la scolarité. 

Je vais revenir à la formation que vous donnez à Abou Gosh via cette association. Quel est 

l’objectif de la formation ? De ce cours ? De cette formation continue ? 

La formation… il y a eu deux formations cette année. La première formation ce sont deux sujets, 

mais qui traitent de la dignité humaine. Le premier sujet c’était la dignité humaine, une façon de 

donner aux profs des outils pour comprendre ce qui se passe sur le terrain. Quand vous dites qu’il 

y a un problème, vous voulez alors… par exemple, il y a de la violence à l’école. Alors nous, ce 

qu’on voulait faire passer aux enseignants, c’est que ce problème est le fruit d’un processus. 

Comment remonter à son origine et est-ce qu’il y a la possibilité de traiter l’origine. Nous ne 

venons pas dire comment traiter, nous essayons de leur donner la compréhension ou une façon de 

réfléchir pour pouvoir remonter à l’origine du problème, non pas traiter le problème même, parce 

que c’est toujours lié à l’école, à la population, aux profs mêmes, à leur autorité, au proviseur, à 

tout ça. Alors simplement, on leur transmet une méthode pour comprendre ce qui se passe à 



377 

 

l’école, comment c’est lié à nous en tant que membres de l’équipe et de la direction, à ce que 

l’école projette, comment les élèves comprennent ça et comment ils réagissent à ça, et comment 

parfois ce qu’on projette n’est pas… c’est déformé et pas clair, c’est à cause de ça que parfois 

des problèmes arrivent, la violence, et toutes sortes de problèmes, et c’est toujours lié à une 

certaine incompréhension. 

Et comment les enseignants se sentent dans ces ateliers ? 

Il y a eu… ce sont deux ateliers. Le premier atelier, on a eu l’impression… j’ai animé avec une 

autre animatrice juive, et il y a eu un problème là-bas parce que les enseignants ont poussé tout le 

temps dans le sens de : la direction n’est pas bonne, la direction ne nous donne pas de voix, la 

direction nous opprime. C’est à dire, il y avait plus de colère sur la direction même, c’est à dire, 

le problème c'est  la direction, elle n’écoute tout simplement pas les profs, elle ne résout pas les 

problèmes, elle essaie d’aller avec les parents contre les profs et essaie de satisfaire les parents. 

Et aussi le… les deux formations sont à Abou Gosh, et la rencontre, le deuxième atelier c’était 

dans un lycée. Le deuxième atelier c’est sur un climat scolaire respectueux, cet atelier s’est fait 

en coopération avec Nouvel Horizon246. C’est un autre atelier mais on a essayé… vous savez, 

pour faire admettre cette formation dans le cadre du Nouvel Horizon il faut adapter toutes sortes 

de choses. Alors là-bas, c’était dans une école qui comprend un collège et un lycée. J’ai travaillé 

avec les enseignants du collège polyvalent, avec leur proviseure, et justement là-bas c’était un 

atelier complètement différent parce que leur direction était complètement différente. La 

proviseure écoute attentivement, elle leur parle à égalité, entend leur voix, les laisse parler, les 

laisse s’exprimer et leur donne licence, c’est à dire une marge de manœuvre pour faire quelque 

chose. Ça ne veut pas dire qu’elle n’est pas forte, elle est très forte, mais elle donne de son 

pouvoir, de sa force, elle donne, c’est à dire, ça vient d’une attitude sans peur. Et il y a une 

coopération exceptionnelle entre les enseignants et la proviseure là-bas, mais il reste toujours le 

problème, ils essayent de faire quelque chose et de comprendre pourquoi le problème en est là où 

il en est, c’est à dire comment on en est arrivé là et comment nous pouvons le résoudre. Mais là-

bas aussi, il y avait quelque chose en commun (avec le premier atelier), qui est cette histoire 

d’intervention des parents, et  où l’enseignant a les mains liées, il n’a rien à faire, c’est à dire, 

                                                
246 en hébreu : Ofek Hadash,  nom d’une réforme de l’éducation qui vise à améliorer le statut et 
le salaire des enseignants ainsi que les espaces de travail et d’étude. 



378 

 

qu’est-ce qu’il peut faire. Il peut changer, mais il est toujours attaché, il ne peut pas mener de 

grandes démarches ou trop intervenir. Et même si l’école a un règlement, si on dit que le 

règlement même ne peut… qu’on ne puisse pas l’appliquer car il y a des parents qui sont plus 

forts, qui empêchent simplement la punition de leurs enfants, alors tous les élèves sentent qu’il y 

a une inégalité ici et ils ne savent pas quoi faire face à ça. Parce que, tout simplement, si vous 

intervenez, vous êtes membre de la population aussi, membre du village, alors vous ne pouvez 

pas intervenir et d'une certaine manière s’opposer, ça vous nuit. Que voulez-vous savoir encore ? 

C’est ce dont je me souviens. 

Beaucoup de choses, très bien. Alors vous dites… l’intention de ces ateliers c’est de changer 

un peu la conscience des enseignants par rapport à… 

C’est leur donner, ce qu’on appelle, des lunettes pour comprendre la réalité qui se produit à 

l’intérieur de l’école, s’il s’agit de problèmes d’atteinte au respect, donc toujours considérer une 

atteinte au respect comme quelque chose… pas comme un problème mais comme le résultat d’un 

problème, le résultat d’un problème, une incompréhension, un désordre ou un manque d'une 

certaine clarté dans les procédures ou dans l’attitude des enseignants ou dans l’attitude de la 

direction. C’est à dire, c’est toujours… ce qu’on appelle un « comportement », la violence c’est 

en fait un comportement, c’est une réaction, c’est la réaction en fait, ce n’est pas l’action. 

L’action vient avant. Pourquoi un problème de violence arrive ? Tout simplement, parce que 

l’interprétation… tout d’abord, quelque chose s’est passé dans l’école, l’interprétation de ça par 

les élèves était telle… ils ont compris, par exemple… par exemple, celui qui jette des ordures par 

terre, alors il y a des gens qui jettent, les profs ne font pas attention, c’est ce qui se passe, les 

profs n’y font pas attention, les élèves comprennent qu’on peut jeter alors ils jettent, et puis ça 

devient cyclique comme ça. Alors nous essayons de les mener vers cette compréhension qu’il 

faut toujours remonter et regarder le processus en entier, et là, dans le processus, intervenir et 

essayer de faire quelque chose, ou être plus clair, des procédures plus claires, changer de 

règlement peut-être, changer le règlement, changer l’attitude, et tout d’abord créer un langage uni 

parmi les enseignants, parmi les membres de l’équipe même. C’est à dire, tout d’abord que les 

profs soient… qu’ils aient une langue unie face à l’élève, parce que si un prof dit comme ci et un 

autre prof dit comme ça, alors l’élève l’interprète ainsi : avec ce prof je ne le ferai pas mais avec 



379 

 

ce prof j’aurai du chewing-gum dans la bouche et ce sera ok. Vous comprenez ? C’est ce que 

nous avons essayé de faire. 

Mais pourquoi vous appelez ça « la dignité humaine », je ne comprends pas. 

Parce que ça commence… la dignité humaine c’est le sujet général, mais nous parlons d’atteinte 

à la dignité humaine à l’intérieur de l’école. C’est une question  de violence verbale, violence 

physique et tout ça. 

Je comprends. 

Alors il s’agit d’atteinte à la dignité humaine, alors comment obtient-on un climat plus 

respectueux, au moyen de ce processus sur lequel  on peut intervenir. 

Vous vous voyez rester dans l’éducation ? Si vous en avez la possibilité. 

Si j’en ai la possibilité… Je resterai dans l’éducation, mais pas dans l’éducation scolaire, dans le 

système en place aujourd’hui, dans le ministère de l’éducation en place aujourd’hui, dans l’Etat 

en place aujourd’hui… parce que l’éducation, en général, c’est quelque chose d’intéressant, 

parce que je travaille à HILA en éducation, c’est de l’éducation. Et dans les formations c’est de 

l’éducation. Et quand j’ai été assistante à l’université c’était de l’éducation. J’ai pris du plaisir 

dans ce travail, ça m’a énormément satisfaite et j’étais très émue par ça. Mais à l’école je 

n’éprouve pas de satisfaction, je n’arrive pas à cette satisfaction de dire, waou ! J’ai fait quelque 

chose. J’essaie, j’essaie tout le temps, mais c’est comme essayer d’attraper quelque chose qui ne 

cesse de s’éloigner. Et c’est l’école, parce que vous… Moi, c’est à dire, chez nous à l’école en 

particulier c’est… il y a une sorte de loi du silence terrible. 

Mais vous n’avez toujours pas répondu à ma question… 

Peut-être dans une autre école, si je vaisailleurs peut-être que ce sera différent, peut-être que ce 

sera différent. Mais quand même, le système sera toujours le même système. Il faudrait un 

changement dans le système pour que je reste. A la fin, je vais probablement rester encore trente 

ans, je suis sûre que je vais rester, parce qu’il n’y a pas d’options, il n’y a pas d’options. Mais… 

Mais vous ne voudriez pas revenir à la recherche ou… 



380 

 

J’aimerais revenir à la recherche, rechercher et traiter des théories et les rapports entre les 

théories, mais peut-être à un stade plus tardif, pas aujourd’hui. 

A cause de difficultés financières ou à cause de… 

Non, non, à cause du fait… non, parce que je sens aussi que je dois me développer un peu du 

point de vue professionnel, parce que j’ai terminé le master il n’y a pas longtemps, donc je dois 

me développer un peu du point de vue professionnel. Je ne pense pas qu’à l’école je puisse me 

développer du point de vue professionnel,  comme la plupart des profs d’ailleurs. C’est quoi se 

développer au point de vue professionnel ? Par exemple être directeur ? Et chez nous dans la 

société arabe, être directeur, combien de temps ça va prendre et combien de contacts et combien 

de guerres et combien de petites et grandes batailles ? Donc pour moi ce n’est même pas un 

avancement, être directrice, ou même penser… dire que je veux devenir directrice, je ne veux 

pas. Mais en général, avancer dans le système, être dans une position de force, influencer, ce 

n’est pas dans le but de diriger mais d’influencer, de changer… C’est difficile, c’est très difficile. 

Qu’est-ce que je voulais dire… J’ai oublié. J’ai oublié… j’ai simplement… 

Que vous voulez faire des études. 

Ah, les études. Alors voilà, simplement j’ai des enfants en bas page, j’envisage d'en avoir encore 

un ou une, peu importe. J’en aurai trois. Après, peut-être je… peut-être… Justement, mon 

conjoint me pousse beaucoup, va faire un doctorat etc. Mais je n’ai pas l’impression que les 

conditions s'y prêtent. Et alors ? J’irai faire un doctorat, je n’ai pas les conditions, alors quoi ? 

Pouruoi aller droit dans le mur pour rien ? Pour le moment je ne peux pas. 

Vous avez quel âge aujourd’hui ? 

J’ai 31 ans. 

Jeune. 

(Interruption) 

Je dois enregistrer ça. Vous dites que ce discours sur les théories c’est quelque chose qui 

est, à votre avis, plus spécial pour les opprimés. 



381 

 

Aussi, mais pas seulement, aussi pour des gens qui sont sortis d’une certaine détresse, ou des 

gens… mais ceux qui vont à l’université n'en sortent pas tous avec ce discours. J’ai rencontré 

énormément de gens qui ont fait des études avec moi mais qui en sont sortis inchangés, je n’avais 

pas d’échange avec eux, je n’avais pas de langue commune avec eux. 

Alors pourquoi pensez-vous que ça vous ait influencé, vous ? 

Je ne sais pas, j’étais toujours comme ça pendant les conférences et j'en sortais bouleversée. 

Ça vous parlait? 

Ça me  parlait beaucoup. Même quand ça ne parlait pas à moi personnellement, même quand on 

parlait de Weber et de la théorie wéberienne et qu’on essayait de la comparer à d’autres théories, 

ça aussi ça me bouleversait… j’aimais ça… quoi, j’aimais ça… j’aimais ça, ce discours. Ce n’est 

pas comme si je prenais  les choses telles quelles, juste à écouter, à entendre, mais  plutôt 

réfléchir sur ces choses, méditer sur elles, négocier avec elles, plutôt ça ! 

Voyez, je n’ai pas de doute que c’est… 

C’est pour ça peut-être que je me rappelle d’énormément de choses, de beaucoup de théories à 

cause de ça, parce que si je n’avais pas fait mon expérience personnelle avec la théorie… parce 

que si vous vivez la théorie, vous la vivez, simplement vous la vivez et quelque part elle devient 

aussi une partie de votre constitution, alors vous n’oubliez pas, parce que ça fait partie… c’est 

une sorte d’étape, ça dévient une sorte d’étape à l’intérieur de vous, à l’intérieur de votre 

réflexion, comment vous réfléchissez aux choses. Et plus tard vous ne vous rappelez même plus 

qui l’a dit, vous voyez, qui a dit cette théorie ? Puisque c'est devenu un discours. 

Mais si, vous vous rappelez… vous vous rappelez au moins l’histoire de l’organisation de la 

théorie. 

Oui. 

C’est vraiment intéressant. 

Oui. 

Vraiment intéressant. Bon. 



382 

 

Je serais restée avec vous encore une heure mais… 

Tout d’abord, vraiment merci. 

 


	ederasme_th_2015_weksler1
	ederasme_th_2015_weksler2

