N
N

N

HAL

open science

Rapport a la sexualité des femmes de culture
arabo-islamique: entre traditions, religion et
modernité(s)

Lamia Guehaz

» To cite this version:

Lamia Guehaz. Rapport a la sexualité des femmes de culture arabo-islamique: entre traditions,
religion et modernité(s). Education. Université de Lyon, 2018. Frangais.

tel-01986077

HAL Id: tel-01986077
https://theses.hal.science/tel-01986077
Submitted on 18 Jan 2019

HAL is a multi-disciplinary open access
archive for the deposit and dissemination of sci-
entific research documents, whether they are pub-
lished or not. The documents may come from
teaching and research institutions in France or
abroad, or from public or private research centers.

L’archive ouverte pluridisciplinaire HAL, est
destinée au dépot et a la diffusion de documents
scientifiques de niveau recherche, publiés ou non,
émanant des établissements d’enseignement et de
recherche francais ou étrangers, des laboratoires
publics ou privés.

NNT': 2018LYSE2073 .


https://theses.hal.science/tel-01986077
https://hal.archives-ouvertes.fr

UNIVERSITE _yniversiie
DE LYON — Lumiére

=—LYon 2

El

Y

N° d’ordre NNT : 2018LYSE2073

THESE de DOCTORAT DE L’'UNIVERSITE DE LYON
Opérée au sein de
L'UNIVERSITE LUMIERE LYON 2

Ecole Doctorale : ED 485
Education Psychologie Information Communication

Discipline : Sciences de 1I’Education

Soutenue publiquement le 1 octobre 2018, par :

Lamia GUEHAZ

Rapport a Ia sexualité des femmes de culture
arabo-islamique : entre traditions, religion et

modernité(s).

Devant le jury composé de :

Christine MORIN-MESSABEL, Professeure des universités, Université Lumiere Lyon 2, Présidente

Nassira HEDJERASSI, Professeure des universités, Ecole Supérieure du Professorat et de I’Education,
Rapporteure

Sigolene COUCHOT-SCHEIX, Maitre de conférences HDR, Ecole Supérieure du Professorat et de I’Education,
Rapporteure

Farinaz FASSA-RECROSO, Professeure d’université, Université de Lausanne, Examinatrice

Gilles COMBAZ, Professeur des universités, Université Lumiere Lyon 2, Directeur de these



Contrat de diffusion

Ce document est diffusé sous le contrat Creative Commons « Paternité — pas d’utilisation

commerciale - pas de modification » : vous étes libre de le reproduire, de le distribuer et de

le communiquer au public a condition d’en mentionner le nom de I’auteur et de ne pas le

modifier, le transformer, I’adapter ni I’utiliser a des fins commerciales



THESE de DOCTORAT DE L'UNIVERSITE DE LYON

Opérée au sein de I'Université Lumiere Lyon 2
Ecole doctorale : Education, culture et politique (ECP)

Spécialité : Sciences de I'éducation

Soutenue le 01 octobre 2018 par

Lamia GUEHAZ

Rapport a la sexualité des femmes
francaises de culture arabo-islamique :
entre traditions, religion et

modernité(s).
Comparaison entre la France et la Kabylie.

Sous la direction de Gilles COMBAZ

Devant un jury composé de :

- Sigolene Couchot-Schiex, maitre de conférences HDR en sciences de I'éducation a I'ESPE de Créteil, rapporteure;
- Nassira Hedjerassi, professeure en sciences de 1'éducation a 'ESPE de Paris, examinatrice;

- Christine Morin-Messabel, professeure de psychologie a l'université Lyon 2, examinatrice;

- Farinaz Fassa-Recrosio, professeure de sociologie a I'université de Lausanne, examinatrice;

- Dominique Berger, professeur en sciences de I'éducation a I'ESPE de Lyon, rapporteur;

- Gilles Combaz, professeur en sciences de 1'éducation a l'université Lyon 2, directeur de la these.



A mes parents.

Une dédicace ne suffit pas a exprimer mon respect et mon amour.



Lamia GUEHAZ

Rapport a la sexualité des femmes de culture arabo-islamique :

entre traditions, religion et modernité(s)

Résumé

L'éducation sexuelle est d'abord culturelle, chaque culture a une définition de la sexualité qui
se construit socialement et se pérennise au sein des familles. Si elle a longtemps été
inexistante et silencieuse dans les familles de culture arabo-islamique, les filles de migrantes
se sont vues remettre en question certains principes de leur culture d'origine et adopter une
éducation sexuelle différente de celle de leur mere, alliant éducation religieuse et vision
occidentale. Elles mettent en place des stratégies éducatives basées sur la quéte de sens, la
logique, la raison et la religion. Pour ce faire, elles transmettent une morale et se réferent bien
souvent aux textes scripturaires pour convaincre leurs filles des bienfaits d'une sexualité axée
sur la préservation. Elles insistent également sur la différence avec les «autres ». Afin
d'appréhender au mieux 1'éducation a la sexualité telle qu'elle a lieu dans les familles de
culture arabo-islamique, notre enquéte s'est étendue sur deux terrains de recherche : la France
et la Kabylie. Ce choix a notamment permis de mieux saisir les évolutions a I’ceuvre dans les
familles francaises et de comprendre comment la trajectoire migratoire a transformé le rapport
que les femmes entretiennent aux différentes formes de sexualités.

Mots-clés : sexualité, rapports sociaux, socialisation, Islam, traditions arabo-islamiques,
construction sociale.

Résumé en anglais

Sex education is firstly cultural. Sexuality is a social construction which is being perpetuated
inside families. For a long time, it has been inexistent and silent within Arab-Muslim
families. Today, mothers are concerned about their culture and some principles. They adopted
a new sex education, different from their mother's, combining religion and western vision.
They are opting for educational strategies based on the quest of meaning, logic, reason and
religion. That is why they transmit a morality and often refer to scriptural texts to convince
their daughters about the benefits of a sexuality based on preservation. They insist on the
“others” differences.

Keywords : sexuality, social relations, socialization, Islam, Arab-Muslim traditions, social
construction




Remerciements

Je tiens a remercier chaleureusement tous ceux et toutes celles qui m'ont aidé dans la
réalisation de cette recherche doctorale. La rédaction d'une theése est toujours une aventure
pleine de bonheur et d'angoisses et, dans cette grande traversée, certains visages, certaines
rencontres, certaines paroles ont été des aides précieuses.

Je tiens d'abord a remercier Monsieur COMBAZ, mon directeur de thése pour m'avoir
soutenu et encouragé durant ces cinq ans de travail. Il n'aurait pu aboutir sans la confiance
qu'il m'a accordée et sans les précieux conseils qu'il m'a prodigués. 1l a su trouver le parfait
équilibre entre écoute attentive et critique constructive.

Rien n'aurait été possible dans ma réflexion sans la participation de tous ceux qui ont
accepté de répondre a mes questions pour alimenter ma recherche. Je tiens donc a remercier
les enquété-e-s de France et de Kabylie pour leur temps et leur contribution a ce travail
doctoral. Une pensée particuliere a Dahbia, qui est allée a la rencontre des enquété-e-s kabyles
en ma compagnie, qui m'a aidé a traduire les entretiens lorsque les mots me manquaient et qui
m'a soutenu durant tout mon sé€jour en Algérie.

Pour la lecture, la correction syntaxique et grammaticale de mon travail et les conseils
toujours avisés, je remercie Audrey BIDEAUD, Fatoumata SALL et Hajer BERNAOUI. Elles
ont enrichi ce travail par leur regard et leurs expériences.

Pour leur soutien sans faille durant ces cinq années de travail, je tiens a remercier
Souad et Rachida, ainsi que mon mari, Hassan, qui n'ont cess¢ de me soutenir, de
m'encourager et de stimuler ma réflexion.

Enfin, tout ce travail n'aurait été possible sans 1'appui permanent de mes parents, qui
m'ont inculqué la détermination, le courage et la curiosité. Je leur serai éternellement
reconnaissante.

Pour finir, ma gratitude va aux membres du jury, Sigolene Couchot-Schiex, Nassira
Hedjerassi, Farinaz Fassa Recrosio, Christine Morin-Messabel, Dominique Berger qui
accepterent de faire partie de mon jury et de se consacrer au travail minutieux que demande

une lecture critique de these.



Glossaire en arabe

'Awra : parties du corps qui doivent étre cachées, couvertes par pudeur et par foi. Selon le

genre et la personne devant laquelle elle se trouve, la 'arwa sera différente.

Coran : livre sacré de I'Islam pour les musulmans, qu'ils considérent comme paroles de Dieu.
Djihad : combat pour défendre le domaine de 1'Islam.

Djihad nafs : effort sur soi-méme que tout musulman doit accomplir contre ses passions.

Fatwa : avis juridique donné par un spécialiste de la loi islamique sur une question

particuliere.

Fagqih : jurisconsulte.

Fitna : source de désordre pour 1'équilibre social.
Figh : jurisprudence.

Hadiths : communication orale du Prophete de I'Islam, Mohamed, et par extension un recueil
qui comprend I'ensemble des traditions relatives aux actes et aux paroles du Messager et de

S€S compagnons.

Haram : pour les musulmans, ce terme signifie ce qui est interdit, illicite, illégal, péché. Ces

proscriptions sont généralement dictées par 1'Islam.
Halal : désigne tout ce qui est licite, autorisé par les textes scripturaires.
Hchouma : pudeur, honte.

Hidjab : voile que les femmes musulmanes mettent sur la téte en laissant le visage apparent.
I1 désigne également la tenue vestimentaire dans son ensemble, une tenue qui doit cacher les

formes désirables des femmes.
InchaAllah : si Dieu le veut.

Mahram : le mahram d'une femme est un homme (pere, frere, oncle, mari, neveu...) qui ne

peut se marier avec elle.



Oumma : communauté des croyants par-dela les différences ethniques, linguistiques et les

frontieres étatiques.

Shari'a : normes et reégles doctrinales, sociales, culturelles et relationnelles édictées par le

Coran et les hadiths.
Soutra : pudeur vestimentaire.

Zina : pénétration vaginale illicite, en dehors du cadre 1égal du mariage.



Préface

«Mais quand il s'agit de la vraie vie, c'est une autre histoire. Imagine que ton pere soit
cannibale, et ta mere végétarienne ; tu fais comment ? Bon j’exagere un peu, mais a peine !
Par exemple, sur la sexualité, ma premiere culture, la francgaise est tres libérale. Tout est cool,
on peut tout faire, tout montrer, on se raconte tout, on ne se fixe aucune limite. C'est la féte du
string, quoi ! Comme le dit mon pere a l'arrivée du printemps, quand les gens tombent la
chemise dans les parcs : « Les parisiens, t’allumes un briquet ils se mettent tous a poil ! » Sauf
que dans ma seconde culture, la maghrébine, c'est pas tout a fait le méme cas ! N'empéche
qu'on évolue au quotidien dans un environnement hyper sexualisé ou t'as I'impression d'étre
tout le temps stimulé, au garde-a-vous, mais de n'avoir droit a rien. Pour écouler le dernier des
yaourts, une houri te fait méchamment de I’ceil. Les seins parfaits, le regard de braise, la
bouche entrouverte. A force, t'arrétes plus d'y penser. Mais contrairement i ce qu'on veut te
faire croire, c'est hyper douloureux en fait. On n'a pas de plaisir a désirer sans cesse. Ca tape
sur le systeme. Quand ton appétit est titillé en permanence, tu finis par détester la nourriture ;
et la nourriture ici, c'est le sexe opposé- c'est vachement structurant, pas vrai... Je crois que
c'est aussi pour cette raison que beaucoup de jeunes pauvres vont vers la religion ; tu préferes
jetiner, te mettre a la diete, plutdt que de vivre la frustration, et finir comme un haineux a te
branler dix fois par jour devant ton écran. A la télé, sur ton portable, dans la rue ; pas un
putain d'endroit ou on ne te vend pas du réve, de la salive et du vent ! Parce qu'en fin de
compte, qu'est-ce qu'il y a pour toi a part le yaourt — et encore, sans sucre ! Non c'est triste a
dire mais y'a que quand je sors les poubelles, au taf, ou je suis a pres tranquille.
Paradoxalement, malgré 1'humiliation et la fatigue, c'est peut-étre le moment ou je me sens le
plus calme. Méme aux cours de théatre, je suis tendu comme une arbalete ; je me soupgonne
d'y aller surtout pour les meufs. Pas Maria, hein ? Elle, c'est ma pote, et puis c'est ta fille. Je
respecte. Non, je te parle des autres. Ca pompe une énergie folle. Faut le vivre pour le
comprendre. Vraiment, j'espeére m'en sortir avec le temps... ou avec le mariage. T'es marié, toi,
t'as pas ce probleme.

— Le mariage serait donc la solution ?

- J'en sais rien mais j'espere ! En attendant de trouver la bonne, je me fais une raison en
me disant que j'ai quand méme de la chance de ne pas étre une fille, constamment dans 1’oeil
du cyclone, toujours convoitée. Surtout si elle est mignonne, attirante. J’imagine que pour mes

7



sceurs, c'est encore pire. Elles n'ont d'autres choix qu'étre saintes ou beurettes. Elles doivent
toujours prouver leur honnéteté — plutot deux fois qu'une. J'aimerais pas étre a leur place. Oui
pas de doute, c'est compliqué.

— Et concernant ta seconde culture ? Le sexe se dit comment ? C'est parce que tu m'as
parlé de branlette que je me permets de poser cette question...

— On est entre hommes... Et puis, ou est le mal ? C'est que des mots. Et pourtant, c'est
parfois plus difficile que de traverser la Méditerranée. Dans ma seconde culture — celle de mes
parents -, c'est ’omerta. Le silence des profondeurs. La mort cérébrale ! Rien que de penser au
sexe, c'est déja un de ces mal de crane ! Alors, en parler... Je pense pas que ce soit li€ a une
pudeur excessive. Bien siir, il y en a beaucoup chez nous, et c'est trés bien ; mais je crois
surtout que mes parents ont fait de leur mieux pour nous éduquer Avec leurs mots, leur propre
schéma, qui passe sur de nombreux aspects, disons plus technique. On en revient a la question
du vocabulaire, de la maitrise de la langue. La transmission s'opere non plus par télépathie !
En méme temps, qu’est-ce qu'ils auraient pu nous apprendre que nous avait pas déja appris le
professeur Google ? Leur éducation sexuelle s'est limitée a 1'honnéteté ; c'est aussi une
éducation sexuelle non ? Quand la machine fonctionne, pas besoin de mode d'emploi. Et puis,
ils n'allaient pas disséquer une grenouille pour nous montrer les subtilités du corps humain ou
nous apprendre a mettre une capote ! Faut pas trop leur en demander ; ils ont assez donné.

— Tu tiens en haute estime tes parents. Pas slir que mes propres enfants en aient autant
pour moi.

— Arréte, j'aurais adoré t'avoir comme pere, méme si je t'ai dit que j'étais pas prét a
épouser Maria...Ah, les parents ! Plus le temps passe, et plus je les admire. C'est pas Roméo et
Juliette et alors ? Ca veut pas dire qu'ils s'aiment pas. Comment de fois j'ai dit a une fille que
je l'aimais juste pour me la faire ? Et puis, franchement, un demi-siecle qu'ils sont mariés, et
toujours ensemble, contre vents et marées ! Parce que faut pas oublier que leur vie n'a pas été
de tout repos. Ils ont connu la guerre, l'exil, la pauvreté. J'en connais qui pour moins se
seraient déja séparés... Pour un texto, les gens se quittent, aujourd'hui. Et crois-moi, je les ai
jamais entendus se plaindre de leur condition. Ils ont composé avec les moyens du bord, et ils
s'en sont plutdt bien sortis. Méme si je suis perplexe sur pas mal d'aspects de leur relation, les
faits leur donnent raison, cinquante ans de vie commune, trois enfants, autant de petits-
enfants. Et puis surtout, qui je suis pour les juger ? Qu'est-ce que j'ai accompli ? Maintenant,
c'est vrai que parfois leur silence a déclenché tout un tas de réactions étranges dans mon

cerveau. Forcément, quand t'as pas d'explication, tu en inventes. Tu fais les questions et les

8



réponses et parfois, ca peut aller loin. Un exemple ? Cette schizophrénie dont je te parlais me
colle a la peau depuis l'adolescence, quand j'ai commencé a me masturber — rien que dire le
mot, la honte, alors que c'est pas un gros mot ! J'avais de ses crises de remords de dingue !
C'est a ce moment que pour la premiere fois j'ai entendu la tessiture de la voix — t'as vu c'est
un bon investissement, le dictionnaire... Elle m'a persuadé que c'était interdit, d'abord a la
maison, puis dans la religion — je me suis renseigné plus tard et on m'a appris que Dieu avait
rien dit sur le sujet, par miséricorde ; mes parents non plus n'en ont jamais parlé, sirement
pour les mémes raisons... N'ayant pas de contre-discours a disposition, j'ai cru la voix. J'avais
en permanence le sentiment de transgresser. La peur de me faire prendre me rongeait jusqu'au
sang. Ces séances de masturbation, parfois deux-trois la méme journée, dans ma chambre
d'enfant sans verrou ; un ?il sur 1'écran, l'autre sur la porte préte a s'ouvrir...Le tout dans un
silence religieux, coupable. Un jour, pendant une partie de fesses, une fille s'est demandée
pourquoi je restais totalement muet. J'ai pas su lui répondre, mais je crois que ¢a vient de la
aussi. Oui c'est compliqué. Ce qui a la base devait €tre un plaisir se transforme en douleur. En
remords infinis — j'ai remarqué que ce mot remords, était toujours au pluriel. Pour me punir
d'avoir transgressé, de m'étre fait du mal, je regrettais amerement ; et quand le regret fait son
apparition, c'est a Dieu que tu l'offres. Je lui demandais pardon d'une faute que j"avais pas

commise. »

Extrait de L'effraction, Omar Benlala



Table des matieres

RESUME francais/anglais.........c..eovuieiiiiiiiiiiieeieecee e 3
REMEICIEMENLS. ...ttt ettt ettt et et e s e b e sane s 4
GLOSSAITE....c.teeteeeee ettt ettt ettt ettt et e bt et e sbe e st esat e et e sbb e ebeesat e e bt e sbneensaeeneenaneeas 5
PIEEACE. ...ttt 7
Table dES MALIETES. .....eeoueeiiieiieeie ettt ettt ettt ettt sate et et e saeesabeesaaeeneenaees 10
INtroduction @ENETANE..........coouiiiiiiiiiie ettt e 14
ProblEMatiSAtION. .....coutiiiiiiiirieeiee ettt ettt ettt 35
Partie L.t 58
ReVUE d€ THETATUIE ....coeiiiiiiiiiiiiee ettt s 58
Des représentations de la sexualité : produits culturels, historiques et sociaux. ...................... 58
Chapitre 1 : la sexualité comme construction sociale et objet de recherche sociologique... 63

1. La sexualité comme construction sociale et objet de recherche sociologique ......... 63

1.1. Au commencement : petit détour par I’histoire de la sexualité ...........c..c..c..... 63

1.2. La sexualité comme objet de recherche............cccccueeviiiiniiiiniiieniiiieeeeee, 65

1.3. Pour une anthropologie de la sexualité.............ccocouveriiiiniieeniieeiieeeiieeeiee e 68

2. Sexualité et TAPPOTILS SOCIAUX ..eeruvreerrreerireerireeerteeenteeesireeasreesssreessreesssreessseeessseennns 70

2.1. Socialisations €t SEXUALILES ........cecueiriiriiiiriiieiiere et 70

2.2. L'éducation SEXUEIIE .........cooueiriiiiiiiiiieeeiccecee e 73

2.3. Homosexualit€ 0cCIdentale ............coceevueeriiiiiiinieiniienieeieeeeeieeeiee e 77

2.4. Désacralisation de 1a VIrgINite ..........ccceeeruieeriieeniieeiieeeiieeeiee e eiee e 78

Chapitre 2 : les représentations de la sexualité dans la culture arabo-islamique.................. 82

1. La sexualit€ en ISIami..........ccooueiiiiiiiiiiiiiiiiceee e 82

1.1. Le mariage : seul cadre 1égal de la sexualité ...........cccevvviiiiiiieniieeniiieeiieeee, 83

1.2, La POLYZAMIEC ....eeeiiieeiiie ettt ettt et e et e et eeseaeeesbaeesnbaeenans 84

1.3. L'Islam et le droit a la jouissance SeXUElle ..........ccceeevuieeniieenieenieenieeniee e 86

1.4. Deux interdits majeurs : la fornication et I'adultere ...........ccccceevvveercieenieennnne. 88

1.5. L'homOSEXUALILE ......cocueiriiiiiiiiieiieiicciceeete ettt 90

2. La sexualité dans le monde arabo-iSlamique...........ccceevvieeriieiiieiniieenieeeiieeeieees 92

2.1. Les différentes formes de mariage « 2 1a mode » ........ccccccvveeiierieeciienieenieennenns 93

2.2. Les rapports sexuels avant 1€ Maria@e .........ccocveeevveeerieeenieeenieeniieeseeesnee e 95

2.3. La position de la femme dans « le désordre sexuel » .........ccoocuvvvviieniieenneennnne. 98

2.4. La sexualité de prostitution dans les pays arabo-islamiques...........c.ccceeeveenneee. 99

2.5. De I'homosexualité dans les pays arabo-islamiques...........ccccceeevviveerciieenieenns 101

Chapitre 3 : femmes, sexualité et culture arabo-islamique ...........cccoevveeviiienciieeniieenieens 104

1. Femmes et sexualité au Maghreb ...........cccoociviiiiiiniiieiiececeeeeee e 104

1.1. Construction sociale des corps et domination masculine............c.ccceeevveennnen. 104

1.2. Femmes €t SEXUALILE .....c...ooiuiiiiiiiiiiiiiieeeie e 108

1.3. Manipulation féminine de 1a seXUalité ............cceereuiirriiieiriieiniie e 111

2. L'immigration fEMININE ..........eeeeuveiriiiieiiieeriieeeieeerieeestee et eireesareesaaeesaeeesnaee s 114

2.1. Immigration : le passage d'une minorité culturelle a une minorité cultuelle... 114

2.2. Flux migratoire fEMININ .......cccoveiriiiieiiiieeiiie e esteeeseee e eaeeeeieeesaee e 118

2.3. L'influence culturelle de la mere migrante : gardienne de la tradition ............ 120

3. La femme francaise de culture arabo-islamique et la sexualité............c.ccceevveennen.. 121

3.1, Straté@ies IdeNtILAITES ....cccveeerreeeriiieeiieeeiteeeieeeeiteeeieeeeaeeesbeeesbeeeseseeennbeeenns 121

3.2. Sexualité féminine dans I'espace Migratoire ..........cccccueervuveerreeenieeeeniueeeniueeenns 123

10



Partie IL.....oooiiiie e s 128
RESUILALS ...t 128
Représentations sociales et culturelles des SeXUalIteS .......c.eeervreeriieerieeeiieeeieeeee e 128
Chapitre 4 : construction d'un MOdele GENTé..........coccueriiiiiiiiiiiiiiiee e 133

1. La figure féminine : un modele en évolution ............ccceveeviiieniiniiiniiiiieniceee 133

1.1. La femme kabyle dans les années 1950 : tributaire des traditions ?................ 133

1.2. Mere avant d'€tre une femme ............coceeeeriienieniiniienieneeieneceeeee e 135

1.3. Indépendance féminine : le revers de la médaille...........cccvveverveencrieenieeennnenn. 137

2. L'homme : ce male dOmINaNt .......ccccecueriiniiiiieienieieniene ettt 139

2.1. La domination MasCULINE ..........cccueeieriiriieniiniieiieieneeteetesie et 140

2.2. Une représentation mitigée : le discours des enquétées frangaises ................. 143

2.3. Laremise en cause de la virilité ou la critique de la métrosexualité............... 145

3. La mixité comme degré de mesure de la modernité sociale............c.ccoceeeveeniennnen. 147
Chapitre 5 : le rapport au corps : une vision sociale et culturelle ..........c..cccooeieeniiinnnien. 152

1. La tenue VESHIMENTAITE. ....c...eeveieiieieieieeeeeeiee ettt ee 152

1.1. Voile et SEXUALLE ......cc.eoriiiiiiiieiiee e 152

1.2. Une représentation traditionnelle du voile .........ccocceeeviiiiniiiiniiiniiinice, 154

1.3. En France : le voile et 1a 1aiCité ..........coccoeeiiiiiiiiiiiiiiccececceen 157

2. La pudeur et 1€ TappOrt AU COTPS ...cevuviririieiniiieeiieeeiiee ettt ettt e e e e as 160

2.1. La pudeur, la honte et la construction du rapport au COrps.......ceceeevvveenueenne 160

2.2. Le rapport au corps de la femme kabyle...........ccooceeiiiiiiiiniiie 162

2.3. La femme francaise musulmane ou la réappropriation de son corps .............. 166

Chapitre 6 : représentation de la sexualité arabo-islamique............cceccveerviieeniieeniieenieenne 168

1. La Sacro-sainte VIFZINILE .........cooviiiriuiieniieeniieenieeeniiee et e eitee e e eiee e st e e sabeeeeaeee s 168

1.1. Croyances paiennes autour de la virginité féminine............ccceceeevieernieennneen. 168

1.2. Représentation de la virginité chez les femmes kabyles. ..........ccocceeeieninee. 173

1.3. Etre vierge : oui, mais pas pour 168 autres !............ccccovrvereeerrrreereeesrenneernnnes 177

2. Le mariage ou I'évolution des représentations.........c..cceceeeeeeneeeneeesieenieeenneeneenneen 184

2.1. L'obligation du mariage dans I'Tslam ...........cccccoooiriiininiinniinceceen 184

2.2. Le mariage en Algérie : une étape, un statut, une reconnaissance................... 185

2.3. Le mariage : un ChOiX 7 ..oociiiiiiiiiiiiiiiecceeeeeee e 189

2.4. La polygamie ou l'adultere Justifi€ ............ccooiviiiniiiniiiiiiiieccecceeen 192

3. Les relations sexuelles au sein du couple.........oocvevviiiiiniiniiiniiieccceeeeen 197

3.1. Le droit a la jouissance SEXUElle........coceeviiriiiiiiniiiiiieiieeeecceeeee e 197

3.2. La femme kabyle : une jouissance sexuelle quasi-inexistante ................c....... 198

3.3. Les bienfaits de la libération sexuelle ............ccccevvieiiiniiiniiniiniienccecnes 201

4. LA CITCONCISION ..cueviiniieriteeieeeiteesiee sttt ettt ste et et s e e sne e et e s seneennnesaneeseee 205

4.1. Dimension symbolique de la circonCISioN.........coceevvercieenieniienieneeneeeneenes 205

4.2. La circoncision : un acte de mémoire et une pratique esthétique.................... 210

4.3. Circoncision, hygiene et rationalisation d'une pratique...........cccceevveerveenenne. 211

4.4. Quelques particularités franCaiSes ..........eeevueeerieeriieeriieeeitee et 214

Partie TIL........oooiieee ettt sttt ea 215
RESUILALS ...ttt ettt et e esneesane e 215
Eduquer 2 la sexualité : un enjeu social et CUltUrel .............co.coovovvevereereeeeeesesrseeeeeesssneeneas 215
Chapitre 7 : éduquer a la sexualité : une affaire de famille 7 ..........cccoooeeiiiiiniininnnene 220

1. L'éducation sexuelle est d'abord culturelle. ..........ccoceeviiriiiniiiiiiniiniecceee 221

2. Le langage de 1a sexualité.............coviiiiiiiiiiiiiiiiiieeieceee e 224

2.1. La difficulté de dire la sexualité ............cooviriiiniiniieniieieneeeeenecceesee e 224



2.2. La langue frangaise pour parler de sexualit€ ............cccceeevvieniieeniieeniieenieeens 228

3. La famille ou la transmission de codes culturels...........c..coceeveneiviniicninninienenn. 230
3.1. La famille et I'éducation sexuelle. ........c..cocevirviiriininiiniinieirieeeeeecee 230
3.2. La famille « traditionnelle » : le modele kabyle ...........ccccceevciiieniieiniiiienieeens 232
3.3. La famille « nucléaire » ou le modele frangais dominant..............cccecvveeruveennne 235
Chapitre 8 : I'éducation a 1a SeXUAlItE............cccuiiiriiiieiiie e 240
1. L'éducation a la sexualité en Kabyli€ ..........cccceeviieriiiieiiiieeiieeceeeeeee e 240
1.1. Les parents et I'éducation a la sexualité ............ccccoveevvieeniieeniieerie e 240
1.2. Les conséquences de I'absence d'éducation a la sexualité.............cceeeveeennnen. 247
1.3. L'éducation a la sexualité : un privilege féminin ?........cccoooeriiiniinicnnennen. 252
2. L'éducation a la sexualité dans les familles francaises de culture arabo-islamique 255
2.1. L'acculturation des meres arabo-musulmanes.............ccccecveveenieecieneeneeniennens 255
2.1.1. La transmission d’une éducation traditionnelle ..........c..ccccoeeveeiencrniennne 255
2.1.2. Une acculturation ProgreSSiVe ........cc.eeuereerueereneenieenueneenseeseseeseensennens 259
2.1.3. Deux alternatives pour les meres de la nouvelle génération : le repli ou la
redéfinition des pratiques €dUCALIVES .......cccueerriieriiiieriiieeeiieeeiee et 261
2.2. Une toute autre maniere d'€dUqUer.............ccovueeeiiiiiiiieiiiieniieeeieeeeieeeeieeeae 265
2.2.1. Un contexte social et sexuel critiqué : I'hypersexualisation du monde
OCCIAENIEAL ..o 265
2.2.2. Une éducation sexuelle « occidentale »..........ccceevevciieniiniiinieniiencnnen. 268
2.2.3. L'interdit et la quéte de sens dans I'éducation............ccecceeevueeenieeinieennnne. 272
2.2.4. La transmission d'une morale (djihad nafs/ éducation religieuse)............ 276
2.2.5. La référence aux (EXLES SACTES .....cccueevurerrieriierreeieeereeniee e e 284
2.2.6. L'éducation sexuelle ou l'apologie de la différence.........ccccccevuveenneennnne. 288
2.2.77. La question du genre réadaptée (et la place du pere).......c.cceeveeevvenncnnen. 291
Chapitre 9 : I'éducation sexuelle SCOlAITE ...........cccviiriiriiiiiiiiiiee e 296
1. En Kabylie : une éducation sexuelle InexXistante ..........cccceevveevveecueenvenneeneeenneennn 297
2. L'éducation sexuelle scolaire en France : une source de savoirs indispensable ..... 300
3. L'éducation sexuelle scolaire ou la révélation d'une « honte communautaire »..... 304
4. Les controverses de la « théorie du Eenre ».........coceeevueevieiiiieniieniienieeeesie e 308
Chapitre 10 : 1'éducation aux médias : quand la télévision devient un probleéme .............. 316
1. La télévision : un défi éducatif parental ..........c.cccoooeeeiiiiiiniiiniiniiieeeeceee 316
1.1. En France : la menace de la télé-réalité............c.c.cooviviiiiiniiininiicieeee. 316
1.2. Influence des séries turques sur les jeunes filles kabyles ...........ccoccoeeeeenenee. 320
2. Stratégies €éducatives Parentales ........occcevveeieeriieiiienieieeeeeee e 323
2.1. Le contrOle des Programmes ..........c.cceecveereeeueeneerireeneeeneeneenreeseeeneesneesnees 323
2.2. Dialogue et religion : les ingrédients pour lutter contre 1'influence des médias324
3. Identification des jeunes ou hOnte 7 .........ccoceeviiriiiiiiiniieeeeeeeceee e 326
3.1. Société de I'image ou la difficulté a s'identifier..........ccoceeveeniiniieniiinennens 326
Partie TV ..ottt 329
RESUILALS ...ttt ettt et et e sne e eas 329
De I'homosexualité dans la culture arabo-1slamique ............ccocceevieeiieniiniiinicieniccecee 329
Chapitre 11 : dire 'NOmOSEXUALILE..........ccceeriiiiiiiiiiiieeeeeee e 335
1. Le vocabulaire pour dire I'nomosexualité .............cccoceeviiniiinieiiienieieeneeeee 335
1.1. Une « diabolisation » lexicale dans les discours kabyles ...........cccccccevueeennen. 335
1.2. Une orientation sexuelle frappée par un double H : « Hchouma » et « Haram »337
1.3. En France : I'acceptation de I'homosexualité............ccoceevieniirniinienieennennen. 344
2. Représentation de 1'homosexualité ............cccceeiiiiiiniiiiieniinicecececeeee e 349
2.1. L'homosexualité : un mythe 7........ccccceeviiiiiiiiiiniiniieeeceeee e 349

12



2.2. L'homosexualité comme maladie et une cause de maladi€sS...........ccovvevuunnnn.... 351

2.3. L'homosexualité comme déviance SOCIale ...........cocceerieriieinieniiiinieiieenieeee. 354

Chapitre 12 : I'homosexualité occidentale............c.coveeriiiiiiiiiiiiiiieeeeeee e 359

1. La représentation de I'nomosexualité chez les francaises...........cccceeveerviieniennennne. 359

1.1. Influence des médias et présence d'homosexuels (visibilité = 1égitimité)....... 359

1.2, « Le Mariage POUL tOUS  ..ccuveeruiieiiieniieeiieniieeieesite et et e st e sieeebeesaeeeeeas 363

Chapitre 13 : pour une éducation a I'nétérosexualité............cccvereriieeiiieniieeeieeeieeeieeenns 368

1. Une éducation genrée ou la lutte contre I'hnomosexualité...............cocceerviiniennennn. 368

1.1. Etre parents face 2 'homosexualité des enfants ................cceeeeeeeereeeerreeeeenneen. 368

1.2. « Apprendre a étre un homme, apprendre a étre une femme » ............c.cenee.. 372

1.3. Pour une nouvelle représentation de 1'Tslam.............ccoceoiiiniiniiiniiinnnen. 379

PATTIE V..t et e h e e bt s h e e b e s a e e b e st e bt e b e 384
RESUILALS ...ttt ettt e st e e st e e s e e eanee s 384
Analyse de la sexualité comme révélatrice des rapports SOCIAUX ......cecueeruveerueereersueenueeenueennn 384
1. La sexualité comme révélateur des rapports sociaux de « race ». .......cceeecvveennneen. 386

1.1. Valorisation de la culture arabo-islamique. .............ccoeceeeniiiiniiiiniieiniieeeen. 386

1.2. La sexualité comme marqueur de modernité.............coceeveevviiniinieeneennennnen. 389

2. La sexualité comme révélateur des rapports sociaux de « Zenre ».........ceceeenee.. 392

3. Le rapport a la sexualité ou la redéfinition du rapport de génération.................... 397
CONCIUSION. ...ttt ettt ettt e e bt e ettt e eabb e e s bt e e eabbeesabeeesabeeenaneens 403
4. L'analyse de la sexualité ou la prise en compte d'un nouveau « féminisme » ........ 404

5. L'analyse de la sexualité ou la compréhension de la société .............ccoceeerniennneen. 408

6. L'analyse de la sexualité ou I'émergence d'une nouvelle identité religieuse........... 411
AATINIEXES ..ottt ettt ettt ettt e ittt ettt e et e e bt e e bt e e e bt e e e bt e e e bt e e e bt e e e bt e e e bt e e e bt e e eabe e e e bt e e nabeeenanee 427

13



Introduction générale

1. Un sujet de recherche difficile a cerner

Oppression sexuelle, virginité imposée, interdits sexuels, fornication, homosexualité
refusée, domination masculine, refoulement du désir sexuel, autant d'expressions péjoratives
qui ont construit l'histoire de la sexualité arabo-islamique en France. L'énumération de ces
termes négatifs réduit la sexualité des individus de culture arabo-islamique a une sexualité
limitée a une réalité globale et globalisante. La sexualité des individus de culture arabo-
islamique ne se réduit pas a ces schémas de pensées qui l'entourent, elle est plus difficile a
cerner car elle releve de 1'intime, du privé, du for intérieur d'autant plus qu'elle est influencée

1,5 z . . . o, e .
par une culture tres présente et tres influente dans la construction identitaire des sujets.

N

Si la sexualité des femmes de culture arabo-islamique est si difficile a cerner, c'est

principalement pour trois raisons.

D'abord, définir la sexualité en tant qu'objet de recherche sociologique peut s'avérer
problématique. Historiquement, la sexualité des individus a été 'apanage des médecins, des
psychologues, des biologistes et essentiellement de la morale religieuse qui s'est appliquée a
contrOler les discours sur la sexualité par le biais de la confession et de I'aveu notamment”. En
effet, depuis 1'Antiquité, c'est l'institution religieuse qui dicte les fondements de l'activité
sexuelle, qui décide du licite tout comme de l'illicite et délimite les frontieres du droit sexuel
des individus. Ainsi, elle a été construite comme un domaine moral, elle releverait donc de la
sphere privé. Le sociologue qui se lance dans une recherche sur la sexualité peut se révéler
incompris voire déviant. Pourtant, nous pourrions croire qu'aborder la sexualité aujourd'hui,
dans une société qui semble avoir dépassé tous les tabous autour d'elle, semble chose aisée.

Toutefois, et comme nous le verrons tout au long de notre travail de recherche, la sexualité

L’emploi du terme « culture » au singulier ne signifie pas qu’il s’agisse d’une culture homogeéne et
monolithique. Dans les grandes lignes, la culture arabo-islamique est particulierement caractérisée par la forte
influence de la religion musulmane sur la construction de I’identité, par un certain respect d’une alimentation
spécifique et de traditions héritées du peuple arabo-turc. La langue arabe est également un véhicule de cette
culture arabo-islamique. Nous reviendrons sur ce point.

2 Foucault Michel, Histoire de la sexualité : le souci de soi, éditions Gallimard, Paris, 1976.

14



reste imprégnée d'une culture du silence, d'une culture du non-dit, d'une invisibilité de la
sexualité physique3. Les acteurs sociaux rencontrent toujours des difficultés a nommer
explicitement leurs pratiques sexuelles, a parler de leur intimité, a se raconter profondément.
Le monde des sciences sociales lui-méme résisterait a développer des enseignements autour
de la sexualité et les chercheurs se retrouvent sans cesse dans la justification®. La raison est
qu'une recherche sur la sexualité serait dépourvue d'objectifs clairs et définis. Ainsi, les
frontieres de 1'objet « sexualité » sont déja floues. Que veut dire « travailler sur la sexualité » ?
Une recherche sur la sexualité suppose-t-elle que nous abordions les pratiques sexuelles des
individus ? Doit-on nécessairement aborder I'histoire et 1'évolution des pratiques sexuelles
pour la comprendre ? Peut-on se contenter d'aborder les représentations des individus sur les

dimensions sexuelles ? Quel est l'intérét premier de faire une recherche sur la sexualité ?

Notre recherche s'inscrit principalement dans une dimension sociologique. Si nous nous
sommes intéressées a la facon dont se construit 1'identité sexuelle des individus, c'est parce
que la sexualité est un véritable révélateur social. En effet, la sexualité des individus constitue
un révélateur de la réaction des individus face aux changements sociaux, face aux évolutions
sociétales, face aux questions religieuses. Travailler sur la sexualité permet aux chercheurs
d'appréhender les changements que subit la société sans cesse en évolution. Les
restructurations, l'apparition des nouvelles technologies, la sécularisation sociale ou au
contraire le retour de la dimension religieuse dans l'espace social, la surproduction, la
surconsommation sexuelle, toutes ces transformations conduisent I'étre humain a questionner
le rapport qu'il entretient a sa propre sexualité, mais aussi et surtout au rapport qu'il entretient
a la société dans laquelle il vit. C'est, en effet, la relation a la sexualité qui constitue 1'axe
principal du rapport des individus a l'ordre social. Elle ne sert plus de marqueur idéologique
mais demeure aujourd’hui un principe structurant des sociétés par 1'identification culturelle,
religieuse, ethnique et sexuée. Ainsi, et nous le verrons au cours de ce travail de recherche, la
sexualité s'est imposée comme un révélateur des rapports sociaux (de classe, de genre, de

culture, de religion...), mais il indique aussi une évolution ou un moyen de se différencier.

La deuxieme difficulté a cerner le sujet est relative au choix des personnes que nous avons

interrogées. Chaque individu, en tant qu'étre humain, aspire a atteindre 1'idéal, le bonheur, le

Bozon Michel, Les significations sociales des actes sexuels, Actes de la recherche en sciences sociales,

Vol 128, juin 1999, p. 3-23.

4 o e £ . . A
Deschamps Christine, Genre et sexe : mécanismes de protection et de contréle des hommes et des

femmes dans l'espace, Hermes, La Revue, 63, p.28-34.

15



plaisir. Cet idéal, le musulman le poursuit sans relache depuis des siecles, soutenu dans sa
quéte par un livre sacré, le Coran, et une communauté virtuelle, la Oumma, mais en méme
temps contrarié par le surgissement, a période réguliere, de themes nouveaux liés a la
modernité. Par essence, I'Islam embrasse tous les segments de la vie et codifie le lien au corps
et a la sexualité. L'Islam préconise une morale spécifique que les théologiens modulent selon
les exigences de leur temps’. La sexualité des individus de culture arabo-islamique est
entourée d'une symbolique religieuse et culturelle tres forte, composée par le mélange de
plusieurs cultures qui ont construit le Maghreb mais aussi par I'omniprésence de la religion
musulmane chez les individus. Cette culture viendra s'ancrer, de maniere différente, chez
l'individu. Cette symbolique sexuelle peut devenir problématique lorsqu'elle est vécue sur un
sol d'une culture et d'une religion différente. C'est notamment cette dimension qui a motivé
nos recherches, l'envie de saisir toutes les problématiques qui entourent la sexualité des
Francais de culture arabo-islamique. Comment s'est construite cette sexualité ? De quelle
facon ces Francais d'une autre culture et d'une autre religion ont-ils construit leur rapport a
leur sexualité en prenant garde de maintenir les principes et les fondements qui ont construit
leur « personnalité de base »%, tout en participant a la société dans laquelle ils ont grandi ? 1l
est vrai que 1'Islam répond, en grande partie, aux questions qui apparaissent au sein du social
mais n'est pas, en lui-méme, la société. Ainsi, lorsque nous évoquons la sexualité a I’ceuvre
dans les familles de culture arabo-islamique, les dimensions culturelles et religieuses sont a
prendre en compte. Parfois dans une méme logique car 1'Islam a largement influencé les
comportements et les représentations des individus. Parfois dans une logique completement
différente puisque la culture arabe a questionné 1'Islam, 1'a modernisé, en a changé certains
principes et inversement, I'Islam est venu remettre en question certains principes culturels tres
ancrés chez les individus, et notamment en ce qui concerne leur rapport a la sexualité, aux

différentes formes de sexualité.

Par ailleurs, la sexualité arabo-islamique a toujours été appréhendée sous l'angle d'une

., .7 .. .. . ., 8 . R .
sexualité oppressive’, politiquement et religieusement dictée”, ou soumise a une pression

5 Chebel Malek, Désir et beauté en Islam, éditions du CNRS, Paris, 2016.

6 Linton Ralph, Le fondement culturel de la personnalité, Dunod, Paris, 1977.

! Lacoste-Dujardin Camille, Des meres contre des femmes : maternité et patriarcat au Maghreb, La

Découverte, 1996.

§ Dialmy Abdessamad, Sociologie de la sexualité arabo-musulmane, L'Harmattan, 2016.

16



sociale et culturelle forte’. En effet, la sexualité arabo-islamique n'est considérée que sous le
regard des interdits par lesquels elle est touchée. Elle demeure sacralisée, sans aucun
changement possible. La représentation des individus sur la sexualité arabo-islamique
demeure figée. Si elle a été largement alimentée par 1'érotisme tres fort des contes des Mille et
une nuits, elle est aujourd'hui supplantée par 1'image d'une sexualité entourée d'interdits et tres
coercitive. Ainsi, notre revue de littérature s'est principalement construite sur des prénotions.
Nous veillerons autant que possible, dans la suite de notre travail, a ne pas percevoir les
discours des individus sur la sexualité au travers des représentations figées mais a proposer

une analyse dynamique, qui permet de les questionner et de les enrichir.

La troisieme problématique qui se présente a nous demeure dans le choix de travailler sur un
public essentiellement féminin. S'intéresser au rapport qu'entretiennent les femmes arabo-
musulmanes a leur sexualité suppose déja qu'elles vivent une sexualité «active ». Or,
jusqu'aujourd'hui, les femmes de culture arabo-islamique n'étaient définies qu'au travers d'une
sexualité « passive », « dominée par le masculin ». Dans la plupart des cas, elle est étudiée
sous le prisme d'une « non sexualité » ou d'une sexualité « déviante ». En effet, les femmes ne
seraient pas directement concernées par une sexualité active en raison de leur appartenance de
genre mais aussi en raison de leur appartenance culturelle et religieuse. Les femmes
demeurent des étres sexuels passifs dans I'imaginaire arabo-musulman. Un certain nombre de
traditions est venu supplanter les prescriptions religieuses en matiere de sexualité féminine en
attribuant a I'homme l'exclusivité de la jouissance du corps. Il est vrai que la femme
musulmane a été enfermée dans un carcan d'interdits sexuels qui 'a réduite a n'étre qu'un objet
du désir masculin. Cette image féminine s'est construite sur deux fondements essentiels de la
sexualité de la femme arabo-musulmane. Le premier est I'obligation, pour la femme, de rester
vierge et pure de toutes souillures sexuelles jusqu'au mariage. Sur ce fondement, la sexualité
féminine sera totalement maitrisée, voire completement occultée dans le réel. Le deuxieme
fondement s'est construit sur 1'idée selon laquelle I'honneur masculin se fonde sur le corps
féminin. En d'autres termes, 1'honneur des hommes s'établit sur la non sexualité de la femme

de culture arabo-islamique.

1. Des acteurs sociaux sous l'influence de diverses instances de socialisation

? Chebel Malek, L'érotisme arabe, Robert Laffond, 2014.

17



Travailler sur la sexualité des femmes musulmanes suppose donc qu'une sexualité
féminine existe, en faire un objet de recherche suppose que le tabou sur la sexualité féminine
se leve. Ainsi, faire le choix d'ouvrir une réflexion sur un tel sujet revét deux positionnements:
faire une recherche sur la sexualité féminine supposerait que 1'on défende une éventuelle
sexualité féminine hors-mariage. Dans cette optique, nous incarnerions la voix de celles qui se
taisent et revendiquent une sexualité plus libre. De fait, la plupart des individus que nous
rencontrions nous questionnaient sur le choix d'un tel sujet, nous reprochant parfois de
prendre parti pour une sexualité féminine non-conjugale . Mais le cas inverse pouvait
également se présenter lorsque 1'on nous reprochait de mettre en exergue les aspects culturels
et ethniques qui n'accordaient a la femme aucune liberté sexuelle, de montrer une image

négative de la sexualité arabo-islamique.

Il est d'ailleurs surprenant de constater que la littérature sur le sujet est quasi
inexistante. Lorsque l'on s'intéresse a la sexualité des jeunes femmes de culture arabo-
islamique, c'est sous la problématique de la virginité imposée aux jeunes filles qui vivent sous
l'autorité masculine et qui n'ont aucunement le droit a une quelconque jouissance sexuelle.
Lorsque la sexualité des femmes maghrébines est évoquée, elle est souvent décrite comme
oppressive, restrictive, inexistante, violente. Nous reviendrons sur la facon dont la sexualité a
été traitée par les sociologues mais il convient déja de souligner que les représentations
collectives sont souvent construites a partir de généralités. Ajouté a cela un contexte fortement
coercitif dans lequel les femmes de culture arabo-islamique se conformeraient docilement aux
interdits prescrits par une culture a caractere fortement patriarcal. Il a été et sera tres difficile
de déconstruire ces idées recues, ces prénotions, ces représentations qui font de la femme

musulmane un étre sexuellement passif.

N

Notre recherche sociologique prend ici tout son sens car elle s'attache a interroger les
représentations au moyen d'une longue recherche, de penser autrement cet objet, de le
déconstruire, de lui donner une autre définition, un autre sens, une autre cohérence que celle
qui a été donnée jusqu'alors. De fait, tous les éléments qui faisaient de la sexualité féminine un
objet répressif et inexistant seront questionnés a travers notre recherche sociologique. Elle
sera un moyen de comprendre comment et pourquoi sont nés ces interdits et ces prénotions en
ce qui concerne notre objet de recherche. Et nous verrons que, finalement, ces représentations

se sont révélées fondamentales pour notre enquéte de terrain. Les femmes que nous avons

18



interrogées sont parfois elles-mémes porteuses de ces prénotions puisqu'elles sont elles-
mémes porteuses de normes et de modeles sociaux fortement intériorisés qui se répercutent

sur la maniere d'appréhender cette recherche.

Travailler sur la sexualité des femmes francaises de culture arabo-islamique suppose
de prendre en compte différents facteurs sans cesse en mouvement, en changement perpétuel,
en évolution continue. Cette étude impose d'analyser les résultats en fonction du
développement et du changement de la structure familiale, d'un contr6le moins ferme de la
communauté sur les comportements privés, d'une population treés jeune qui est aujourd'hui
influencée par d'autres instances que leurs parents ou leur famille, d'une condition féminine en
évolution, d'une représentation de la sexualité en marche. De fait, notre objet de recherche
s'inscrit dans un espace donné a un moment donné. Il suppose de prendre en compte les
changements et les mutations qui ont lieu dans la société, dans les cultures, dans la religion.
Ainsi, cette recherche n'est pas figée, elle est susceptible d'étre évolutive. La société évolue, le

rapport a la sexualité aussi.

La sexualité n'est pas donnée. Actes, relations et significations sexuelles sont le résultat d'une
construction et de transformations sociales : c'est le non sexuel qui donne sens au sexuel'’. En
effet, il faut penser l'enquété-e en termes d'acteur social, c'est-a-dire que son comportement
résulte de déterminismes, de ses différentes expériences et de la maniere dont il va les
interpréter. En effet, il porte un regard qui dépend de la place qu'il occupe dans la société, de
son histoire et de ses projets. De fait, nous avons élaboré une liste des différentes instances
susceptibles d'influencer la construction de 1'identité sexuelle de la femme de culture arabo-

islamique.

Influence de la structure familiale

La famille demeure l'une des instances de socialisation la plus influente sur la
construction identitaire de 1'individu. C'est dans cet environnement que 1'enfant va grandir et

construire ses premieres pensées, la plupart du temps transmises par les parents. Ainsi tout ce

Bozon Michel, Sociologie de la sexualité, Armand Colin, 2002.

19



qui se réfere a la sexualité sera abordé ou occulté, dans le cadre de la famille dans un premier

temps.

Les structures familiales sont influencées par des facteurs économiques et sociaux, par
les religions, par I’Etat. Toutes ces empreintes ont des conséquences sur la relation que les
individus entretiennent a la sexualité : ces éléments peuvent influer, dans un sens ou dans
l'autre, sur le nombre de mariages, sur I'age auquel on se marie, sur le nombre d'enfants par
couple, sur les attitudes envers les rapports sexuels non hétérosexuels et ceux qui,
généralement ne débouchent pas sur une procréation, sur le rejet ou l'acceptation de 1'union
libre ou des parents isolés, sur les rapports de pouvoir entre hommes et femmes, ainsi que sur
les mariages homosexuels. Et c'est la raison pour laquelle tous ces éléments sont essentiels,
d'autant plus qu'ils se manifestent dans le cadre de la famille, qui est, pour la majorité des
individus, le lieu ol va s'affirmer leurs propres envies et leur identité sexuelle, celui ou vont
naitre les premiers désirs, ou ils vont prendre forme et s'organiser, et cela, dés le plus jeune
age. Si les structures et l'organisation familiales €voluent, les attitudes et les croyances a
I'égard de la sexualité vont suivre cette évolution. Ainsi, le contenu de 1'éducation dépend
inévitablement de la société dans laquelle on évolue, ainsi que du lieu et de 1'époque. Les
étapes de 1'évolution de 1'individu suivent I'évolution de la sexualité. Les étapes de la sexualité
infantile, puis 1'évolution vers l'adolescence et 1'dge adulte sont déterminantes puisqu'elles
permettent a l'individu d'acquérir une certaine autonomie. Il ne s'agit pas d'acquérir des
schemes mais de gérer des refoulements, des rapports aux désirs, a la morale et a la société qui

décideront de 1'équilibre psychique de I'individu et de ses rapports a autrui et au monde.

En d'autres termes, la famille ancre la sexualité, elle est la principale structure de transmission
de la sexualité, d'un rapport a la sexualité. Elle transporte la loi, et la dimension religieuse et

traditionnelle qui vont guider 1'enfant jusqu'a un certain age.

Influence de la culture d'origine

A lorigine de cette recherche, I'explication culturaliste semblait la plus adaptée a nos
résultats. Nos nous sommes principalement appuyées sur les explications de Linton et son
concept de «personnalit¢ de base » pour construire nos propos. Issues d'une culture

maghrébine, nos enquétées semblaient €tre fortement attachées a l'environnement culturel

20



dans lequel elles ont grandi. Cette culture influengait considérablement leurs attitudes, leur
comportement et les valeurs auxquelles elles croyaient. Transmise lors de la socialisation
primaire, cette culture, dominait intégralement l'individu, sa personnalité, son individualité,
son identité. Elle faisait partie intégrante de lui, 'empéchant méme de réfléchir par lui-méme,
occultant ses capacités et son esprit critique. Cette culture maghrébine, ayant une influence
non négligeable sur la construction de l'identité des individus, constituait 'explication la plus
rationnelle de notre cheminement. La culture serait donc la configuration des comportements
appris et leurs résultats, dont les éléments composants sont partagés et transmis par les

s,z s 11
membres d'une société donnée .

Ces explications culturalistes ont vite été remises en cause lorsque nous nous sommes rendues
compte que les individus de culture maghrébine, confrontés a une société dans laquelle
plusieurs cultures se mélent, réagissent de maniere tres différente. Ainsi, appliquée a une
société dite « traditionnelle » comme 1'Algérie, cette définition pourrait tres bien convenir (de
maniere tres caricaturale puisqu'elle se trouve tout aussi confrontée a l'influence occidentale
dominante et a l'utilisation de plus en plus fréquente des réseaux sociaux chez les jeunes
Algériens). En revanche, dans une société hétérogene, ou plusieurs « subcultures »
s'entrecroisent, les personnalités statuaires viennent se greffer a la personnalité de base et y
sont profondément intégrées. L'individu, étant confronté a plusieurs groupes de socialisation,
construirait une multitude de personnalités venant s'ajouter a la personnalité de base. En
fonction de la situation a laquelle est confronté 1'individu, il saura y faire face et adaptera son

comportement. Cependant, il faut toujours penser que la personnalité de base sera dominante.

Ainsi, les individus, partageant une personnalité de base, puisqu'ils sont issus d'une méme
culture, partagent également des interdits, des principes, des préceptes de la culture de laquelle
ils sont issus. Dans cette logique, les interdits sexuels, le code de I'honneur, 1'importance du
mariage, seraient partagés par tous les membres de cette culture, sans évolution ou
bouleversement aucun. La culture, dans cette logique, permettait de donner du sens a ces
interdits, de les comprendre et de fait, de mieux les assimiler pour mieux les transmettre de

générations en générations.

Mais nous nous sommes vite rendues compte que la culture, aussi influente soit-elle dans la
construction identitaire, n'était pas prépondérante aux autres formes de socialisation

auxquelles était confronté l'individu. Il est vrai que la culture fagconne un certain style de

Linton Ralph, Le fondement culturel de la personnalité de base, Dunod, Paris, 1977.

21



comportement. Les normes et les valeurs qu'elle propose sont certes treés influentes et
indispensables a la compréhension du comportement des individus mais elle ne représente pas
I'explication unique. La religion s'avere étre d'une influence charniere sur la construction de

I'identité sexuelle.

Influence de la religion musulmane

Quel que soit le rapport que 1'on entretient a la sexualité, les enquété-e-s continuent de
la concevoir par rapport a un pouvoir religieux ou traditionnel. Michel Foucault avait déja
émis 1'idée selon laquelle le rapport a la sexualité naissait en fonction d'un rapport a un
pouvoir juridique ou discursif. Dans notre cas, il s'agit principalement d'un rapport au
religieux. Un pouvoir qui trouve son origine dans 1'énonciation d'une loi issue de textes
scripturaires. Ces femmes restent attachées a une certaine image de pouvoir, a un idéal sexuel

qu'il faut atteindre dicté par les théologiens de l'institution religieuse.

Nous rendons compte du fait que ces femmes ne sont pas affranchies de ce pouvoir, de
cette image. C'est la raison pour laquelle nous ne pouvons analyser les discours des enquété-e-
s sans passer par une analytique des textes scripturaires. Il est évident que la base de 1'identité
sexuelle des individus de culture arabo-islamique s'est construite en fonction de ces discours.
De fait, nous ne pouvons faire abstraction de cette dimension. Ces textes demeurent un
modele de codes de conduite. Ainsi, nous ne pouvons nous défaire d'une analyse de ce pouvoir
religieux, de ce systeme codé, de cette loi divine qui énoncent des proscriptions et des

prescriptions, de cette « liberté cadrée».

Nous pourrions penser que le pouvoir étatique demeure de moins en moins influent, mais
nous ne pouvons penser ce rapport a la sexualit¢é de la méme facon lorsque le pouvoir

religieux et traditionnel est si fort dans les discours.

En revanche, il ne faut pas penser ce systtme de pouvoir uniquement comme un systéme
d'interdits. 1l est parfois appréhendé comme une libération, au contraire de la culture, des
traditions qui sont vécues comme un véritable systtme d'oppression. Nous verrons, par
I'analyse des discours des enquété-e-s, que le pouvoir religieux n'est pas considéré comme un
systeme d'oppression puisqu'il est parfois percu positivement. Aujourd'hui, contrairement a ce

qui se faisait il y a quelques années, le rapport a la religion est completement différent. Il y a

22



une réelle transformation du rapport au pouvoir divin. Bien entendu, nous ne ferons aucune
oz Ytz <. ¢ .. 12

généralité mais il y a un réel «retour au religieux » °, un nouveau rapport aux textes

scripturaires, un rapport positif, un rapport que nous ne pouvons pas occulter. Un rapport qui

se construit aussi en fonction des transformations sociales.

Influence de la structure sociale

La société est sans cesse en mouvement, elle est changeante, elle évolue. Le
comportement des individus est fortement influencé par les changements qui arrivent dans la
société dans laquelle ils vivent. Si elle est parfois définie comme oppressive sexuellement,

elle peut aussi devenir un moyen de se libérer des carcans et des interdits sexuels.
Les opinions, les croyances, les comportements sont bien souvent régis par 1'influence des

masses. Dans bien des cas, 1'individu semble abandonner I'analyse personnelle au profit d'une
posture ou d'un discours conforme aux attentes du groupe. Ce conformisme peut s'expliquer
par la peur d'étre exclu du groupe d'appartenance, d'€tre défini « déviant » par la société dans
laquelle il vit. En effet, les discours des enquété-e-s sont tres révélateurs de l'importance que
revét l'influence sociale sur la facon de vivre ou d'appréhender la sexualité. C'est la raison
pour laquelle nous avons fait le choix de travailler sur deux terrains, deux sociétés dont les
structures et l'organisation sont completement différentes (la Kabylie et la France). D'une
société a une autre, les discours tenus par les acteurs sociaux sont changeants et sont le reflet
de la société dans laquelle ils vivent. D'ailleurs, et nous le verrons par nos recherches,
l'alternance entre pensée singuliere et pensée collective est tres présente. Définir ce qui releve
du singulier ou du collectif s'avere €tre une difficulté quant a la fagcon de définir son rapport a
la sexualité. Des lors, peuvent naitre des conflits culturels, religieux et intergénérationnels
tres forts mais aussi tres révélateurs. Si le rapport a la sexualité évolue de part et d'autre de la
Méditerranée, il évolue aussi en fonction des générations ; raison pour laquelle nous avons

interrogé des femmes de tout age.

Bien qu'il y ait une volonté d'autonomie des discours, une grande majorité de ces

enquété-e.s tiennent des propos conformes a un certain type de société donnée. Ainsi,

12 Kepel Gilles, La revanche de Dieu : chrétiens, juifs et musulmans a la reconquéte du monde, éditions le

Seuil, 1991.
23



l'analyse des discours suppose de prendre en compte ces dispositions a un certain
conformisme social, d'ancrer les discours dans une société donnée a un moment donné, dans
un contexte social changeant. En d'autres termes, il nous a paru fondamental de prendre en
compte ce « processus purement social et quasi magique de socialisation », cette « régulation

. 13
de base », cet « habitus » ~.

Lorsque nous évoquons l'influence de la structure sociale sur le comportement sexuel des
individus, nous mentionnons également l'importance que peut avoir l'organisation politique
sur l'incorporation des schemes de pensée. Nous faisons ici particuliecrement référence a
I'homosexualité. Les comportements adoptés par les individus vis-a-vis des différentes
orientations sexuelles dépendent, en grande partie, de la réaction du systeme politique. En
fonction des lois votées et mises en place dans une société donnée, les individus adopteront un
comportement conforme a ce qui est demandé. Progressivement, ces lois seront intériorisées
de maniere subjective pour devenir partie intégrante de l'individu. Cette théorie sera
notamment expliquée dans le chapitre sur I'homosexualité dans lequel nous verrons que la loi
sur le « mariage pour tous » a changé les manieres de penser et d'agir de certains individus.

Ainsi, les discours semblent également étre influencés par le pouvoir étatique.

Influence de la structure scolaire

D'autres instances de socialisation viennent remettre en cause les schemes et les
habitus incorporés lors de la socialisation primaire. Parfois ces nouvelles « valeurs » sont
antinomiques aux valeurs précédemment transmises et remettent en question l'équilibre
préétabli de 1'individu. L'institution scolaire est une institution étatique, elle est donc gérée par
I'état et transmet les valeurs de celles-ci. Inscrire son enfant a 1'école est une obligation a partir

de 'age de six ans.

L'école va étre un véritable processus de construction identitaire et 1'enfant va ainsi combiner
les éléments que cette construction identitaire induit. Elle est guidée par des pratiques, des
valeurs, des normes et des coutumes. On y transmet des manieres d'étre et de se comporter.
C'est 1a ou I'enfant apprend théoriquement le monde et va imposer des manieres de penser et

de procéder, ce qui va structurer l'enfant.

Bourdieu Pierre, La transmission de [’héritage culturel, édition de Minuit, Paris, 1966.

24



Mais c'est aussi a partir de cette période que vont se créer les premiers liens d'amitié et
l'influence des fréquentations sur la construction identitaire de I'individu. Les enfants vont se
détacher petit a petit de leur famille et vont développer leur propre identité, leur propre
personnalité. Ils s'appuieront, pour cela, sur leurs camarades. Le rapport a la sexualité pourra
étre appréhendé différemment et la culture transmise par les camarades peut étre opposée a
celle transmise lors de la socialisation primaire. C'est 1a que les parents vont intervenir et
«surveiller » les fréquentations de leurs enfants, pour qu'ils ne soient pas influencés
négativement. Comme tous les parents, quelle que soit leur culture, la peur d'une « mauvaise
fréquentation » regne. En effet, les relations sexuelles, 'homosexualité ou encore 1'obligation

du mariage sont appréhendées de maniere completement différente d'une famille a 1'autre.

2. Lafemme de culture arabo-islamique et le Coran

Nadia El Bouga et Asma Lamrabet avancent toutes deux que plusieurs événements ont
contribué a dévaloriser la place de la femme dans le monde arabo-musulman. Il y a d'abord eu,
apres la mort du Prophete de 1'Islam, un conflit d'ordre politique qui obligea les femmes, « les
étres faibles » selon les nouveaux hommes au pouvoir, a se retirer, par opposition au
comportement prophétique. C'est a cette période que se sont succédées batailles, luttes de
pouvoir et guerres. Ainsi, la meilleure stratégie a ce moment-la fut d'écarter les €tres jugés
trop faible : les femmes en faisaient partie. A partir de cette période, un grand nombre de
paroles dites religieuses ont vu le jour, au nom de I'Islam, et ont exclu les femmes de la place
publique «la femme est mieux chez elle », «sa priere vaut plus si elle est pratiquée a la

maison ».

Ensuite, durant les conquétes islamiques, au contact des civilisations perses, les exégetes
découvrent le tchador et le harem qui renouent avec une polygamie illimitée (non tolérée en

Islam) et construisent une interprétation en fonction de leurs pratiques du moment.

Il faut également préciser que les textes scripturaires, apres la mort du Prophete, ont été
interprétés, travaillés, lus par des savants de sexe masculin. Les femmes littéralement ont été
exclues de la lecture et de l'interprétation des textes sacrés. Ainsi, les savants se sont regroupés
pour étudier les textes sans prendre en compte le principe d'égalité et le regard féminin. La

femme s'est donc retrouvée isolée de la société et de son évolution. Au nom de 1'Islam, elle

25



prenait (et prend) pour argent comptant des textes qui ont été interprétés par des individus de
sexe masculin, a une époque donnée, dans une société donnée. Ainsi, loin de la place qu'avait
la femme a 1'époque de la révélation, les interprétations de savants rigoristes ont destitué la
femme de son rdle social, politique, intellectuel et sexuel. En effet, au temps du prophete de
I'Islam, les femmes étaient tres actives et jouaient un rdle important dans 1'organisation sociale
de la cité. Nous pouvons citer, entre autres, la premiere femme du prophete, Khadija, fille de
notables de la Mecque, riche commercante et patronne du prophete. Elle a joué un role
prépondérant dans l'interprétation des textes et la transmission du savoir religieux au temps de
la révélation. La deuxieme femme du prophete, Aicha, était également connue pour son savoir,
sa sagesse, ses capacités en médecine et son amour de la poésie. Elle était considérée comme
l'un des plus grands savants de son époque, c'est d'ailleurs celle qui transmit le plus de paroles

prophétiques.

La prééminence masculine, quant a la lecture des textes scripturaires, a engendré des
interprétations subjectives des savants. Malheureusement, ces lectures ont été sacralisées et
ont pérennisé les croyances sur la domination masculine. Ainsi, un élément fondamental est a
prendre en compte quant a la recherche que nous avons effectuée : le probleme ne viendrait

pas des textes mais de l'interprétation déviante et exclusivement masculine qui en a été faite.

4. Précisions sur la culture arabo-islamique

L’Islam est né en Arabie il y a maintenant quatorze cent ans environ lors de la
prédication du Prophéte Mohammed a la Mecque. L’Islam s'étendra et se développera par la
suite, sous les divers aspects politiques, confessionnels, politiques et sociaux. L’étendue de cet
Islam va ensuite s’agrandir a différentes terres et pays par les conquétes, les batailles, les

guerres et se remodeler en fonction de la culture du pays dans lequel cette religion s’étend.

L’Islam n’est pas simpliste et monolithique. En comprenant son histoire, on saisit la
complexité avec laquelle elle s’est étendue et la diversité dont elle est le résultat aujourd’hui.
Ainsi, il n’y a pas d’unité islamique ou une pratique unique de la religion : lors des conquétes,
la religion islamique a été transformée par une mystique et des rites issus d’une culture

populaire, de particularités nationales voire régionales. Il faut savoir que, deés sa naissance et

26



son désir de conquérir de nombreux territoires, I’Islam qui se voulait unificateur et
pacificateur, a été le fruit de la naissance de plusieurs sectes et groupes différents. Ainsi, elle
s’est divisée en plusieurs groupes, €coles, familles, divisions dont les plus connues, pour les

sunnites, sont les quatre écoles de pensées : hanbalites, malikites, hanafites, chafiites.

Ainsi, chaque pays, chaque région traduisent, a leur maniere, les conséquences entrainées par
diverses cultures, climats, ethnies et héritage sans oublier d’autres traits dont leur histoire n’a

cessé de porter le poids.

De ce fait, nous pourrions définir I’Islam comme « le nom appliqué, dans le texte du Coran, a
la religion préchée par Mohamed au XVIleme siecle de notre ere et qui en vient ensuite a
désigner, dans les pays occidentaux, le monde auquel s’étendit cette religion au cours des
siécles et la civilisation qu’elle y engendrera »'*. En d’autres termes, 1’Islam se définit par
«1’adhésion a une doctrine que préciserent peu a peu les écoles théologiques et I’observance
d’une Loi ou chari’a unissant des régles sociales et des prescriptions culturelles : cette Loi fit
I’objet de la constante réflexion des spécialistes du figh ou juristes groupés eux-mémes au

. P , NPT 15
sein de différentes écoles juridiques »

Cette religion se caractérise également par une spiritualité et une éthique dont les contours
restent difficiles a cerner mais dont I’influence contribuera a modeler des attitudes
personnelles qui donnera naissance au concept de la Oumma, communauté religieuse et
spirituelle. L’Islam est un squelette qui guide le comportement de chaque musulman en
fonction d’un référenciel religieux et d’une collectivité, une communauté. Cette derniere
englobe I’individu au point qu’il peut en oublier sa singularité. Chaque action, chaque
comportement voire chaque pensée sera orientée en fonction de la communauté, de la
Oumma, de la référence religieuse. Ainsi, aux yeux des étres de croyance, I’Islam est plus
qu’une religion, elle est un dogme, une foi, un cadre qui précede et suit les individus qui

formeront une seule et méme communauté.

Cependant, 1'évolution de la culture islamique et son imprégnation par les fideles a engendré
des changements en ce qui concerne la pratique religieuse. En effet, I’histoire de la culture
arabo-islamique montre que I'Islam a été entaché par différentes cultures, traditions, rites, qui
font aujourd’hui partie intégrante de cette religion. L’Islam pratiqué en Afrique n’est pas le

méme que celui pratiqué en Arabie Saoudite.

Sourdel Janine et Dominique, Dictionnaire historique de 1'Islam, Broché, 2004, p.407.
13 Idem, p.407.

27



En d’autres termes, il faut distinguer les principes de la réalité sociologique. La sociologie du
Mali n’est pas celle de 1’Arabie Saoudite. Au Caire les étudiantes sont plus libres que les
étudiantes libanaises, soudanaises ou algériennes. La société maghrébine est en général
machiste. Mais est-elle la méme a Marrakech, a Tunis ou au fin fond des montagnes kabyles ?
Les femmes sont-elles traitées de la méme facon a Tizi-Ouzou, village kabyle ou a Bejaia,
ville Kabyle ? Certains se confortent dans des interprétations littéralistes tandis que d’autres,
dans une optique plus progressiste, donnent au Coran un autre sens, plus proche de leur réalité

sociale.

Les textes religieux prennent une forme plus concrete dans la réalité sociale et individuelle qui
doit étre prise en compte par le sociologue sur le terrain. L’union entre les textes scripturaires
et la réalité sociale engendre des transformations qui doivent étre analysées si nous voulons
saisir les transformations et les représentations actuelles. La trace écrite du Coran montre que
les textes n’ont pas ét¢ modifiés. En revanche, 1’histoire de la sociologie et de la théologie
démontre que ces mémes textes n’ont pas €té interprétés de la méme fagon par les peuples

depuis leur révélation.

Cet exemple démontre parfaitement les évolutions qu’ont subies les textes coraniques depuis

leur révélation :

« Vos femmes sont pour vous un champ de labour, allez a votre champ comme vous le voulez

et ?ceuvrez pour vous-mémes a I’avance » (Coran, sourate 2, verset 223)

1. Contexte de la révélation : a 1'époque de I'Hégire, exode des musulmans de la Mecque a
Médine, des mariages mixtes entre mecquois et médinoises comment a avoir lieu. Il s'avere
qu'a la Mecque, les hommes avaient une préférence pour les relations sexuelles qui
consistaient a étre derriere la femme. Or, cette position ou 'homme se tient a genoux derriere
la femme était strictement interdite. Cette proscription était précisément liée a une croyance
qui annongait la naissance d'un enfant atteint de strabisme si une grossesse suivait cette
relation « interdite ». Cette croyance avait fini par €tre partagée par tous les habitants et toutes
les communautés. Si bien que les médinoises, lorsqu'elles ont découvert cette pratique, se sont
rebellées et sont allées exposer leur mécontentement au Prophete. Et ce verset est la réponse a

cette demande.

Les textes n’ayant été traduits que par des hommes, des déformations sont venues se

substituer aux sources. Les interprétations sont tres subjectives, résultat d'un statut social

28



dominant, dans un contexte fortement patriarcal. Elles sont surtout le résultat de traditions qui
a attribué, au seul male, le plaisir sexuel, la jouissance du corps tandis que la femme
musulmane a été enfermée dans un carcan d'interdits avec lequel il est difficile de se détacher.
Cette tradition a réduit la femme a n'étre que l'objet de la sexualité masculine en se privant du
plaisir que la religion lui a accordé. Dans cette logique, ce verset a longtemps été une
justification pour ’homme de « prendre » la femme comme il le souhaitait, d’aller & « son
champ » comme pour le labourer a sa manicre. Il est encore aujourd’hui interprété comme une
chance pour ’homme de faire de la femme ce qu’il souhaite. De fait, la femme serait soumise

a I’homme.

Par la suite, ce verset a été le moyen pour I’homme de dire que la femme n’avait qu'une seule
tache, celui de la reproduction. Le champ de labour étant 1ié au blé et a la fertilité, les
exégeses en ont déduit que les femmes, a I’instar des champs de blé, devaient produire, donc

enfanter. La femme n’est donc réduite qu’a son réle d’enfantement.

Les lectures de femmes, musulmanes, féministes et occidentales, attribuent une autre
interprétation a ces textes aujourd’hui. Ce verset serait éminemment positif puisqu'il
signifierait « source de vie », « terre », « richesse », « fertilit¢ ». La traduction d'Asma
Lamrabet serait bien plus juste que celle citée aujourd’hui : « Vos femmes sont pour vous la
source de la vie et de la richesse. Alors, allez donc a cette source comme vous l'entendez
librement ». Ce verset devient €également un moyen de dire que toutes les positions sexuelles

sont autorisées a partir du moment ou elles sont faites par le vagin.

A travers ce verset, il est aisé de comprendre comment les interprétations des textes
scripturaires ont évolué en fonction du contexte social et religieux dans lequel ils sont vécus.
La derniere interprétation est tres révélatrice du féminisme actuel qui permet aux femmes de
faire une lecture des textes et d'en donner leur propre interprétation. Une telle lecture n'aurait
été possible quelques années auparavant ou dans d'autres cultures. Elle est synonyme
d'évolution, de modernisation, d'occidentalisation, termes que rejettent catégoriquement les
savants littéralistes. D'autres, plus progressistes, encouragent au contraire de telles lectures,
incitant les femmes a se réapproprier leurs droits religieux.

16
1,

Ceci étant dit, a I'instar de Malek Chebel, "~ et pour faciliter la compréhension de notre

recherche, il est important de noter que nous utiliserons le terme d’arabo-islamique pour

16 Chebel Malek, Civilisation islamique et stratégies identitaires, Confluences Méditerranée, 2002.

29



désigner ’architecture de la religion de 1’Islam, le squelette, les textes et les traditions qui y
sont associés. L’appellation semble plus commode pour désigner 1’ensemble des textes
produits ou enregistrés aux premiers siecles de 1’Islam. En revanche, nous utiliserons le terme
d’arabo-musulman pour nommer 1’étre spirituel, la femme et I’homme qui pratique la religion,
les étres de foi. Cette distinction est trés importante a noter car le sujet, dans les religions
monothéistes, est défini comme est un €tre faible et pécheur, ses choix, ses comportements,
ses actions sont pensées en fonction d’un référenciel qui est celui de I’Islam, de la culture
arabo-islamique mais il est également influencé par d’autres instances qui vont forger sa
personnalité. La culture dans laquelle il vit, il grandit, fait partie de ses instances
socialisatrices. Les rites et les traditions qui ont nourris son enfance peuvent Etre
symboliquement attachés a I’Islam, la distinction est trés rarement faite, surtout lorsqu’elle
culturellement ancrée. Les pays du Maghreb (le petit Maghreb : Tunisie, Maroc, Algérie, celui
auquel s’intéresse notre recherche), ne sont pas moins touchés par cette diversité culturelle et
religieuse qui s’est étendue depuis I’avénement de I’Islam. C’est au XVIIéme siecle que les
berberes, qui avaient gardé leur langue et leur culture, furent colonisés par les troupes arabo-
islamiques au moment des grandes conquétes. Beaucoup de berberes se convertirent a 1’Islam
mais d’autres ont refusé de s’y soumettre et se révolterent contre les nouveaux maitres. Dans
cette logique, les pays du Maghreb auxquels nous nous intéressons sont tres différents les uns
des autres bien qu’ils alimentent une culture commune, quelques traditions similaires, des
schemes de pensées quasi-identiques. Chaque pays du Maghreb, chaque région est le fruit
d’une histoire bien particuliére. Nous généralisons bien souvent la culture arabo-islamique
dans nos travaux en raison de la langue commune (1’arabe) et de la religion pratiquée. Pour
des facilités rédactionnelles, nous avons, nous aussi, fait le choix de parler de culture arabo-
islamique lorsque nous évoquons la référence religieuse et culturelle a laquelle se rapportent
les individus que nous avons interrogés. En revanche, I’ Algérie, qui est le pays auquel nous
nous intéressons, est bien différent par son histoire. La colonisation a fortement marqué les
esprits et la langue francaise demeure la deuxieme langue du pays (contrairement au Maroc et
la Tunisie), le tourisme y est trés peu développé et donc I’influence occidentale est moindre
par rapport aux deux autres pays du Maghreb, la politique de I’Algérie est fortement
influencée par I’Islam au contraire de la Tunisie par exemple qui s’est vu dirigé, pendant

longtemps, par des gouvernants plus progressistes.

Notre choix, pour I’enquéte de terrain, s’est tourné vers la petite Kabylie. Elle se définit
particulicrement par les traditions et les rites qui y sont maintenus et pérennisés. Bien que

30



I’Islam soit la religion dominante, les traditions paiennes sont encore fortement présentes et
amalgamées a la religion de I’Islam. Lorsque les sujets kabyles parlent de leur pays, ils se
réferent automatiquement a la religion mais aussi a la culture dans laquelle ils ont baignée :

mélange de traditions préislamiques et de religion.

Le cas frangais est encore plus particulier. Historiquement chrétien, il se distingue aujourd’hui
par sa laicité. Les musulmans aujourd’hui construisent I’histoire du pays. Devenue deuxieme
religion de la France, les sujets doivent jongler avec une nouvelle culture occidentale et une

religion qui se veut moins primitive, plus progressiste, spirituelle et intellectuelle.

Cette mise en garde est donc valable pour I’ensemble de notre recherche. Lorsque nous
évoquons la sexualité dans le monde arabo-islamique, nous évoquons les contours d’une
culture sexuelle, d’une vision quasi-identique de la sexualité, de représentations qui se sont
construites en fonction de cette religion qu’est I’Islam, mais aussi de contours d’une culture
«maghrébine » qui s’est propagée inconsciemment dans les trois pays du Maghreb. En
revanche, chaque région et chaque individu s’approprie la religion et la culture a sa manicre.
C’est cette polyphonie culturelle et religieuse que nous avons voulue saisir a travers cette

these avec un fondement encore solide : celui de la Kabylie rurale.

31



Lorsque nous avons décidé de travailler sur la sexualité comme objet de recherche,
nous voulions dépasser le cadre biologique de celle-ci en privilégiant les dimensions
sociologiques, anthropologiques et religieuses. Aborder la sexualité arabo-islamique suppose
une certaine pluridisciplinarité essentielle a la bonne compréhension et a l'analyse de ce
rapport particulier. La sexualité arabo-islamique suppose de prendre en compte plusieurs
dimensions, tant les problemes qui la composent sont multiples. C'est la raison pour laquelle
nous abordons plusieurs thématiques qui nous aiderons a comprendre comment se construit la
relation de 1'individu de culture arabo-islamique a la sexualité. Pour une analyse complete, il
faut comprendre le role de I'hnomme et la femme, la circoncision, les relations sexuelles hors-
mariage et au sein du couple, la mixité, la question du voile, la virginité, le mariage mais aussi

et surtout I'éducation a la sexualité.

De fait, la sexualité s'avere €tre une thématique riche, générale et particuliere a la fois. Elle
pose des problemes de société et questionne l'identité des individus. Elle les oblige a

s'interroger sur leur identité et sur le chemin qu'ils veulent prendre.
Cette these sera structurée en quatre parties.

Dans une premiere partie consacrée aux représentations de la sexualité, nous verrons
comment et pourquoi la sexualité peut étre analysée comme un produit culturel, historique et
social. Dans cette partie, 1'évolution de la représentation de la sexualité en France et dans les
pays arabo-musulmans sera appréhendée. Les deux terrains d'enquéte de cette recherche seront
exposés. Nous expliquerons les choix qui ont guidé l'origine de ce travail. Nous nous
attarderons également sur la position féminine, son rapport a la sexualité avant et apres la
migration. Nous verrons comment s'est construit le role de la femme dans la société arabo-
islamique afin de comprendre la maniere dont son statut a évolué dans le processus de
migration. Nous nous référerons aux travaux déja existants d'auteurs, des recherches déja
réalisées en nous arrétant sur certains concepts qui guideront notre travail et qui seront

nécessaires a sa bonne compréhension.

La deuxieéme partie, qui est empirique, sera consacrée aux représentations des
différentes formes de sexualité dans les familles de culture arabo-islamique. Nous reviendrons
sur la question du voile, le rapport au corps, la représentation de la virginité, le mariage, la
polygamie, les relations sexuelles au sein du couple et la circoncision. Nous verrons comment
et pourquoi les représentations se sont transformées au cours du temps et comment elles

different d'un pays a un autre tandis que la culture et la religion restent les mémes. Nous

32



questionnerons également toutes les traditions qui existent autour de la sexualité pour

comprendre pourquoi elles sont aujourd'hui remises en cause par les jeunes femmes.

La troisiéme partie est le cceur de notre travail. Nous interrogerons I'éducation a la
sexualité telle qu'elle existe dans les familles de culture arabo-islamique. Nous reviendrons
sur la notion de famille et son évolution au cours du temps. Les différentes formes d'éducation

sexuelle familiale, scolaire et médiatique seront analysées selon les discours des enquété-e-s.

Nous consacrerons la quatrieme partie a la question de 1'homosexualité afin d'en saisir
les représentations de part et d'autre de la Méditerranée. Nous verrons comment le contexte
social influence considérablement les discours et le comportement des jeunes femmes que
nous avons interrogées. L'hypothese selon laquelle la sexualité est créatrice de rapports

sociaux de hiérarchisation et de différenciation sera discutée en dernier lieu.

33



34



Problématisation

Quiconque connait les caractéristiques de la sexualité arabo-islamique et les tabous
qu'elle renferme dira qu'il est quasi-impossible de se lancer dans une recherche telle que celle-
la ! Pourtant, il s'agit 1a d'un besoin que les chercheurs ne peuvent contourner étant donné
toutes les problématiques qu'elle renferme et les enjeux sociaux qui y sont associés. Dans un
pays dit « traditionnel » dans lequel tous les individus partagent la méme culture, les mémes
valeurs, la méme religion, il est aisé de se fier a son voisin quant a 1'éducation de son enfant.
L'institution familiale et scolaire sont en harmonie quant a ce qu'il faut et ne faut pas
transmettre. La socialisation primaire et secondaire se completent naturellement et les parents
se confortent a penser qu'il n'y a aucun danger susceptible de rompre ce qu'ils ont tenté de
« transmettre » a leurs enfants.

Au contraire, dans un pays plus occidental comme la France, ou un grand nombre de cultures
différentes se rencontrent, ou chacun d'entre nous est amené a rencontrer, a cotoyer un voisin
musulman, juif, chrétien ou athée, les modes d'éducation sont en concurrence et certains
d'entre eux peuvent €tre valorisés au détriment d'autres.

Linton, dans son analyse sur les sociétés modernes avance les propos suivants : « les sociétés
sont faites de telle maniere qu'elles ne peuvent exprimer leur culture que par l'intermédiaire
des individus qui la composent et ne peuvent la perpétuer qu'en y préparant ces individus i,
Ainsi, dans son analyse, il distingue quatre types de traits culturels susceptibles d'intervenir
dans le modelage de la personnalité individuelle :

. Les traits généraux (« noyau de la culture d'une société ») qui sont communs a tous les
membres d'une société tels que le langage, les valeurs de base, les modeles essentiels de
relations sociales et les habitudes communes.

. Les traits spécialisés qui sont communs a une certaine catégorie socialement reconnue
et qui partagent le méme statut social : les sexes, les classes d'ages, les classes sociales, les
groupes professionnels...

. Les traits alternatifs qui relevent de la facon dont les individus vont réagir face a une
méme situation.

o Les particularités individuelles qui concernent les choix personnels et sont essentielles

& Linton Ralph cité par Dubar Claude, La socialisation, Armand Colin, 2002, p.47-48.

35



aux processus d'innovation culturelle.

Mais il va s'en dire que les traits généraux de la société connaissent de profondes mutations
étant donné la complexification sociale et culturelle des sociétés, la France en ce qui nous
concerne. Suite aux différentes phases d'immigration, nous pouvons constater une grande
hétérogénéité culturelle et une forte population maghrébine qui, au contraire des premieres
années de migration, apparait de plus en plus dans 1'espace social, et est amenée a revendiquer
ses différences culturelles et lutter contre des valeurs qui ne sont pas partagées par tous dans la
société frangaisels. Nous reviendrons plus précisément sur ce point dans notre recherche mais
nous pouvons par exemple citer le « voile islamique », tant revendiqué par les musulmanes
mais qui pose de plus en plus de difficultés sur un sol laic.

Un grand nombre de valeurs ne sont pas partagées par tous, et nous avons choisi de travailler

sur la sexualité pour diverses raisons que nous allons exposer sans plus tarder.

Lors de nos derniers travaux de recherche'”, nous avions percu de l'inquiétude des
meres rencontrées en ce qui concerne la préservation de la sexualité de leurs enfants. En
vivant sur un sol sur lequel les individus ne partagent pas les mémes valeurs associées a la
sexualité, elles nourrissent quelques appréhensions quant a 1'éducation de leurs enfants et plus
particulierement celle de leurs filles. Dans une société ou la sexualité fait l'objet de
comportements plus en plus consuméristes, comment les protéger d'un tel fléau et faire en
sorte que les jeunes filles hériticres de la culture arabo-islamique suivent les traces de leur
mere ? Comment les amener a se préserver et a rester pure et chaste jusqu'au mariage ?
Comment étre stire qu'elles ne dévieront pas du « droit chemin » religieusement tracé ?

Et comment étre certaine, aujourd'’hui que le mariage homosexuel est socialement et
juridiquement accepté, que leurs enfants ne suivront pas cette voie, religieusement et
culturellement proscrite ? Toutes ces interrogations nous ont amené a nous questionner et a
envisager une recherche particulierement innovante. Cette « identité déviante » est une des
plus redoutée par les meres qui craignent que leurs filles ne transgressent les « normes
sexuellement acceptées ». Cette « déviance » qui se forge généralement au cours d'une

. e e . L, 20
transaction entre un groupe et un individu ayant transgressé une norme~ . Et ce n'est pas

18

o Kepel Gilles, Les banlieues de I'Islam : naissance d'une religion en France, éditions du Seuil, 1991.

Guehaz Lamia, dirigée par COMBAZ Gilles, La transmission culturelle intergénérationnelle : de mére
en filles. Le cas des femmes d'origine maghrébine, Mémoire de maitrise, Université Lumiere Lyon 2, 2013.
Guehaz Lamia, dirigée par COMBAZ Gilles, L'implication des meres d'origine maghrébine dans la scolarité
de leurs filles, Mémoire de master, Université Lumiere Lyon 2, 2012.

Becker Howard cité par Dubar Claude, La socialisation, Armand Colin, 2002, p.106.

36



seulement la transgression qu'elles appréhendent mais aussi et surtout I'étiquetage de leurs
filles par la communauté maghrébine : preuve qu'elles n'auront pas su éduquer et transmettre
les valeurs fondamentales a ces dernieres.

Ces craintes soulevent des questions et des enjeux sociaux importants. Certaines
d'entre elles, bien qu'il ne s'agisse que de « projets provisoires » envisagent de quitter la
France pour se réinstaller dans leur pays d'origine afin d'éviter d'entacher la bonne éducation
de leurs enfants. Elles préferent donc prévenir le danger et l'anticiper en cas de besoin.
D'autres disent €tre conscientes qu'elles n'auront pas le méme confort dans leur pays d'origine
et préferent rester en France et inscrire leurs enfants dans une école « privée musulmane »,
méme si ce choix s'avere trés coliteux financierement. Selon ces meres, les enfants seront
moins tentés par «la déviance sexuelle », puisque tous les éleves et les personnels de
l'institution scolaire partageront les mémes valeurs en ce qui concerne la sexualité. Il y aura
donc moins de risques.

Peu de chercheurs se sont aventurés sur cet objet de recherche. S'il y a eu une
focalisation considérable sur l'importance accordée a la virginit€é des jeunes filles
maghrébines, d'autres thématiques ont été laissées entre parentheses et suscitent pourtant de
vives réactions sociales. Le peu de travaux sur le sujet nous a laissée perplexe et a suscité

I'envie d'en savoir plus.

Claude Dubar avance l'idée selon laquelle chaque génération construit son identité a
partir des identités héritées de la génération précédente, des identités virtuelles acquises au
cours de la socialisation initiale et des identités possibles accessibles au cours de la
socialisation « secondaire ». Cela étant dit, nous nous sommes donc intéressées a la
socialisation des filles francaises musulmanes d'origine maghrébine pour qui la sexualité est
entourée d'une symbolique sociale et culturelle tres forte. L'objet de cette recherche sera
d'appréhender la représentation sacrée de la sexualité dans les traditions afin de comprendre
comment elle influence la personnalité des individus de culture arabo-islamique. Entre
l'institution familiale, scolaire, sociale, politique et religieuse, comment ces femmes francaises
musulmanes, héritieres de la culture maghrébine, tentent d'étre en harmonie avec les valeurs
sexuelles dont elles ont héritées et les valeurs dominantes véhiculées par la société dans
laquelle elles vivent.

Dans une société ou la sexualité est devenue un bien de consommation et une condition du

développement personnel, comment parviennent-elles a garder intact des valeurs qui ne sont

37



plus en adéquation avec ce que leurs meres pronaient ?
Ainsi, cette démarche nous a conduit a nous poser la question suivante : comment les
processus de socialisation tendent a modeler les rapports que les individus entretiennent

a la sexualité a travers le filtre de la culture arabo-islamique ?

Il ne s'agit pas 1a de nous intéresser aux pratiques sexuelles des jeunes filles arabo-
musulmanes mais bien de nous focaliser sur leur rapport subjectif a la sexualité. L'objectif de
cette recherche sera de comprendre comment se construit la sexualité de ces femmes dans ses
dimensions symboliques et représentationnelles. Il ne s'agit pas de s'intéresser a la vie sexuelle
de celles-ci, leurs fantasmes ou leurs éventuelles expériences. Nous nous attacherons a
montrer comment les processus de socialisation amenent ces jeunes filles a construire une
identité sexuelle, qu'elles (re)définissent de manicre a étre en adéquation avec les différentes
instances auxquelles elles sont confrontées.

Nous avons donc fait le choix d'étudier la sexualité comme une activité sociale*!, comme un
« fait social » au sens de Durkheim.

Un fait social se reconnait au pouvoir de coercition qu'il exerce ou est susceptible d'exercer
sur les individus ; et la présence de ce pouvoir se reconnait a son tour, soit a 1'existence de
quelque sanction déterminée, soit a la résistance que le fait oppose a toute entreprise
individuelle qui tend a lui faire violence™.

De ce point de vue, la sexualité peut étre définie comme un fait social au sens ou 1'entend
Durkheim. Généralement, tous les individus qui partagent cette culture maghrébine, sont
d'accord sur les normes et les codes sexuels a respecter. Dictés par la religion musulmane, une
déviance sexuelle entrainerait des sanctions d'abord familiales, puis sociales et divines. D'une
génération a l'autre, ces codes se transmettent et s'imposent aux individus comme une morale
a respecter.

Et clest pourquoi, avance Claude Dubar™, la socialisation de I'enfant est essentiellement
analysée comme un processus d'incorporation progressive des traits généraux caractéristiques
de la culture de son groupe d'origine, celui qui est censé définir son appartenance sociale de
base. La socialisation est l'acquisition des traits particuliers de ses futurs groupes statuaires et

la préparation aux options et aux choix des éléments culturels singuliers. Mais elle est d'abord

21 . . . . . % . N 2,
Bozon Michel, Leridon Henri, « La construction sociale de la sexualité », Population, 48i¢me année,

n°5,1993, p.10. .
2 Durkheim Emile, Les régles de la méthode sociologique, PUF, 1937, p.11.
Dubar Claude, La socialisation, Armand Colin, 2002, p.51.

38

23



congue comme un entrailnement a maitriser les éléments de base de sa culture d'appartenance.
Les éléments qui correspondent le mieux aux « expériences de base », incorporées au cours de
la petite enfance. Cette fidélité a ses racines constitue finalement une condition essentielle du
maintien de la transmission, entre les générations, des noyaux culturels spécifiques a chaque
société.

Il faut prendre en compte trois points importants et indissociables de cette transmission entre
générations. D'abord, la langue qui va représenter, certes, un instrument de communication
mais sera surtout chargée de représentations et de valeurs qui vont orienter la vision du
monde, de la société et de la sexualité de ces jeunes filles. Le choix de la langue arabe ou
francaise n'est pas négligeable. Le choix et les pratiques langagieres revétent toute une
symbolique affective et religieuse qui prendra toute son importance dans la représentation de
la dimension sexuelle (partie III). Ensuite, la religion est une dimension omniprésente dans la
vie de ces jeunes filles et dans une tres grande majorité des familles maghrébines. Elle
interviendra de facon tres puissante dans 1'éducation des jeunes filles et de surcroit dans la
construction identitaire de celles-ci. Elle va instaurer un cadre de vie mais aussi et surtout
orienter les choix et influencer les comportements des individus (quel que soit le sexe
d'ailleurs). La religion, quel que soit le degré de pratique de 1'individu, revéte une forme de
sacralité non négligeable dans la vie des individus. Enfin, la tradition est un point essentiel
dans la socialisation des jeunes filles. Elle est notamment liée a la société dont sont origines
les migrants maghrébins et endosse les particularités des sociétés patriarcales du Maghreb.
Bien qu'il s'agisse d'une influence moindre par rapport a la sphere religieuse aujourd'hui, elle
laisse tout de méme une empreinte significative dans le rapport que ces jeunes filles
entretiennent a leur sexualité. Les rapports hommes/femmes en seront fortement marqués,
I'importance de la virginité ou encore la place que tient la symbolique de la circoncision pour
les jeunes garcons. De fait, nous nous interrogerons sur l'articulation de tous ces points.
Comment vont s'articuler religion et modernité dans le rapport a la sexualit¢é ? Comment
I'éducation familiale va influencer les choix et les comportements de ces jeunes filles ?
Comment cette éducation, fortement religieuse et traditionnelle, va s'articuler avec la
dimension scolaire ?

En effet, la dimension scolaire aura une importance et une influence forte dans la construction
d'une identité sexuelle chez ces jeunes filles. Les principes et les valeurs, transmis lors de la
socialisation primaire, seront parfois remis en cause par les jeunes filles, au regard de la

société dans laquelle elles vivent et sera un tremplin pour la compréhension de leur propre

39



sexualité. Dans certains cas, elles préferent s'attribuer les codes du « groupe de référence », de
ceux qui ne sont pas d'origine arabo-islamique et qui finalement, semble étre plus adaptée a
leur situation que ceux du « groupe d'appartenance ». Ce groupe de référence qui représente
I'Occident, la modernité, la liberté et 1'émancipation féminine sera plus séduisant que le
groupe d'appartenance, souvent représenté comme oppressif, dégradant pour la femme et trop
traditionnel. Au cours de leur construction identitaire, elles parviendront a mettre en place des
stratégies qui permettra de se forger une identité sexuelle qui ne remettra pas en question leur
culture héritée et qui, a la fois, ne sera pas problématique pour leur intégration sociale.

Nous verrons donc comment ces processus de socialisation modelent les rapports a la

sexualité de ces jeunes filles de culture arabo-islamique.

40



Hypotheses de recherche :

Notre travail de recherche sera guidé par les hypotheses suivantes :

Hypothese n°1

Les femmes restent intimement liées a leur culture d'origine en ce qui concerne la
sexualité. Elles transmettent ces valeurs de génération en génération. Les meres frangaises
héritieres de la culture arabo-islamique mettent un point d'honneur a ce que leurs filles restent
vierges jusqu'au mariage. Et ce, quelles que soient les conséquences de cette virginité. Méme
s'il s'agit d'une sexualité « détournée » (toute tentative de pénétration vaginale est détournée),
il faut impérativement que 1'hymen reste intact si les jeunes filles veulent avoir une chance de
se marier, sans déshonorer quiconque. Le poids des traditions pesent encore sur la virginité

des jeunes filles, et ce, malgré la migration, et I'assimilation des valeurs occidentales.

Hypothese n°2

Les nouvelles « générations » de francaises musulmanes d'origine maghrébine vivent
un rapport plus individuel a leur sexualité. Par rapport a leur mere ou au pays d'origine de
leurs parents, qui vivaient dans un contexte tres communautaire, ou la sexualité (celle de la
jeune fille particulierement) était 1'affaire de toute la famille et de surcroit, de tout le village,
les femmes aujourd'hui, en France, vivent une sexualité «pour elle », «individuelle » et

« personnelle ».

Hypothese n°3

La religion a un impact et une forte influence sur les représentations de la sexualité
chez les francaises musulmanes. Ce « retour au religieux » (nous reviendrons sur ce point un
peu plus loin) marque aussi la sexualité. Les jeunes femmes construisent leur identité sexuelle
en fonction de I'Islam et de la représentation qu'elles en ont. C'est-a-dire qu'en fonction du
degré de religiosité de la personne, en fonction de l'intensité de sa pratique religieuse, la

construction de la sexualité sera différente.

Hypothese n°4

L'éducation sexuelle, en raison de tous les tabous par lesquels elle est marquée, est

41



absente des familles arabo-musulmanes. Par « pudeur », par «honte » et par peur de les

« inciter », les parents privent 1'enfant d'éducation sexuelle.

Hypothese n°5

L'homosexualité, malgré les changements sociaux et l'acceptation de la loi sur le
mariage pour tous dans la société francaise, est tres négativement percue par les femmes
francaises de culture arabo-islamique. L'homosexualité reste un sujet tres sensible, et tres

« occidental ».

2 — La France et les musulmans.

A T'heure ot les discours passionnés sur 1'slam et la laicité font rages dans les médias
et chez les gouverneurs, il est nécessaire de revenir sur le contexte politique et social de la
France afin de comprendre l'orientation des discours des enquétées musulmanes sur la
sexualité.

Avec la prise de conscience de la présence durable de millions de musulmans en France et la
référence explicite de la part des pouvoirs publics de la « deuxieme religion de France »
(expression utilisée par les hommes politiques), les politiques et chercheurs ont du mal a
rendre compte de la dynamique complexe des débats passionnés, tantdt marqués par la
fascination, tantét dominés par la peur et souvent traversés par des malentendus et de
fréquentes confusions sur I'Islam.

Les musulmans de France ne sont pas les seuls a constater la représentation biaisée de l'islam
dans les médias. Des intellectuels non musulmans et des chercheurs — notamment a ceux qui
travaillent sur le monde musulman — dénoncent souvent dans leurs travaux « la diabolisation
de I'Islam » dans le discours médiatique dominant™,

La surmédiatisation de I'Islam en France date du début des années 80 mais, malgré les craintes
de contagion islamiste en France, elle est alors essentiellement centrée sur les événements
internationaux. C'est apreés « l'affaire du foulard » en 1989, que 1'Islam s'impose en France
comme un probleme national®. Puis l'affaire de la Syrie, des Freres musulmans, du 11

septembre 2001 et Ben Laden, Mohamed Merrah, Charlie Hebdo, et les récents actes

# Yavari-D'Hellencourt Nouchine, « « Diabolisation » et « normalisation » de 1islam. Une analyse du

discours télévisé en France », Médias et religions en miroir, PUF, 2000.

42



terroristes ont conforté les individus dans leurs représentations. Certains auteurs vont jusqu'a
user du terme « d'islamophobie » pour décrire I'ambiance « anti-musulmans » qui régne en
Europe et plus particulierement en France. L' « islamophobie renvoie a la crainte ou a la haine
de 1'Islam, et par extension a la peur et a I'hostilité a I'encontre de tous les musulmans. Cette
hostilité est visible dans les médias, elle se manifeste par 1'exclusion des musulmans dans les
secteurs économique, social et politique et enfin, par des discriminations et harcelements
fréquents »*°.

Mais il faut savoir que cette hostilité est aussi endogéne. A l'intérieur méme de la
communauté musulmane, les individus n'ont pas la méme représentation de la religion et de la
pratique religieuse. Certaines pratiques ou visions religieuses suscitent le débat et de multiples
controverses. Cette discordance quant a la facon d'appréhender la pratique religieuse s'est
largement faite ressentir tout au long de notre recherche et nous en sommes arrivées a la
conclusion suivante : la facon d'interpréter les textes sacrés a une influence considérable sur la
facon de percevoir le monde et la société qui l'entoure, la facon de mener sa vie et de
transmettre une éducation, la facon de cohabiter et de vivre socialement, la facon
d'appréhender sa culture (d'origine ou de référence) et de la nourrir quotidiennement. Les
lectures de la religion sont treés souvent plurielles. Et cette dimension, nous l'avons tres
largement ressenti au fur et 2 mesure que nous menions notre recherche.

C'est ainsi qu'en fonction de «l'implication » de chaque musulman en France (nous
n'utiliserons pas le terme «d'intégration » qui, selon nous, est trés connoté et signifie
explicitement que les jeunes frangais musulmans doivent s'intégrer dans le pays dans lequel ils
sont nés. Ce qui nous semble tout a fait paradoxale. Le terme « d'implication » nous semble
plus adapté et moins « victimisant »), les représentations de la sexualité seront totalement
divergentes.

Dans cette logique d'assimilation, les pratiques religieuses tendent de plus en plus a
s'individualiser. L'esprit de communauté qui régnait lors de la migration, semble disparaitre
pour laisser place a des représentations individualistes de la religion. La religion se vit de plus
en plus pour « soi ». Elle devient désormais un processus ou seule la relation a Dieu compte.
Ce processus semble aller de pair avec le développement de « I'identité pour soi » qui renvoie

a l'image que l'on se construit de soi-méme, au contraire de «l'identité pour autrui » qui se

25
26

Idem

Asal Houda, « Islamophobie : la fabrique d'un nouveau concept. Etat des lieux de la recherche »,
Sociologie, 1/2014 (Vol.5), p.13-29, en ligne, www.cairn.info/revue-sociologie-2014-1-page-13.htm, visité le
26/07/2016.

43



construit, elle, en relation avec I'image que les autres nous renvoient. C'est une reconnaissance
des autres®’.

Cette individualisation est un véritable processus quant a la construction de son identité. Si le
rapport a la religion tend a s'individualiser, les pratiques religieuses se font « pour soi » et non
plus « pour les autres ». Ainsi, la sexualité, dictée et entourée d'une symbolique religieuse tres

forte, se vivra « pour soi ». Nous reviendrons plus en détail sur ce point.

3 — Cadre d'analyse et méthodologie.

Les entretiens

Avant de commencer a nous intéresser a la méthodologie que nous avons choisie, nous
devons préciser que notre parcours et notre expérience ont nourri notre réflexion tout au long
de notre recherche. Nous avons tenté I’exercice d’une vigilance épistémologique et
méthodologique toute particuliere pour rester dans le cadre de la recherche et étre ainsi en
mesure de justifier nos propos en permanence dans une exigence motivée par les propos

suivants :

« Le sociologue étudie la société ou il vit. Il ne peut s’en éloigner, il y est enfermé. Il faut donc, au lieu de s’en
distancier qu’il s’en approche de si prés que son unité apparent, I’ordre de ses pratiques et son discours fissurent
et éclatent jusqu’au moment ou tout semble événement mais aussi ou les orientations culturelles comme les
conflits sociaux apparaissent au-dela des institutions, des organisations et des mécanismes de reproduction.

Se délivrer des interprétations et des catégories de la pratique sociale, de tout ce qui confond 1’analyse d’un
ensemble de rapports sociaux avec le point de vue, les intéréts et les opinions d’un acteur, quel qu’il soit, mais
surtout s’il posséde le pouvoir ou cherche a s’en emparer : voila le role et 1’utilité du sociologue.

Il faut donc qu’il vive dans 1’angoisse de I’événement pour se dépendre de ses interprétations, des coutumes, des

. . . . . . 28
doctrines et apercevoir, dans le désordre et la confusion, I’enjeu des rapports sociaux et leur nature »

« D’expérience liée au passé social peut et doit étre mobilisée dans la recherche, a condition d’avoir été
préalablement soumis & un examen critique, rigoureux [...]. Un des fondements de cette dimension de la
compétence scientifique que 1’on appelle communément « institution » ou « imagination créatrice » est sans doute
a chercher dans 1’usage scientifique d’une expérience sociale préalablement soumise a la critique sociologique »

(Bourdieu, 2001, p. 217 / 218).

27 Dubar Claude, La socialisation. Construction des identités sociales et professionnelles, Armand Colin,

Collection U, 2000.
2 Tourraine Alain, Pour la sociologie, Seuil, 1974, p.24-25

44



Nous avons choisi de prendre comme population de notre étude les habitantes de la
ville de Lyon, en France et les habitants de la ville de Draa El Mizan, ville kabyle proche de
Tizi Ouzou, en Algérie.

Nous nous sommes essentiellement servies de la méthode de l'entretien individuel. Le recueil
de données s'est donc fait soit individuellement, soit par groupe de 2 ou 3 personnes. Cette
méthode nous a permis de recueillir un témoignage explicite de chacun des sujets, sur ses
représentations, ses points de vue a propos des problématiques envisagées. Les themes qui ont
été abordés sont divers : la perception des roles sexués, le rapport au corps, 1'éducation
sexuelle, la virginité, la circoncision, I'homosexualité, le mariage et 1'union libre, les maladies
sexuellement transmissibles, la liberté sexuelle, la sexualité conjugale, le rapport a la religion
et a la tradition®.

Par I'entretien, 1'objectif était de rendre compte du sens que les individus donnent a leurs
pratiques, leurs systemes de valeurs et l'interprétation de certaines situations. Ainsi, dans
l'optique de faire de la sociologie compréhensive, nous avons tenté, par les entretiens, de
chercher le sens que donnent les individus a leurs actions afin de d'établir un lien de cause a
effets de la réalité sociale. Ces « activités »*, ce comportement relatif 2 un « objet spécifique »
est établi de facon plus ou moins consciente par le sujet en fonction du sens qu'il va donner a
son action. Cette action sera « coconditionnée »*' au cours de son développement et par les
différentes instances de socialisation auquel il sera confronté. Cette « activité » sera donc
compréhensible a partir du sens donné par le sujet.

Par cette méthode, nous avons pu appréhender ce que la trajectoire migratoire a changé dans
le rapport que les individus entretiennent a la sexualité mais nous avons aussi saisi les
différences intergénérationnelles (les entretenus sont agés de 18 a 78 ans), et l'influence de
l'institution sociale sur les opinions.

Au total, nous avons donc réalisé 37 entretiens semi-directifs (21 en France et 16 en
Algérie), et nous nous sommes servis des entretiens analysés pour les mémoires de Master 1 et
Master 2, regroupant les points de vue de femmes francaises musulmanes d'origine
maghrébine. Au préalable, nous avions réalisé une dizaine d'entretiens exploratoires afin de
saisir au mieux l'objet de notre recherche et dégager les principaux themes a aborder.

En France, les entretiens ont été réalisés par «le bouche 2 oreille ». A la fin de chaque

29

“ Voir guide d'entretien en annexe

Weber Max, « De la sociologie compréhensive », Les cahiers psychologie politique, [En ligne], numéro
3119, aolt 2011, http://lodel.irevues.inist.fr/cahierspsychologiepolitique/index.php?id=1950, consulté Ie 01 aoit 2016
Idem

45



entretien, nous demandions a l'enquétée de nous mettre en relation avec un membre de sa
famille ou des amies. En Algérie, un premier entretien a donné l'alerte et d'autres personnes
ont été informées de ma présence. Certains venaient de leur propre initiative a ma rencontre
pour demander un entretien. La majorité des entretiens ont été faits en langue berbere et
quelques un-e-s ont préféré parler en frangais. Il faut savoir que la plupart des kabyles
maitrisent assez bien la langue francaise. Mais nous demandions, au préalable, de faire
l'entretien en kabyle, afin d'avoir certaines expressions et explications dans leur langue
maternelle et éviter les éventuelles « mauvaises interprétations ». Les questions ont été posées
en frangais. Chaque entretien a été enregistré et retranscrit. Ils ont duré entre une heure et une
heure et demie, deux ou trois seulement ont dépassé les deux heures.

Les gens se sont ouverts a moi de maniere remarquable, méme les hommes (algériens) dont je
sais qu'ils n'auraient jamais évoqué un tel sujet avec leur mere, leurs filles ou leurs sceurs.
Cette candeur provenait, nous pensons, du soulagement de parler a quelqu'un qui venait d'un
endroit ol on peut parler de sexe sans étre jugé, censuré mais qui avait également un pied
dans leur culture. J'étais a la fois étrangere et familiere, ce qui aurait pu €tre pire, mais s'est
révélé la meilleure des positions.

Pour des questions déontologiques, certains prénoms ont été changés a la demande des
enquété-e-s. Pour les autres, nous avons conservé le vrai patronyme.

Quelques-unes des questions ont été passées sous silence par les enquété-e-s par pudeur, par
réserve. C'est le cas pour les femmes migrantes (sur I'hnomosexualité) ou les hommes, moins
pudiques mais plus respectueux (sur la virginité).

En supplément, pour récolter et diversifier notre récolte de données, nous avons utilisé
des outils susceptibles de nous apporter des informations précieuses : les réseaux sociaux
internet.

Nous avons décidé d’intervenir directement sur les forums, anonymement, questionnant le
rapport 2 la sexualité. A notre grande surprise, les questions ont amené a de grands débats, fort
intéressants, apportant des informations que nous n’aurions pu obtenir si nous étions face a la
personne. Cette méthodologie a fait apparaitre des controverses, des altercations, des injures
parfois, entre les jeunes femmes, majoritairement d’origine maghrébine, en désaccord sur des
sujets sur lesquels nous aurons 1’occasion de revenir tout au long de notre travail.

11 faut savoir que la méthode « netnographique » est de plus en plus utilisée dans les sciences
sociales. Ces communautés virtuelles deviennent une source de sécurité pour les membres qui

se sentent en confiance pour aborder des sujets qui ne correspondent pas aux normes de leur

46



environnement. Cette méthode offre de multiples avantages. Les communautés virtuelles
permettent la participation a des conversations sans se soucier de l'apparence physique des
communicants. L'importance primordiale est accordée aux idées et interactions. Alors que le
manque de contact physique est percu comme un handicap a la communication de maniere
générale, ceci n'est pas le cas pour des sujets a caractere sensible. D'une part, le monde virtuel
offre la possibilité de ne pas divulguer son identité. Ceci encourage la liberté d'expression sur
des sujets qui seraient difficiles a aborder dans le contexte de face a face. D'autre part, le
pseudonyme ainsi que la distance physique donnent a l'utilisateur du Web, une protection
difficile a reproduire dans un autre contexte. Cet anonymat virtuel offre une sécurité pour
s'impliquer dans des domaines et discuter de sujets dont le partage est difficile en face a face.
Ceci peut se faire sans conséquence sociale car derriere leurs ordinateurs, les personnes sont
désinhibées de tout biais et stéréotypes provenant de la société™.

C'est ainsi que nous avons posé€ la question suivante sur un forum : « Pensez-vous donner une
éducation sexuelle a vos enfants ? ». Cette question a suscité de vives réactions de la part des
internautes, des femmes essentiellement puisqu'il s'agissait d'un site qui leur était
exclusivement réservé. Les réponses que nous avons obtenues ne sont pas a négliger
puisqu'elles nous ont permis de compléter considérablement les données recueillies par les
entretiens. Ces réactions nous ont permis d'appréhender les divergences sur le sujet et ce, de

maniere tout a fait objective.

La méthode comparative

« Une démarche comparative peut étre a 1’ceuvre des lors que le souci de monter en
généralité prévaut dans la conceptualisation de la recherche, dans le déroulement de 1'enquéte
et dans les analyses qui s'en suivent ».

Il ne faut pas penser en termes de « dissymétrie » comparative. Dans notre cas de
recherche, elle ne serait absolument pas pertinente. Il faut penser en termes de continuité, de

trajectoire, de pérennité culturelle.

En tant que jeune chercheuse, nous appréhendons souvent les données recueillies

comme acquises, et parfaitement logiques. Ce sont des faits. Nos représentations sont le

32 Sayarh Nada, « La netnographie : mise en place d'une méthode d'investigation des communautés

virtuelles représentant un intérét pour 1'étude des sujets sensibles », Université de Geneve, 2013.
33 o )

Le Bianic Thomas et de Verdalle Laure, Vigour
Cécile, « S'inscrire dans une démarche comparative : enjeux et controverses », Terrains et travaux, n°21, 2012.

47



résultat de notre éducation et nos socialisations. Nous expliquons donc certains phénomenes
sociaux de la méme facon que certaines enquétées musulmanes, d'origine maghrébine. Nous
avons grandi dans un contexte bien spécifique, mélange d'une culture occidentale et
maghrébine. Malgré nos efforts d'objectivation, certaines représentations sociales ne peuvent
s'expliquer dans une logique nationale. Pour expliquer certains phénomenes et pratiques
sociales, il nous fallait tout naturellement plonger dans un bain culturel autre que celui dans
lequel nous avons grandi afin d'appréhender au mieux les résultats recueillis.

Dans le but de rendre compte, de maniere la plus objective possible, des résultats recueillis, la
comparaison s'est présentée comme une démarche méthodologique adaptée a notre objet de
recherche. La comparaison sera, en effet, I'occasion de nous extraire de « notre parcours » et
des relations nationales qui pesent sur notre terrain.

« La rupture épistémologique, avec des réalités familieres, procede alors de « 1'étonnement
scientifique ot qui «signale souvent, bien que pas nécessairement, la rupture avec
I'ethnocentrisme »>°.

Le risque était de comparer sans évaluer, sans attribuer de valeurs implicites ou explicites.

La comparaison a ét¢é un moyen d'appréhender les représentations dans un contexte
traditionnel qui se rapproche de celui dans lequel ont grandi les enquétées frangaises. Malgré
le bain culturel dans lequel elles ont baigné, nous ne pouvons négliger le fait que la société est
tres influente quant a la construction des représentations. Ce que l'on apercoit, méme
rapidement, fait émerger dans notre inconscient des idées, des valeurs qui construisent nos
facons de penser et de voir le monde. Une méme pratique n'aura pas la méme signification
malgré une éducation similaire ou quasi-similaire.

Une culture, méme si nous l'appréhendons dans une position de rejet et non d'acceptation, aura
une influence sur la construction de notre « identité ».

C'est la raison pour laquelle nous avons choisi de travailler sur deux types de sociétés
différentes mais qui, culturellement et cultuellement rapprochent les familles auxquelles nous
nous intéressons. Elles partagent et transmettent la culture arabo-islamique.

Le chercheur qui se lance dans la comparaison internationale, doit sans cesse questionner sa
posture et le rapport qu'il entretient avec le pays de « comparaison ». Dans le processus de
mise en ceuvre d'un raisonnement comparatif, notre posture s'inscrit dans une démarche de

production de données scientifiques.

Mendras H, Comment devenir sociologue, Paris, Actes Sud, 1995, p.81.
Le Bianic Thomas et de Verdalle Laure, Vigour Cécile, « S'inscrire dans une démarche comparative :

48



L'Algérie, et particulierement la Kabylie, est notre pays d'origine et nous avons baigné dans
cette culture depuis notre plus tendre enfance grice a la transmission parentale. La France est
le pays dans lequel nous résidons, dans lequel nous avons été scolarisées et dans lequel nous
avons grandi.

Ces deux aspects ne sont pas dépourvus de conséquences dans le choix de prendre en compte
ces deux pays en tant que contextes de notre recherche. Tout d'abord, la bonne connaissance
des deux langues a constitué un point fort pour entreprendre ce travail, car le fait de mener une
enquéte en deux langues (mener des entretiens, les retranscrire et les traduire) n'a pas constitué
de véritable difficulté.

L'étonnement et la déconstruction des évidences ont constitué autant d'éléments fondamentaux
dans la prise en compte de certains concepts ainsi que dans l'analyse des phénomenes
observés. En outre, le fait d'adopter une attitude réflexive a I'égard de notre posture de
«chercheur entre deux contextes» a facilité, dans certains cas, 1'établissement d'un rapport de
confiance avec nombre d'enquétés issus de l'immigration. Tres souvent, mettre en exergue
notre culture d'origine en France ou de francaise résidente a 1'étranger a été suffisant pour
éveiller I'attention et I'intérét des enquétés qui se livraient alors plus facilement et exprimaient
leurs points de vue sans appréhension. Le fait que je sois une jeune femme a largement
contribué aux relations avec les enquété-e-s. Ils pouvaient se livrer plus facilement, sans
prendre le risque d'€tre jugé puisqu'il s'agit 1a d'un travail universitaire, qui donne une

1égitimité non négligeable a leurs discours et a notre travail.

4 — Population.

En France, les degrés de religiosité et la compréhension de la pratique religieuse
varient d'une personne a l'autre. Les individus donnent du sens a leurs pratiques, a un objet, en
fonction de leur degré de pratique. Notre analyse s'avere méme assez riche dans le sens ol
dans une méme famille, les pratiques et les représentations de I'Islam ne sont pas les mémes.
Un exemple parmi tant d'autres. Nous avons interrogé deux sceurs d'une méme famille,
éduquées dans les mémes conditions et ayant recu la méme éducation : I'une est pratiquante
(elle prie cinq fois par jour, et envisage de se voiler) et l'autre est croyante, pratiquante mais ne
prie pas et n'envisage pas de se voiler. Leurs réponses sont bien différentes. Pour la deuxieme,

les réponses se rapprochent d'une vision que l'on pourrait qualifier « d'occidentale » tandis que

enjeux et controverses », Terrains et travaux, n°21, 2012.

49



sa sur, plus assidue dans la pratique, a une vision plus « religieuse ».

Aussi, sociologiquement, nous sommes obligées de prendre en compte les différentes
orientations religieuses auxquelles nous avons été confrontées par notre recherche. 1l s'agit 1a
d'une dimension centrale. Nous avons établi une typologie qui va nous permettre de
comprendre les différentes controverses qui peuvent animer les enquétées.

La typologie interprétative n’est pas un classement a priori du réel mais il est bien un outil qui
permet de comprendre les relations sociales™.

Si, comme la méthode de classification, elle a pour avantage de clarifier les phénomenes
sociaux, elle ne s’y réduit pas. Elle n’a effectivement pas pour fonction de classifier les
individus, (et ce faisant, de les naturaliser) mais de classer des logiques d’action, des
comportements, des pratiques en vue de les rendre intelligibles. C’est pourquoi, a I’instar de
ce que suggere Schnapper, il est nécessaire de créer une terminologie.

Ainsi, nous avons interrogé quatre types de femmes:

. La femme avec la pratique d'un islam que nous appellerons « Islam traditionnel » : sa
pratique est un héritage plus qu'une recherche spirituelle. Elle prend en compte les traditions
plus que la religion. Ce sont généralement les femmes migrantes de premiere « génération »
ou les nouvelles migrantes qui se situent dans ce groupe, et une grosse majorité de femmes
que nous avons interrogées en Algérie

. La femme tres pratiquante : elle n'est pas dans l'optique de satisfaire la société dans
laquelle elle vit, bien au contraire, elle s'épanouit seulement a travers la religion. Elle n'a que
faire de ce que la société pensera d'elle ou de ce qu'elle pense de telle ou telle chose.
D'ailleurs, la plupart du temps, elle est en contradiction avec les valeurs véhiculées par la
société francaise.

. La femme pratiquante « modérée » : celle-ci prie, jeline, et croit fermement en la
religion mais considere qu'elle doit se pratiquer dans l'intimité, dans le privé, que la religion
releve du domaine du personnel et ne doit pas étre vécue en public. Ses réponses ne sont
généralement pas en contradiction avec la religion, mais pas en contradiction avec les valeurs
occidentales non plus. Elle essaie tant bien que mal de justifier ses réponses afin de se sentir
impliquée socialement et cultuellement. La majorité des femmes francaises que nous avons
interrogées se situent dans ce groupe-la.

. La femme non pratiquante : elle croit et se dit musulmane mais ne pratique pas. Ses

36
2005.

Schnapper Dominique, La compréhension sociologique : démarche de 1'analyse typologique, PUF,

50



réponses sont trés occidentalisées et est souvent dans la négation voire la contradiction de
certaines pratiques religieuses qu'elle juge hors du temps et non adaptées au pays dans lequel

elle vit.

Par contre, il ne s'agit pas la d'une question d'apparence ou de tenue vestimentaire. Une femme
pratiquante peut étre tres ferme dans sa facon de penser qu'elle soit voilée ou non ! « L'habit
ne fait pas le moine », une femme voilée peut avoir une représentation de la sexualité tres
occidentalisée tandis qu'une femme non voilée sera tres tenace dans sa fagcon de penser, et ses
réponses seront tres influencées par les textes sacrés. Chaque réponse sera une référence au

Coran par exemple.

Cette logique, en dépit de ce que nous avions pensé avant de nous rendre sur notre terrain, est
aussi tres présente en Algérie. En fonction du parcours scolaire, social et familial, le rapport
que la personne entretient a la religion sera différent. Le degré de religiosité aura une
influence non négligeable sur les réponses obtenues et sur la maniere de percevoir la sexualité.
Grace aux résultats obtenus par les entretiens, nous avons pu rendre compte du degré de
pratique de chaque enquété et de la relation entretenue avec la religion musulmane.
Bien que les individus vivent dans un pays « musulman », tous ne se consideérent pas
musulman, et ne pratiquent pas de la méme facon. Certains d'entre eux se disent non croyants
ou non musulmans. D'autres pratiquent assez modérément. La plupart cultivent tout de méme
une pratique musulmane, tres traditionnelle, mais tres présente et trés importante pour eux.
Avant de commencer ce travail de recherche, a ses débuts et jusqu'a 1'enquéte de terrain
en Algérie, nous avions pour projet de ne travailler qu'avec une population féminine. D'abord
parce qu'en tant que « gardiennes de la tradition »*', ce sont elles qui transmettent les valeurs
culturelles de génération en génération, et ensuite parce qu'il est plus facile, en tant que
femme, d'aborder des questions liées 2 la sexualité avec des femmes. Etant donné le tabou qui
regne autour de ce sujet dans la culture maghrébine, nous avions anticipé les difficultés que
nous pouvions éventuellement rencontrer avec un public masculin. En France, nous avons
seulement quelques conversations informelles, lors de discussions dans un cadre professionnel
et personnel. En Algérie, en revanche, certains, ayant entendu parler de notre recherche, sont

venus d'eux-mémes nous rencontrer et nous demander de les interroger. La thématique

37 Moujoud Nassima, « La tradition n'est plus ce qu'elle était... construction historique des discours sur

migrants, Mahreb et vieillesse », Ecarts d'identité N°118, 2011.

51



semblait éveiller leur curiosité, et notre statut de « chercheuse frangaise » ne faisait que
conforter leur envie d'en savoir plus a notre sujet et sur notre statut. L'enquéte ne semblait
n'étre qu'une «excuse » pour nous rencontrer ou «exposer » leurs connaissances et leur
«ouverture d'esprit ». Et justement, faire une recherche sur la thématique de la sexualité
témoignait de notre « ouverture d'esprit ». En effet, I'image de la sexualité occidentale est tres
stéréotypée. D'apres les personnes qui nous avons interrogées, elle est principalement
construite par les films a caractere pornographique ou les séries télévisées et est aux antipodes
de leurs représentations sexuelles. Sur certains points d'ailleurs, nous avons pu rendre compte
du fait que les enquétés (les hommes plus particulicrement) reformulaient parfois leurs
réponses, et ce, dans le but de montrer qu'ils étaient «modernes» et moins traditionnels que ce
que nous pouvions croire. Bien que nous ayons été le plus objectives possible, I'i'mage que
nous avons renvoyée en Kabylie, chez les enquété-e-s, était tres connotée. Nous avons donc
profité de cette double identité et misé sur I'image de la femme occidentale pour recueillir nos
données.

C'est ainsi que 1'image que nous avons renvoyée a pu influencer le discours des enquété-e-s
francais et kabyles. Mais nous avons analysé cette dimension comme révélateur quant au
message que les enquété-e-s souhaitaient faire passer. Elle se présente comme une volonté de
la part des individus de contrebalancer les éventuelles idées recues afin de transmettre une
image positive de leurs représentations sexuelles et religieuses. Sur certains points, j'ai pu
rendre compte du fait que les enquétés (les hommes plus particulicrement) n'étaient pas tout a
fait honnétes, et ce, dans le but de montrer qu'ils étaient « ouverts » et moins traditionnels que
ce que nous pouvions croire. Jeune, francaise, travaillant sur la sexualité, il a fallu que tres peu
de temps pour que ma présence fasse le tour de la wilaya, du village.

«Je veux pas que tu crois que je suis arriéré », ou « j'ai été honnéte a 95%, je voulais montrer
qu'on était ouvert d'esprit nous aussi »... sont des phrases que nous entendions régulierement
a la fin des entretiens (masculins).

En France, en revanche, c'est le cas contraire qui s'est présenté a nous. Ne voulant pas paraitre
trop «ouvert d'esprit », les jeunes femmes interviewées se confortaient dans 1'idée qu'elles
avaient gardé intact certaines de leurs traditions qu'elles jugeaient trop importantes pour €tre
supprimées.

C'est ainsi que I'image que nous avons renvoyé a pu biaiser les résultats obtenus lors de nos
recherches. Nous avons pris en compte cette dimension dans l'analyse de nos entretiens. Ce

biais a été tres révélateur quant au message que les enquété-e-s souhaitaient faire passer. Nous

52



avons analysé cette dimension comme une volonté de la part des individus de contrebalancer
nos éventuelles idées recues, et transmettre une image positive de leurs représentations. Il était
donc important, pour nous, de bien prendre en compte cette composante.

Nous posions d'abord une question générale pour percevoir le point de vue de l'individu, puis,
pour vérifier ces propos, nous précisions la question avec une tournure plus personnelle.

Voici quelques exemples qui soutiendront nos propos :

Exemple 1 :

«Etes-vous pour ou contre le travail des femmes ?» (questions posées aux hommes
algériens).

« Est ce que vous étes d'accord pour que votre femme travaille ? ».

Les réponses généralement amenées : je ne suis pas contre le travail de la femme au contraire,
je n'y vois aucun probléme, mais je ne souhaite pas que ma femme travaille parce que je sais

comment sont les hommes en Algérie, je n'aurai pas confiance.

Exemple 2 :

« Que pensez-vous de la circoncision ? »
« Si vous n'étiez pas musulmane, auriez-vous circoncit vos enfants ? » (questions posées aux
femmes francaises d'origine maghrébine).
Les réponses généralement amenées : la circoncision est une pratique tres hygiénique, elle est
tres importante pour la santé du petit garcon. Mais je ne pense pas que je l'aurais fait si je

n'étais pas musulmane.

Exemple 3 :

« Est-ce que le mariage est encore important pour vous? »

Les réponses généralement amenées : oui le mariage permet de fonder une famille, c'est une
tradition et puis, chez nous, on ne peut pas avoir de relations sexuelles en dehors du mariage.
Mais je pense que si je n'avais pas été musulmane, j'aurais d'abord vécu un moment avec mon

conjoint pour apprendre a le connaitre et je me serais mariée ensuite.

5- Notre rapport a 1'objet de recherche : entre engagement et distanciation

53



Comme nous l'avons souligné précédemment, nous avons nous-mémes baigné dans la
culture arabo-islamique. En tant que fille dimmigrés algériens, nous raconter aurait suffi pour
donner du sens a notre objet de recherche. L'éducation que nous avons regue se rapproche
fortement de celle de nos enquétées et précisément en ce qui concerne la sexualité. Comme
ces jeunes filles, un profond silence a pesé autour de la construction de notre sexualité. Elle a
principalement été alimentée par des interdits et des discussions volées au détour d'une
conversation entre adultes. C'est ainsi que notre perception sociologique de la religion et de
la sexualité doit beaucoup a notre trajectoire sociale, culturelle et scolaire et c'est aussi la
raison pour laquelle nous avons finalement fait le choix d'aborder le sujet en entreprenant une
these scientifique. Cette expérience a constitué un véritable défi méthodologique, intellectuel
et personnel. Nous voulions comprendre comment, de maniere individuelle et collective, se
sont construites ces représentations et ce qui les pérennisent jusqu'aujourd'hui.

Longtemps, nous avons pensé que notre enquéte de terrain et notre tentative d'objectivation
aurait suffi pour mettre de la distance entre I'objet de recherche et nous-mémes. Au début de
I'enquéte, nous nous sommes laissées convaincre que plus il y aurait d'entretiens, plus nous
serions €loignées de cette subjectivité et moins le risque d'identification aux enquétées serait
grand. Chose faite, I'impression de nous retrouver dans le discours des enquétées était toujours
présente. Le travail d'objectivation du sociologue est un long cheminement. Il importe de
réfléchir sur I'image que 1'on va présenter a I'enquété-e- et faire en sorte qu'elle soit le moins
connotée possible. Cela afin de récolter des propos qui soient les plus authentiques possible,
qui ne soient pas orientés en fonction de notre statut social ou de I'image que nous renvoyons.

Notre premiere grande difficulté a donc été d'instaurer une distance suffisante entre les « filles
descendantes dimmigrés » et nous-mémes. Sans quoi, nous redoutions que notre subjectivité
et notre vécu ne viennent troubler notre travail sociologique. Cette tentative de distanciation
n'était pourtant pas chose simple puisqu'a chaque entretien, 1'enquétée venait nous rappeler
que nous venions du « méme monde », de la « méme culture ». L'environnement dans lequel
ont baigné les maghrébins est trés influencé par la culture arabo-islamique. Cette culture,
partagée par une large partie de la population maghrébine, constitue le «noyau» de
I'éducation et les valeurs véhiculées a l'intérieur méme de ce noyau sont communes a tous.
C'est pour cette raison, entre autres, que les enquétées étaient parfois a la limite de
I'incompréhension, certaines nous demandaient méme pourquoi nous venions leur poser des
questions auxquelles nous connaissions la réponse. Des réflexions telles que «tu sais

comment ¢a marche », «c'est comme ¢a pour toutes les filles maghrébines » ou « tu vois ce

54



que je veux dire ? » venaient troubler notre démarche de recherche épistémologique.

Parfois, nous nous retrouvions, en tant qu'enquéteur, dans la position d'enquété. Renversement
de situation, l'enquéteur est questionné sur ses propres représentations de la sexualité.
L'empathie n'étant pas la seule position a adopter, nous avons choisi, lorsque le cas se
présentait, d'entamer une discussion. Nous étions interrogées sur notre vision de
I'homosexualité, sur la symbolique de la virginité ou encore sur le regard que nous portions
sur le role de la femme dans la société. L'échange sur la place de la tradition dans les
différents pays du Maghreb (plus particulierement le Maroc, 1'Algérie et la Tunisie) s'est avéré
tres intéressant puisqu'il nous a permis d'appréhender la maniere dont était construite la
sexualité dans différentes régions maghrébines. Nous commencions la discussion en évoquant
les rites existant autour de la sexualité en Algérie et nous attendions que l'enquétée poursuive
avec les coutumes propres a son pays d'origine. Cet échange a permis la récolte d'un grand
nombre de données et a créé une réelle proximité entre 'enquétée et nous-mémes. C'est donc
tout naturellement que nous répondions a leurs questions. De fait, 1'entretien suppose souvent
un dialogue minimum, surtout lorsque le travail porte sur une thématique délicate. A cet
égard, Stéphane Beaud écrit que « le sociologue est souvent invité a donner son avis, parfois a
conforter le point de vue de son interlocuteur. Le plus souvent, il ne peut se dérober aux
diverses formes discretes d'injonction de l'enquété, donner son approbation constitue, au
moins dans un premier temps, la seule maniere de poursuivre 1'échange qui fonctionne comme
une sorte de carburant de I'entretien. Le ressort de 1'entretien réside justement dans la capacité
qu'a l'enquéteur de trouver les bons angles d'attaque, quitte a donner son accord a des propos
qui peuvent parfois choquer en tant que personne privée ou en tant que citoyen »°°

Lorsque la discussion dépassait le cadre de notre thématique, il nous fallait revenir
subtilement au contexte de l'entretien sans perdre pour autant cette image familiere utile a leur
confession. La difficulté consistait a rester assez distante pour assurer la rupture
épistémologique tout en restant assez proche d'elles pour ne pas freiner leur désir de parler et
d'en révéler un peu plus. Nous avons mobilisé, parfois inconsciemment, les savoirs et les
savoir-faire acquis dans la prime expérience sociale. Ainsi, la relation qui s'est construite était
a la fois intime et distante. Le fait d'appartenir au méme groupe culturel a ét€ une véritable

« carte de visite »°.

38 . , , . . . . . .
Beaud Stéphane, « L'usage de I'entretien en sciences sociales. Plaidoyer pour « l'entretien

ethnographique » », Politix, n°35, 1996.
39 Pingon Michel et Monique Pingon-Charlot, Voyage en grande bourgeoisie, PUF, 2002.

55



L'identification a donc été nécessaire et utile. Cette position nous a clairement permis de
recueillir des informations intimes que nous n'aurions siirement pas pu obtenir sans cette
proximité culturelle et cultuelle. Le fait de rencontrer une interlocutrice familiere a leurs

expériences subjectives les a rassurées. Les propos de I'une d'entre elles le confirment.

«moi j'ai mon éducation, libre a moi de faire ce que je veux, et les gens font ce qu'ils veulent, mais ce qui est
embétant, c'est que quand tu arrives avec tes valeurs, ¢a passe moins, donc tu vas pas le crier sur tous les toits que
tu préferes rester vierge parce qu'ils comprendraient pas forcément, j'en parlerais pas avec n'importe qui, j'en
parlerais qu'avec des personnes qui ont la méme culture, la méme religion ou des amis qui sont ouverts d'esprit
mais sinon j'irai pas le dire, méme avec les amies de la fac, ¢a serait pas bien vu, elles comprendraient pas, j'irai

pas mentir mais je me prononcerai pas ».

C'est d'ailleurs souvent par la qualité de la relation que 1'on peut atteindre une certaine qualité
des propos. En réalité, le fait d'étre semblable a elles, comparable notamment par l'origine, la
religion et le sexe a été un tremplin non négligeable pour l'obtention d'un matériel
ethnographique tres intéressant et authentique.

En dépit de ces quelques anecdotes, j'ai pu remarquer que ces entretiens étaient un
véritable soulagement pour certaines. De toute évidence, il y a une forme de plaisir a ainsi
prendre le temps de se raconter, de parler de soi, de réfléchir sur ses pratiques et ses
représentations. Il est fort probable, comme I'écrit Gérard Mauger, que « l'entretien (a
caractere biographique) peut avoir aussi une fonction thérapeutique, proche de la cure
analytique par le travail de remémoration, de reconquéte qu'il implique »*’. Les entretiens ont
pu se tenir par le biais de recommandations de la part d'une personne proche. En dépit du sujet
que nous allions aborder, 1'enquété-e- paraissait se détendre au fur et a mesure du déroulement
de l'entretien. Si parler de leurs représentations sexuelles a une personne étrangere intimidait
les sujets dans premier temps, ils/elles se sont senti-e-s soulagé-e-s a la fin de I'entrevue. Non
habituées a discuter sur ce genre de sujet, elles se sont pleinement investies, me remerciant
méme parfois de leur avoir donné l'occasion de s'exprimer sur un sujet auquel elles ne
pensaient pas souvent et qu'elles appréhendaient, pour la plupart. Certaines, sans aucune
sollicitation de notre part, nous ont fait part de détails intimes, de leur « blocage » sexuels, de
leurs appréhensions aussi. Des propos tels que « on a le ceeur plein tu comprends, on a besoin

de se vider » sur le ton de I'humour venait confirmer le fait que ces femmes (et hommes) ont

40

° Mauger Gérard, « La situation d'enquéte », Informations sociales, n°47, 1995.

56



appréhendé cet entretien comme une véritable opportunité de parler sans malaise et sans
angoisse sur un sujet voilé de silences et de tabous. D'autres, a la fin des entretiens, me
demandaient clairement de mettre en place des actions qui leur permettraient de leur venir en
aide quant a I'éducation sexuelle de leurs enfants. C'est une thématique qui leur est
completement étrangere, et étant donné les circonstances dans lesquelles elles ont été
éduquées, elles n'ont pas les bases nécessaires a leur transmettre. Elles ont appréhendé
l'entretien et notre recherche comme un nouveau souffle a venir pour la « communauté
musulmane » qui en a grandement besoin, nous confient-elles. Elles ressentent le manque
d'éducation, et appréhendent particulierement de prendre le chemin tracé par leurs parents et
de faire les mémes erreurs. Elles m'ont remerciée, donc, de les avoir interrogées, et d'avoir su
les mettre en confiance. Cette relation de confiance, est, a notre avis, nécessaire pour une
enquéte telle que celle-ci. Et c'est notamment ce que nous avons apprécié tout au long de cette
recherche : aller a la rencontre des personnes, les interroger sur leurs préoccupations, leur
passé, leur éducation, partir d'aucune connaissance a leur sujet et repartir avec des détails et
des histoires a travers lesquelles nous avons pu nous reconnaitre mais aussi comprendre les

difficultés que certaines femmes ont pu rencontrer.

57



Partie I

Revue de littérature

Des représentations de la

sexualité : produits

culturels, historiques et

soclaux.

58



Sommaire
Chapitre 1 : la sexualité comme construction sociale et objet de recherche sociologique

1. La sexualité comme construction sociale et objet de recherche sociologique
1.1. Au commencement : petit détour par I'histoire de I'histoire de la sexualité
1.2. La sexualité comme objet de recherche
1.3. Pour une anthropologie de la sexualité

2. Sexualité et rapports sociaux
2.1. Socialisations et sexualités
2.2. L'éducation sexuelle
2.3. Homosexualité occidentale
2.4. Désacralisation de la virginité

Chapitre 2 : les représentations de la sexualité dans la culture arabo-islamique

1. La sexualité en Islam
1.1. Le mariage : seul cadre 1égal de la sexualité
1.2. La polygamie
1.3. L'Islam et le droit a la jouissance sexuelle
1.4. Deux interdits majeurs : la fornication et I'adultere
1.5. L'homosexualité

2. Lasexualité dans le monde arabo-islamique
2.1. Les différentes formes de mariage « a la mode »
2.2. Les rapports sexuels avant le mariage
2.3. La position de la femme dans le « désordre sexuel »
2.4. La sexualité de prostitution dans les pays arabo-islamiques
2.5. De I'homosexualité dans les pays arabo-islamiques

Chapitre 3 : femmes, sexualité et culture arabo-islamique

1. Femmes et sexualité au Maghreb
1.1. Construction sociale du corps et domination masculine
1.2. Femmes et sexualité
1.3. Manipulation féminine de la sexualité

2. L'immigration féminine
2.1. Immigration : passage d'une minorité culturelle a une minorité cultuelle
2.2. Flux migratoire féminin
2.3. L'influence culturelle de la meére migrante : gardienne de la tradition

3. Lafemme francaise de culture arabo-islamique et la sexualité
3.1. Stratégies identitaires
3.2. Sexualité féminine dans l'espace migratoire
3.3. Le tabou de la sexualité

59



60



Cette premiere partie sera consacrée a la dimension sociale et anthropologique de la sexualité
ainsi qu'a I'importance du caractere historique et culturel du rapport a la sexualité.

Dans un premier chapitre, 1'aspect sociologique de la sexualité sera abordé et nous
verrons comment elle est devenue un objet de recherche sociologique a part entiere malgré les
critiques qu'elle subit encore aujourd'hui. Ce chapitre sera I'occasion de revenir sur les théories
de Michel Foucault en abordant I'aspect historique de la dimension sexuelle et son évolution
au cours du temps. Nous verrons comment la sociologie de la sexualité devient un véritable
moyen de comprendre la ou les différentes sociétés dans lesquelles vivent les individus et
comment elle définit les rapports sociaux. Il y a eu, en quelques années, une véritable
autonomisation de la sociologie de la sexualit¢é par rapport au domaine biologique,
psychologique et philosophique. Elle devient une science de la sexualité, un véritable domaine
de recherche. L'anthropologie sera tout aussi nécessaire pour comprendre que la diversité des
comportements humains dépend en grande partie du contexte culturel dans lequel ils
émergent.

La sexualité arabo-islamique fera 1'objet du second chapitre. La sexualité, telle qu'elle
est dictée par la religion musulmane, 1'Islam, s'avere bien différente de la réalité dans laquelle
elle est vécue dans les sociétés arabo-islamiques et les musulmans eux-mémes. Tous les
aspects de la sexualité (mariage, polygamie, jouissance sexuelle, fornication, adultere et
homosexualité) seront abordés au regard de I'lslam et de ce qu'en disent les textes
scripturaires. Des passages du livre coranique ainsi que des propos prophétiques seront
amenés afin de mieux comprendre la facon dont se construisent les discours et la maniere dont
ils sont interprétés par les fideles. Ils seront ensuite comparés a la maniere dont ils sont vécus
et représentés dans les pays arabo-musulmans. Nous serons amenés a comprendre comment et
pourquoi certaines prescriptions et proscriptions sont respectées au détriment d'autres ?
Comment sont fagonnées les mentalités ? Par quelles institutions socialisatrices se construit
l'identité sexuelle du musulman ?

Le troisieme chapitre sera l'occasion de questionner la position féminine dans
lI'imaginaire arabo-musulman. Ce chapitre sera construit de sorte a montrer 1'évolution (ou
non) de la position et du role de la femme dans la société. Ainsi, nous aborderons la question
du corps et de la sexualité telle qu'elle est vécue par les femmes maghrébines. Nous nous
arréterons ensuite sur la problématique de la migration pour comprendre quel rdle ont joué les
femmes dans ce processus, quelle était leur place ? Comment ont-elles vécu la transition d'un

pays a un autre, d'une culture a une autre, d'un contexte a un autre ? La migration dans un

61



contexte totalement différent de celui dans lequel elles ont vécu sera l'occasion de
déconstruire certaines représentations, de se réapproprier certaines normes et principes afin
d'étre mieux armés face a cette nouvelle ere féminine qui s'offre a elles. Nous finirons par voir
quelle est la représentation dominante de la sexualit¢é féminine en France. Comment la
sexualité de la femme francaise de culture arabo-islamique est-elle appréhendée en France ?
De quelle maniere est-elle vécue ? Ainsi, trois moments se dessinent dans ce chapitre : la

place de la femme au Maghreb, dans la migration et en France.

62



Chapitre 1 : la sexualité comme construction

sociale et objet de recherche sociologique

1. La sexualité comme construction sociale et objet de recherche

sociologique

1.1. Au commencement : petit détour par I’histoire de la sexualité

Avant de nous intéresser a la sexualité contemporaine, il est nécessaire de comprendre
la facon dont elle émerge dans les mentalités. Pour ce faire, nous nous sommes principalement
appuyés sur les trois tomes de Michel Foucault consacrés a I'histoire de la sexualité.

La morale et la sexualité ont toujours formé un tout. Cette derniere est organisée selon
un certain nombre de valeurs, de reégles a suivre, prescrites par les institutions dites influentes,
par lesquelles les individus se socialisent. Par institutions influentes, nous entendons surtout la
famille, 1'école et les instances religieuses.

La morale peut se définir comme « un ensemble de valeurs et de regles d'actions et de regles
qui sont proposées aux individus et aux groupes par l'intermédiaire d'appareils prescriptifs
divers comme peut 1'étre la famille, les institutions éducatives ou les églises. Il arrive que ces
regles et ces valeurs soient explicitement formulées en une doctrine cohérente et en un
enseignement explicite ; Mais il arrive aussi qu'elles soient transmises de facon diffuse et que,
loin de former un ensemble systématique, elles constituent un jeu complexe d'éléments qui se
compensent, se corrigent, s'annulent sur certains points et permettent ainsi des compromis ou
échappatoires. Sous ces réserves, on peut appeler « code moral » cet ensemble prescriptif »*'.

Les instances religieuses sont celles qui ont édicté le plus de regles quant a la pratique d'une
sexualité « normale ». Cette institution étant tres influente, la famille et I'école s'appuient sur
ces prescriptions divines pour transmettre aux enfants la bonne morale sexuelle. En Occident,
avant le XVIII &éme siecle, et sans doute au cours des siécles qui suivent, 1’Eglise est d'ailleurs

l'instance qui jouit de la plus grande influence en ce qui concerne le comportement sexuel des

o Foucault Michel, Histoire de la sexualité : 1'usage des plaisirs, édition Gallimard, 1984, p.33

63



individus. Afin d'élargir ses regles au plus grand nombre, elle va mettre en place un certain
nombre de regles a suivre et va fonctionner comme « conscience des individus ». Pour ce
faire, elle met en ?ceuvre tout un appareil pour produire ce que Michel Foucault nomme des
«discours vrais »*. Cet appareil se construit de trois manieres :

o L'instauration de regles : la sexualité des individus sera dictée par des lois. Elles sont
établies par 1’Eglise qui fixe des régles a suivre en matiére de sexualité : ce qui est autorisé et
ce qui ne l'est pas. Elle trouve d'abord sa place sous un régime binaire : licite et illicite, permis
et défendu. Ensuite, ce pouvoir va prescrire un «ordre » qui fonctionne en méme temps
comme figure claire et accessible : elle se déchiffre en fonction de son rapport a la loi. Et c'est
par le langage que cette regle va finir par s'établir, en prononcant un discours. Ainsi la prise de
pouvoir sur le sexe se ferait par le langage. Cette premiere étape consiste a instaurer la regle
afin qu'elle fonctionne comme un pouvoir de coercition sur les individus.

. Le cycle de l'interdit : sur le sexe, le pouvoir ne ferait que jouer une loi de prohibition.
Son objectif étant que le sexe disparaisse. Pour ce faire, elle use de la menace d'un chatiment
qui n'est autre que sa suppression. Le sexe ne doit exister que dans I'ombre et le secret pour
assurer sa pérennité. S'il apparait de maniere trop ostentatoire, il doit disparaitre.

. La logique de la censure: cette interdiction est supposée prendre trois formes :
affirmer que la sexualité n'est pas permise, empécher qu'elle soit dite et nier qu'elle existe.
Afin d'éviter tout débordement, la meilleure attitude a adopter est de la faire disparaitre.
Progressivement, la sexualit¢ dominée par le pouvoir et l'influence de I’Eglise sur le
comportement sexuel des individus va étre questionné. A partir du XVII &me sicle, la
sexualité va devenir un code de plaisirs. Les individus ne cherchent plus a assouvir leurs
besoins en prenant soin de bien respecter la norme établie par la société, la religion ou 1’Etat,
mais en interrogeant leurs plaisirs en premier lieu. Pourtant, 1'assouvissement de ces plaisirs
ne sera pas total puisque la morale perdure et influe sur la sexualité des individus. C'est a
partir de ce constat que Michel Foucault décide d'interroger 1'émergence de les individus en
tant qu'étres de plaisir afin de comprendre pourquoi s'exerce tout de méme un certain controle
sur leur sexualité. Et ce contrdle ne s'exerce pas seulement sur eux-mémes mais également sur
les autres individus sociaux. C'est d'ailleurs de cette maniere que va se construire la morale
sexuelle des individus. Elle s'inscrit dans ce que Foucault appelle « arts de I'existence » qui
sont définis comme «des pratiques réfléchies et volontaires par lesquelles les hommes se

fixent des regles de conduite, et cherchent a se transformer eux-mémes, a se modifier dans

2 Foucault Michel, Histoire de la sexualité : la volonté de savoir, édition Gallimard, 1976, p.111

64



leur étre singulier et a faire de leur vie une ?ceuvre qui porte certaines valeurs esthétiques et
répondent a certains criteres de style »*. En fait, l'usage des plaisirs va étre contenu afin
d'éviter de tomber dans l'exces et l'intempérance. Il faut prendre soin de soi tout en évitant de
tomber dans 1'immoralité et se laisser aller a ses appétits sexuels.

L'apparition de la modernité va faire naitre 1'individualisation des comportements sexuels. Les
individus prennent conscience de «soi», de leur €tre singulier, de leur existence propre.
Michel Foucault emploie le terme de « dégagement de l'individu »* qu'il va analyser en trois
étapes. L'individu va d'abord adopter une « attitude individualiste », caractérisée par la valeur
absolue que l'on attribue a l'individu dans sa singularité et par le degré d'indépendance par
rapport aux autres membres du groupe et aux institutions auxquelles il appartient. L'individu
va se découvrir en tant qu'individu singulier, dans toute son indépendance. Il accorde ensuite
une importance capitale a sa vie privée, c'est-a-dire a l'institution familiale et aux relations que
l'individu entretient avec celle-ci, ainsi que l'intérét donné aux héritages familiaux, au
patrimoine. C'est enfin l'intensité du rapport a soi, les actions que le sujet va mettre en place
afin de se transformer, de se corriger, voire de se purifier qui va individualiser son
comportement sexuel. C'est en fait la facon dont l'individu va s'examiner, se contrdler,
s'interroger sur ses pratiques et retourner a lui-méme. Il va désormais vivre une sexualité
«pour soi » tout en prenant garde de respecter la société dans laquelle il vit. Si l'instance
religieuse n'exerce plus son influence sur le comportement sexuel des individus, la société est
celle qui va établir la base de la morale sexuelle. Cette société se transforme et faconne les
individus qui la composent. Les comportements, les pratiques et les représentations de la
sexualité changent en fonction des transformations sociales. Il ne faut pas considérer la
sexualité comme une réalité de toujours, elle a aussi une histoire, la sienne, et la facon dont
elle va étre nommée et appréhendée sera un tremplin quant a la construction des identités

sexuelles.
1.2. La sexualité comme objet de recherche
Ainsi, l'influence de la société est non négligeable sur les comportements et les

représentations sexuels. Longtemps, la sexualité a été I'apanage des médecins, des biologistes

et des thérapeutes. Instinctivement, les individus se tournent vers ces figures médicales

2 Foucault Michel, Histoire de la sexualité : 1'usage des plaisirs, éditions Gallimard, 1984, p.16

Foucault Michel, Histoire de la sexualité : le souci de soi, éditions Gallimard, 1994, p.56

65



lorsqu'il s'agit d'aborder leur vie intime. Mais 1'objectif est différent lorsque nous abordons la
sexualité du point de vue de la sociologie. Michel Bozon*® affirme que la faiblesse des
sciences sociales sur le sujet tient au fait que les statistiques ne s'intéressaient qu'aux
comportements objectivables. « La sexualité n'a donc été tout d'abord approchée que par ses
«résultats» et ses traductions institutionnelles : fécondité, mariage, conceptions prénuptiales,
organisation de la famille etc. La tache de produire des discours vrais sur la sexualité a été
prise en charge par la biologie et la médecine; elles ont pris le relais de l'institution religieuse,
qui, traditionnellement, depuis le Moyen-age, s'efforcait de dire, et de faire dire, la vérité sur
la sexualité »*.

Un détour par la sociologie de la sexualité est indispensable si nous voulons comprendre
comment elle est devenue un objet de recherche a part entiere.

Comme nous l'avons vu précédemment, la canalisation des pulsions va conduire les individus
a se limiter a une sexualité génitale, procréatrice, avec un partenaire de l'autre sexe. Ainsi, la
sexualité va étre considérée comme une forme d'instinct. Découlent ensuite les affirmations
humanistes affirmant que le comportement sexuel est universel. Mais cette théorie accorde a
la société une influence quasi-inexistante. Elle « désocialise »*” l'activité sexuelle et met au
second plan le role central de la construction sociale et culturelle.

Or, la «libération sexuelle » et la seconde révolution contraceptive qui ont eu lieu dans les
pays développés a partir des années 1960 marquent l'aboutissement du processus séculaire™.
Ce processus de sécularisation va modifier tout ce qui a trait a la sexualité, a tout ce qui est
licite ou non, acceptable ou non. Les comportements sexuels ne seront plus dictés par I’Etat
ou I’Eglise, mais deviendront des comportements individualisés. Les discours et les
représentations sur la sexualité seront modifiés, et les références en matiere de sexualité seront
bien différentes.

Comme le souligne Michel Bozon : « Les principes auxquels les individus se référaient dans
leur vie sexuelle se présentent de moins en moins comme des lois fixant le licite et l'illicite, en
référence a une morale préétablie. Les institutions qui transmettaient les principes de la bonne
sexualité — religion, communautés locales, organisation du mariage et de la famille — ont

perdu une grande part de leur pouvoir d'imposition et de contréle. De nouvelles normes

45 Bozon Michel, Leridon Henri, « Les constructions sociales de la sexualité », Population, 48 €éme année,
£16°5, 1993, p.1173-1195.

Idem

Bozon Michel, Leridon Henri, « Les constructions sociales de la sexualité », Population, 48 €éme année,
n°5, 1993, p.1173-1195.

4 Bozon Michel, Sociologie de la sexualité, Armand Colin, 2009.

66

47



d'informations et de sources diffuses en maticre de sexualité se sont mises a occuper le
terrain : médias, internet, psychologie vulgarisée, médecine, école, campagnes de prévention,
mouvements sociaux (féminisme, mouvement gay), littérature, publicité, cinéma, enquéte sur
la sexualité... »*. Ainsi, les individus vont devenir responsables de leur sexualité. Sans
instance aucune qui dicte ce que doit étre leur vie sexuelle, ils sont contraints de gérer leur
sexualité, jusqu'a lui donner un sens dans une optique d'épanouissement personnel. Les
normes et les discours sur la sexualité vont ainsi se diversifier et l'individu va se trouver
confronter a ses propres choix dans la maniere de gérer ses orientations sexuelles.
Naturellement, on va assister a une individualisation des conduites. C'est ce que Michel
Bozon appelle les « orientations intimes »".

Cependant, une étude sur la sexualité ne peut pas se limiter aux comportements corporels. Ces
derniers sont dictés et dirigés par des significations, des représentations et sont généralement
porteurs de sens. La question que l'on peut se poser a ce moment-1a, est de savoir comment
naissent ces significations, ces représentations, apres tout ce que nous venons d'avancer sur la
disparition des «donneurs de morale » 7 Comment les individus se construisent-ils une
conscience de la sexualité sans aucune influence institutionnelle ?

C'est 1a que la sociologie fait son apparition et prend tout son sens. L'un des fondements des
sciences sociales est de dire que les comportements humains sont le résultat d'une production
sociale. Comme 1'a avancé Michel Foucault, nos comportements sont dictés et influencés par
la société dans laquelle nous vivons, qui nous faconne et nous forme. Il en va de méme en ce
qui concerne la sexualité. Elle est le résultat d'une production sociale bien plus qu'un produit
essentiellement biologique.

Au fond, il s'agit tout simplement de signaler que « nos émotions, nos désirs et nos relations
sont liés a un systetme de causalité riche et complexe a la société dans laquelle nous
vivons »'.

Pour Jeffrey Weeks, certains principes fondamentaux restent essentiels quant a la définition de
la sexualité comme construction sociale®” :

o En premier lieu, on ne peut pas penser la sexualit¢ comme un sujet autonome et
naturel. On ne peut pas opposer « sexe » et « société ».

. En deuxieme lieu, les pratiques, les croyances, les idéologies et les comportements li€s

49

© Bozon Michel, Sociologie de la sexualité, Armand Colin, 2009, p.37.

Bozon Michel, « Orientations intimes et construction de soi. Pluralité et divergences dans les
constructions de la sexualité », Société contemporaine, n°41-42, 2001, p.15.
3 Weeks Jeffrey, Sexualité, PUL, 2014, p.35.

67



a la sexualité varient énormément d'un groupe social a un autre et qu'il existe des cultures
distinctes. La sexualité a une histoire, ou plus précisément plusieurs histoires et chacune doit
étre lue a la fois comme une histoire singuliere et individuelle et comme la partie d'une
histoire commune complexe. On ne peut donc pas parler de « la sexualité » puisqu'il en existe
de nombreuses formes.

o En troisieme lieu, il ne faut pas définir la sexualit¢ comme une dichotomie entre
contrainte et délivrance ou répression et liberté. Elle est bien plus complexe que 1'opposition
entre ces deux podles. En fait les différentes formes de sexualité sont l'aboutissement de
processus sociaux complexes. Elles sont le résultat de diverses pratiques sociales qui
conferent du sens aux activités humaines, de la volonté des individus de se définir pour eux-
mémes et pour la société dans laquelle ils vivent, de luttes entre ceux qui détiennent le
pouvoir de réguler et ceux qui veulent se libérer de ce carcan. La sexualité est le résultat
d'arrangements, de luttes, de choix et de décisions.

Sans nier l'importance de la biologie qui définit le possible, l'auteur affirme qu'elle ne
détermine pas les chemins et les formes qu'emprunte la sexualité dans la vie de chaque étre

humain.

1.3. Pour une anthropologie de la sexualité

Les significations attribuées a la sexualité sont issues de représentations culturelles
multiples. La diversité des comportements sexuels humains dépend essentiellement de la
société dans laquelle ils émergent. C'est la raison pour laquelle nous devons parler de cultures
sexuelles au pluriel. Chaque culture est une construction spécifique et particuliere, résultat de
combinaisons sociales et culturelles hétérogenes. Concernant les cultures nationales, elles sont
généralement un assemblage de traditions, de cultures et de conventions sexuelles qui
cohabitent.

A cet égard, Weeks™ explique que chaque culture énonce des restrictions sur des étres et des
modalités : « qui » peut faire « quoi » ? « Qui » définit le genre de partenaires, leur catégorie,
leur age, leur sexe, leur origine ou leur classe sociale. « Quoi » indique les organes qui sont
utilisables lors des pratiques sexuelles. En fonction de chaque culture, la pratique sexuelle

sera différente. Ces prescriptions peuvent prendre une forme juridique ou rituelle, officielle ou

32 Idem, p.37
Idem, p.41.

68



coutumiere.

Malinowki montre que pour les habitants des iles Trobriand, les rapports sexuels et la
reproduction sont deux éléments bien distincts. Aussi, dit-il que « I'anthropologue, en donnant
une approche directe, telle qu'elle s'effectue entre deux amants dans les iles de 1'Océanie, doit
tenir compte de la forme que leur impriment les traditions, l'obéissance aux lois et la
conformité aux coutumes de la tribu »**. 11 ajoute que « pas plus que pour nous, la sexualité
n'est, pour I'habitant primitif des 1les du Pacifique, une simple affaire physiologique : elle
implique l'amour et les démarches amoureuses; elle devient le noyau d'institutions aussi
vénérables que le mariage et la famille; elle inspire l'art et constitue la source de ses
incantations et magies. Elle domine, en fait, presque tous les aspects de la culture 2

Les pratiques sexuelles ne sont pas universelles et impliquent la prise en compte de coutumes,
de meeurs et de valeurs propres a chaque culture. Travailler sur la sexualité suppose que l'on
tienne compte de toutes les dimensions culturelles et sociales qui la construisent et la
faconnent.

Georges Balandier dira que «La réglementation sexuelle, la socialisation de la sexualité
donnent une premiere forme a ce qui définit un ordre. Elles introduisent au jeu de 1'ordre et du
désordre, de la soumission a la contrainte sociale et de la liberté »9.

La sexualité, telle qu'elle est réglementée établit un ordre a la société, la définit, 1'organise.
Lors de ses recherches chez les Massai du Kenya, il remarque que la femme dispose d'une
liberté sexuelle tres significative. Avant le mariage et 1'excision, elle peut se livrer a diverses
relations sexuelles avec « les guerriers de la tribu ». 1l s'agit de la former sexuellement avant le
mariage. Pour cette initiation, elle est accompagnée des femmes agées et expérimentées du
village. Une fois 1'dge du mariage arrivé, elle est excisée et doit se consacrer entierement a son
mari. En revanche, elle a le droit d'avoir des amants, en dehors des « guerriers » qu'elle a
connus auparavant (sauf cas exceptionnel).

L'anthropologie de la sexualité est d'une importance capitale pour notre recherche. Pour
comprendre réellement les pratiques des individus, nous devons, afin d'éviter les
compréhensions superficielles, nous plonger enticrement dans la culture des individus
auxquels nous nous intéressons. La sexualité n'existe pas seule, sans toutes les institutions qui

la construisent. Afin de comprendre son mode de fonctionnement, il est nécessaire d'analyser

> Malinowki Bronislaw, La vie sexuelle des sauvages du Nord-Ouest de la Mélanésie, 1930, version

glsumérique, p.7.
Idem, p.7.
Balandier Georges, « Le sexuel et le social. Lecture anthropologique », Cahiers internationaux de

69

56



les instances socialisantes qui la composent et la cultivent. C'est 1'organisation sociale,
politique et religieuse qui, finalement, donne une logique aux pratiques sexuelle. Et
inversement, c'est par la compréhension des représentations et des significations que les sujets
donnent a leur sexualité que nous pourrons comprendre la société telle qu'elle est organisée.
La sexualité fonctionne comme un tout, comme un fait social total et totalisant. Elle est la
structure qui renferme le plus de normes, de regles, de prescriptions religieuses et morales.
Aussi est-il important de prendre en compte le contexte social et culturel dans lequel elle
émerge si nous voulons comprendre la fagcon dont elle fonctionne. En travaillant sur la culture
arabo-islamique, nous questionnons d'autres manieres de penser la sexualité par rapport au
contexte occidental. Manieres qui sont nées dans un contexte bien différent de celui que nous
connaissons. Contexte social différent, mais aussi contexte politique, religieux et culturel.
C'est notamment la raison pour laquelle nous ne pouvons pas transposer les recherches
effectuées en Algérie et les comparer avec le contexte francais et occidental. En revanche, les
recherches menées nous permettront de mieux saisir les représentations des femmes francaises
d'origine maghrébine qui ont grandi dans une sphere familiale ou la culture arabo-islamique
était tres présente. L'anthropologie sera, pour notre recherche, une base capitale pour la
compréhension de la construction des identités sexuelles. En tant que chercheur, nous devons
comprendre la sexualité et expliquer son importance sociale en termes de mariage, de parenté,
de naissances, de relations sexuelles, de conception. Nous devons comprendre quels sont les
fondements de cette sexualité et comment ils sont influencés par la culture mais aussi par

l'organisation sociale dominante ?

2. Sexualité et rapports sociaux

2.1. Socialisations et sexualités

Un des termes de 1'intitulé de cette these est « socialisation ». De fait, il est important
de le définir. La personnalité des individus est le produit de la société dans laquelle ils vivent.
Plus précisément, «les institutions avec lesquelles 1'individu est en contact au cours de sa

formation produisent sur lui un type de conditionnement qui, a la longue, finit par créer un

sociologie, vol.76, janvier-juin1984, p.15.
70



certain type de personnalité »°'.

Cette personnalité est essentiellement construite a travers les différentes formes de
socialisation auxquelles nous sommes confrontées tout au long de notre vie. De maniere
simple, la socialisation est I'ensemble des processus par lesquels l'individu est construit, « on
dira aussi « formé », « modelé », «fagonné », « fabriqué », «conditionné » - par la société
globale et locale dans laquelle il vit, processus au cours desquels l'individu « acquiert »,
« apprend », « intériorise », « incorpore », « integre » - des facons de faire, de penser et d'étre
qui sont situées socialement »°°.

La socialisation primaire est le filtre par lequel l'individu va percevoir le monde qui I'entoure
et par lequel il se construit. Elle est celle qui a donc lieu pendant I'enfance, généralement dans
la famille, et celle qui va forger et construire notre identité. Elle sera notre référence jusqu'a ce
que l'individu soit confronté a d'autres instances de socialisation, communément nommées
« socialisations secondaires ». Durkheim, pour signaler l'importance de la socialisation
primaire sur la construction identitaire de l'enfant, la qualifiera de « force hypnotique »*°. Au
cours de la socialisation primaire, sont mises en place une multitude d'habitudes qui sont
incorporées inconsciemment mais ancrées tres profondément. Cette socialisation s'inscrit sur
les corps sans nécessairement passer par la conscience. C'est un « apprentissage insensible qui
faconne donc chaque corps »%0.

Claude Dubar®' avance que la socialisation de I’enfant est essentiellement analysée comme un
processus d’incorporation progressive des traits généraux caractéristiques de la culture de son
groupe d’origine, celui qui est censé définir son appartenance sociale de base. Méme si la
socialisation est aussi acquisition des traits particuliers de ses futurs groupes statuaires et
préparation aux options et aux choix de ses éléments culturels singuliers, elle est d’abord
congue comme un entrainement a maitriser les ¢léments de base de sa culture d’appartenance,
celle qui correspond le mieux aux « expériences de base », incorporées au cours de sa petite
enfance. Cette fidélité a ses racines constitue finalement une condition essentielle du maintien
de la transmission, entre les générations, des noyaux culturels spécifiques a chaque société.
Ainsi, bien que les individus vivent et grandissent dans une seule et méme société, les codes

incorporés seront le résultat de la culture de leur groupe d'origine. Celle qui, comme l'avance

57 Lefort C, « Introduction a I’?uvre d'Abraham Kardiner », L'individu et sa société, Paris, Gallimard,
1969, p.49.
38 Darmon Muriel, La socialisation, Armand Colin, 2010, deuxi¢me édition, Paris.
Durkheim Emile, Education et sociologie, PUF, 1922.

Darmon Muriel, La socialisation, Armand Colin, 2010, deuxie¢me édition, Paris, p.18.
Dubar Claude, La socialisation, Armand Colin, 2002.

71

59
60
61



Dubar, définira son appartenance sociale.

Pour ce faire, 'enfant aura besoin d'un modele. Généralement, il s'agira du pere ou de la mere
dans un premier temps (nous ne négligeons pas le role des autres membres de la famille). Ces
individus, Dubar les nomme les “agents socialisateurs”®*. Ce sont eux qui vont transmettre 2
I'enfant les codes culturels dans lesquels eux-mémes ont baignés. Ces “agents socialisateurs”
vont permettre a I'enfant d'intérioriser ses premiers apprentissages des comportements, en lui
exprimant ce qu'ils pensent lui étre autorisé et interdit en fonction de leur propre personnalité
de base qui n'est autre que l'intériorisation des normes et des valeurs de leur culture.

Des son plus jeune age, l'enfant va étre incité a copier le comportement de la personne a
laquelle il doit s'identifier pour acquérir et incorporer le futur role qu'il devra tenir dans la
société a 1'age adulte. Pour appuyer nos propos, nous prendrons l'exemple de la socialisation
primaire genrée telle qu'elle a lieu en Kabylie en nous appuyant sur nos travaux de recherche.
Le petit garcon, vers 1'age de 5 ans, devra accompagner son pere dans tous ses déplacements (2
la mosquée, au marché, sur les routes, dans les cafés) pour qu'il apprenne a devenir « un
homme ». L'image de I'homme, de la masculinité, sera représentée a l'extérieur de la maison.
La majorité des activités de 'homme kabyle se passent dehors. A 1'adolescence, le garcon
algérien sera emmené, par ses pairs (généralement amis ou cousins), au Sahara, pour avoir sa
premiere relation sexuelle avec une prostituée (cette région étant connue pour ces activités).
Au contraire, la fille, se doit de rentrer directement chez elle apres 1'école. Son rdle étant
principalement de venir en aide a sa mere, l'aider dans les tiches ménageres et a 1'éducation
des enfants. En revanche, sa sexualité sera tres surveillée jusqu'au jour de son mariage. Ainsi,
le principal modele d'identification de la jeune fille sera sa mere ou ses sceurs. Naturellement,
elle va incorporer ces codes culturels et les reproduire ensuite a 1'age adulte.

Ce qui fait d'un agrégat d'individus une société ou un groupe social n'est donc pas seulement
une organisation mais aussi et surtout son esprit de corps, c'est-a-dire la culture faite corps
dans le double sens d'intériorisation dans le corps biologique des gestes, postures, attitudes
constitutives de la culture de groupe («maniere de faire, de sentir, de penser ») et
d'extériorisation de ses manieres d'étre ensemble dans un «corps de regles spécifiques »
manifestant la « communauté des idées et des valeurs » ainsi que l'aptitude a « agir ensemble

volontairement »*.

62 Dubar Claude, La socialisation, Armand Colin, 2002, p.54.
03 Dubar Claude, La socialisation, Armand Colin, 2002, p.45.

72



Ainsi les « techniques du corps »*, les facons dont les individus savent se servir de leur corps
en fonction de la société et de la culture dans lesquelles ils ont baignées, relevent d'une
appartenance a une société donnée. Elles sont le résultat d'incorporations qui vont s'acquérir
par imitation explicite ou implicite lors de la socialisation primaire.

Comme nous l'avons précisé dans le chapitre précédent (Chapitre 1, c¢), la diversité des
comportements sexuels humains dépend essentiellement de la société dans laquelle nous
avons vécu. Comportements sexuels qui seront donc incorporés lors de la socialisation
primaire.

C'est lors de la socialisation secondaire que les individus seront plus « libres » de se
comporter sexuellement en faisant des choix, entre ceux qui leurs sont proposés et ceux qu'ils
ont incorporés au cours de leur socialisation primaire. Ainsi, se déclenche le processus
d'assimilation ou d'accommodation.

A cet égard, Piaget65 dira que l'individu va chercher un équilibre entre lui et son
environnement.

Ainsi, soit il procédera par assimilation, qui correspond a l'incorporation d'un objet ou
d'une situation a la structure d'accueil du sujet sans la modifier mais en la transformant
progressivement. L'individu va modifier les éléments qui proviennent de son environnement
pour les incorporer a la structure d'accueil. Soit, s'ensuivra un processus d'accommodation,
c'est-a-dire que l'individu va modifier la structure d'accueil afin de permettre 1'incorporation

des éléments nouveaux. Dans ce cas, l'individu est transformé par son environnement.

2.2. L'éducation sexuelle

Avant d'aborder 1'éducation sexuelle, il convient de revenir sur la définition méme de
I'éducation. Un bref rappel utile sur I’étymologie du terme semble nécessaire. «Education»
vient du latin «educatio », lui-méme substantif du verbe educare «élever » et de ducere,
signifiant « conduire » et « hors de ».

L'éducation «est l'art de développer des qualités potentielles, physiques, intellectuelles et
morales d'une personne (Silamy, dictionnaire de psychologie, Bordas, 1983), de développer

dans chaque individu toute la perfection dont il est capable (Kant) et de révéler 'humanité en

o4 Mauss Marcel, « Les techniques du corps », Communication présentée & la société de psychologie le 17

mai 1934, Journal de Psychologie, 15 mars — 15 avril 1936.
63 Dubar Claude, La socialisation, Armand Colin, 2002, p.49.

73



I'homme (Alain) »%6

L'éducation est, pour Meirieu, « une relation dissymétrique nécessaire et provisoire, visant a
I'émergence d'un sujet »°’.

Cette définition implique nécessairement la présence d'un éducateur et d'un éduqué. Educateur
qui peut étre physiquement présent ou prendre la forme d'un objet symbolique tel qu'un livre,
un document ou un film. Ainsi, I'éducateur, a I'image de «I'agent socialisateur » de Claude
Dubar que nous avons évoqué dans le paragraphe précédent, choisit ce qu'il estime étre bon ou
non dans la transmission des valeurs. Cette transmission n'est pas neutre puisque 1'éducateur
sélectionne, en fonction de son propre vécu et de son expérience subjective mais aussi en
fonction des orientations de l'institution au sein de laquelle il travaille, ce qui est bon de
transmettre a l'enfant mais il décide aussi des restrictions et des interdits. Ces normes
transmises suivront l'enfant jusqu'a 1'dge ou il pourra décider seul de ses orientations. Avant
cet age, il est soumis au systeme proposé€ (ou imposé) par les éducateurs. Quel que soit le
systeme de valeurs choisi, il n'empéche qu'il reste nécessaire de guider 1'enfant et de lui offrir
une voie a suivre. Le soutien, I'appui et la transmission de codes sont nécessaires a la
construction identitaire de l'enfant, a 'émergence d'un sujet a part entiere®®.

Tentons maintenant de transposer cette définition au domaine de la sexualité. Nous parlons
donc « d'éducation sexuelle » ou « d'éducation a la sexualité ». Comme 1’appellation 1'indique,
I'objectif de 1'éducation sexuelle est de transmettre un savoir qui releve du domaine de la
sexualité. L'éducateur, au sens ou il vient d'étre définit, transmettra a 1'enfant les codes qui ont
trait a la sexualité.

Le Petit Larousse définit 1'éducation sexuelle comme « I'information sexuelle qui consisterait
a mettre au courant, avertir, former 1'esprit en donnant des connaissances nouvelles sur les
manifestations anatomiques et physiologiques du sexe ».

L'OMS en 1975 introduira 1'éducation sexuelle comme une éducation « congue pour faire
mieux comprendre les aspects biologiques, socioculturels, psychologiques, spirituels, éthiques
du comportement sexuel humain ».

C'est dans le processus d'apprentissage d'éducation, de socialisation que des points d'appui
vont favoriser, faciliter, autoriser ou empécher le passage du sexué au sexuel.

Sujet trés longtemps tabou, 1'éducation sexuelle n'apparait que récemment, Bozon parle

66

o Pelege Patrick, Eduquer 2 la sexualité : un enjeu de société, Dunod, Paris, 2006.

Meirieu Philippe, « Praxis pédagogique et pensée de la pédagogie », Revue francaise de pédagogie,
28" 120, juillet-aofit-septembre 1997, 25-37.
Idem

74



« d'invention contemporaine »*°. Elle apparait au début du XX&me siécle en ayant pour but
d'apprendre aux femmes « l'art de 1'amour ». Il apparait ensuite nécessaire de transposer cette
éducation, exclusivement féminine au départ, a l'adolescent qui semble se confronter a la
sexualit¢ de plus en plus jeune. Ce qui était l'apanage de l'institution religieuse va
progressivement devenir du domaine familial. Les parents deviendront les éducateurs sexuels
qui devront transmettre aux adolescents une éducation sexuelle qui sera le reflet de leur
culture, leurs croyances mais aussi le fruit d'une construction sociale (nous avons souligné
I'importance de l'influence sociale précédemment).

Toute société repose sur des normes et des valeurs, des prescriptions, mais aussi des
interdictions, des prohibitions, qui toutes ensemble, constituent ce qui organise et « ordonne »
la société. Tout ordre social est ainsi en méme temps un ordre moral (l'organisation des
moeeurs) et un ordre sexuel ; un ensemble de normes qui reglent les rapports entre les sexes et
s'imposent aux individus, différemment ou non selon leur sexe. Par ailleurs, rien n'autorise a
penser qu'il ne doit exister dans une société qu'un seul systtme de valeurs et de normes
positives ou négatives, qu'un seul « ordre ».

Il peut en exister plusieurs qui, correspondent a des groupes sociaux différents et/ou en
conflit™.

Ces enseignements informels seront transmis oralement (bien souvent, ils prennent la forme
de conseils donnés par les parents) ou visuellement (dans ce cas, 1'enseignement se fera via les
livres, les films ou les magazines). Cette derniere forme prend de plus en plus d'importance
chez les adolescents. Ce qui inquiete les parents et les défenseurs de 1'égalité hommes/femmes
qui remettent en cause la place de la femme dans cette forme de communication.

En 1974, Joseph Fontanet, ministre de 1'éducation nationale, annonce qu'il n'est plus
possible de tenir les éleves dans l'ignorance ou a 1'écart des questions de sexualité, auxquelles
ils sont tot confrontés du fait de l'environnement social’'. C'est en 1996 que I'éducation
nationale impose 1'éducation sexuelle dans le milieu scolaire. Voyant la pornographie
s'imposer comme forme majoritaire de 1'éducation a la sexualité, elle s'est affirmée comme
éducation préventive dans un premier temps.

Les dispositions de l'article 22 de la lo1 2001-588 du 4 juillet 2001 rendent obligatoire

I'éducation sexuelle en milieu scolaire, aux termes desquels «une information et une

69
70
71

Bozon Michel, Sociologie de la sexualité, Armand Colin, 2009, p.49.

Pelége Patrick, Eduquer a la sexualité : un enjeu de société, Dunod, Paris, 2006, p.16.

Poutrain Véronique, « L'évolution de I'éducation a la sexualité dans les établissements scolaires. De
« I'information sexuelle » a 1'égalité entre les filles et les gar¢ons », Education et socialisation, [en ligne],

75



éducation a la sexualité sont dispensées dans les écoles, les colleges et les lycées a raison d'au
moins trois séances annuelles et par groupes d'dge homogene 12, L'objectif étant que les
éleves s'approprient les données essentielles de leur développement affectif et sexuel pour leur
permettre de mieux analyser et appréhender les multiples messages médiatiques et sociaux qui
les assaillent quotidiennement.

Selon Véronique Poutrain”, I'objectif est double. Il s'agit a la fois de répondre aux questions
de santé publiques (grossesses non désirées, Infections sexuellement transmissibles...) mais
également a des problématiques concernant les relations filles/garcons, les violences
sexuelles, la pornographie ou encore les préjugés sexistes ou homophobes.

Cependant, ces directives mettent en avant une problématique bien spécifique : a qui cette
éducation a la sexualité revient-elle de droit? L'enseignant (ou autre personnel de 1'éducation)
fait-il office d'informateur 1égitime en ce qui concerne la sexualité? Qu'en est-il lorsque les
informations recues a l'école ne correspondent pas a celles que les parents ont voulu
transmettre a leurs enfants?

Bien que les parents soient majoritairement satisfaits de ces interventions sur la sexualité en
milieu scolaire’, il n'empéche que certains d'entre eux restent assez réticents et se montrent
sceptiques quant aux contenus de ces enseignements.

Dans un sens, il permet aux parents de commencer une conversation qu'ils n'osaient pas tenir
avec leurs enfants, d'aborder des questions importantes avec lesquelles ils se sentaient mal a
l'aise et de créer un rapprochement, une certaine intimité avec leurs enfants. Ce sont les
principaux arguments avancés par les parents apres l'enquéte menée par Denise et Pierre
Stagnara.

Quant aux parents les plus réticents, ils considerent qu'il s'agit 1a du r6le de la famille et non
celui de 1'école qui diffuse parfois des informations qui vont a I'encontre de leurs valeurs et de
leur morale. Ils transmettent a leurs enfants tout ce qui a trait a la sexualité en ayant des
références culturelles et cultuelles : interdits fondamentaux mais aussi valeurs et codes
normatifs. Si I'école s'octroie ce role, ils appréhendent la réaction de leurs enfants et leur futur
comportement sexuel.

Notre recherche a principalement fait émerger le deuxieéme type de profil. Un grand

36/2014, consulté le 07 juillet 2016.
= http://www.education.gouv.fr/botexte/bo030227/MENE0300322C.htm, consulté le 7 juillet 2016.
Poutrain Véronique, « L'évolution de I'éducation a la sexualité dans les établissements scolaires. De
« l'information sexuelle » a 1'égalité entre les filles et les gar¢ons », Education et socialisation, [en ligne],
36/2014, consulté le 07 juillet 2016.

Stagnara Denise et Pierre, L'éducation affective et sexuelle en milieu scolaire, Privat, 1992, p.157.

76

73



nombre de meres se disaient contre cet enseignement qui ne correspond pas a ce qu'elles
tentent de transmettre a la maison. Elles redoutent la banalisation des relations sexuelles et ne
savent plus comment réagir face a ces nouvelles connaissances. Certaines interdisent a leurs
enfants d'assister a ces enseignements tandis que d'autres s'assurent, des la sortie de 1'école,
que les enfants n'aient pas assimilé ce nouveau savoir. Nous reviendrons sur ce point dans un

chapitre consacré a 1'éducation sexuelle dans les familles de culture arabo-islamique.

77



2.3. Homosexualité occidentale

Les recherches sur 1'homosexualité ont longtemps été 1'apanage des médecins et des
biologistes. Des explications génétiques sont avancées et des recherches sont menées sur le
role des hormones dans le développement embryonnaire ou des analyses anatomiques du
cerveau humain chez I'homosexuel(le). Présupposant qu'il s'agissait d'une maladie, 1'objectif
était de guérir cette homosexualité naissante.

Comme l'avance Sébastien Chauvin et Arnaud Lerch75, la quéte d'une nature homosexuelle est
en lien étroit avec le contexte national et culturel dans lequel elle s'inscrit.

S'ensuivent des recherches psychanalytiques et psychiatriques qui ne rompent pas avec 1'idée
de «guérir » I'homosexualité. La théorie freudienne consiste a dire que les causes de
I'homosexualité ne sont pas a chercher médicalement ou psychologiquement mais elle résulte
d'une trop grande proximité entre la mere et son enfant. Ainsi, dans cette logique, ce serait
l'environnement familial qui entrainerait l'orientation sexuelle. Cette théorie jugée trop
conservatrice a été remise en cause par bon nombre de chercheurs.

Les sciences humaines viennent plus tardivement questionner I'homosexualité. Ce n'est qu'en
1950, grace au mouvement interactionniste, que cette orientation sexuelle sera considérée
comme un « fait social ». Bien que I'homosexualité soit considérée comme une « déviance »,
l'interactionnisme symbolique a le mérite de l'avoir construite comme objet de recherche a
part entiere. La déviance n'est plus considérée comme une propriété intrinseque de l'individu
mais comme un statut social contingent. Howard Becker’® décrit la carriere du déviant au
cours de laquelle celui-ci construit progressivement son identité : d'un coté par son insertion
dans le groupe des déviants, de 1'autre comme conséquence de 1'étiquetage social dont il est
I'objet. Désormais, on ne considere alors plus 1'homosexualité comme une pathologie mais
comme une infraction sociale. Ainsi, I'hnomosexualité n'est pas un trait immuable mais une
construction sociale, elle s'acquiert et se négocie au sein d'une communauté.

En 1990, la sociologie de I'hnomosexualité est en pleine extension et combine des approches
empiriques avec des réflexions plus stratégiques. Elle a le mérite de I'appréhender comme un

fait social total’’, et permet aux sociologues de penser ou de repenser les grandes questions de

o Chauvin Sébastien et Lerch Arnaud, Sociologie de I'homosexualité, La Découverte, 2013, p.6.

Becker Howard, Outsiders, Metaillé, 1963
Selon Marcel Mauss, certains faits ne peuvent étre appréhendés a un seul niveau mais ils influencent,
dans certains cas, la totalité de la société et ses institutions. C'est le cas des recherches sur 'homosexualité qui ont

78



la tradition sociologique comme la mondialisation, le nationalisme ou la mobilité sociale. Elle
I'étudie aussi par rapport aux grands axes de différenciation qui structurent les sociétés
contemporaines (classes ou clivages sociaux)78.

D'apres Michel Bozon”, I'acceptation de la sexualité gay et lesbienne a nettement progressé
depuis les années 1980 en France et dans les pays développés. Cette acceptation s'explique
notamment grace au développement rapide de nouveaux moyens de communication ainsi que
la diversification des trajectoires affectives qui touchent les homosexuel(le)s et les
hétérosexuel(le)s. Cependant, ce changement social n'empéche pas le rejet des personnes
homosexuelles, en grande partie pendant la jeunesse. Les manifestations qui ont eu lieu lors
de 'acceptation de la loi pour le mariage pour tous refletent assez bien ce phénomene de rejet.
Bien que les attitudes ouvertement intolérables aient largement diminuées au fil des
générations, les réticences persistent notamment chez les peres de famille qui appréhendent le
fait d'avoir un enfant homosexuel. Ainsi, la jeunesse reste un moment tres difficile pour les
homosexuels.

Ils sont d'ailleurs plus souvent victimes d'injures ou d'agressions physiques, ils subissent
beaucoup plus de violences sexuelles que les jeunes hétérosexuels. La relation avec les
familles est aussi plus compliquée, notamment vis-a-vis du pere, qui accepte moins facilement
cette orientation sexuelle. Ainsi, 1'acceptation de soi est difficile et les manifestations de mal-
étre sont plus fréquentes voire particuliecrement nombreuses (les dépressions et les tentatives
de suicide sont quatre 2 cinq fois plus fréquentes que parmi les jeunes hétérosexuels)™.

De fait, nous notons que les orientations sexuelles subissent de profonds changements et
influencent la société dans son ensemble. Mais la relation méme qu'entretiennent les individus
a leur sexualité est changeante et largement influencée par le cadre social. La préservation de

la virginité est un exemple illustrant.

2.4. Désacralisation de la virginité

On définit la virginité comme «1'état d'une personne qui n'a jamais eu de rapports

sexuels »*'. La virginité est un état physique et psychologique, associée principalement a la

permis aux sociologues de questionner les grands domaines sociaux tels que la mondialisation, le nationalisme ou
la mobilité sociale.

8 Idem, p.93.

” Bozon Michel, Sociologie de la sexualité, Armand Colin, 2013, p.56.
80 Bozon Michel, Sociologie de la sexualité, Armand Colin, 2013, p.57.
8 Virginité, Dictionnaire Larousse en ligne, repéré a

79



femme pure et chaste. Cette virginité, avant l'acte du mariage, était un gage de bonne conduite,
de bonnes mceurs et représentait (et représente encore aujourd’hui dans certaine cultures)
l'innocence de la jeune fille. La virginité était le reflet de la bonne éducation de la femme.
Dans la culture chrétienne, bien avant la Seconde Guerre Mondiale et I'émancipation
féminine, la valorisation de la virginité des jeunes femmes pouvait étre interprétée comme un
gage de bonne conduite dans le cadre d'un ordre social bien établi a2 maintenir.

A la fin du Moyen-age, la virginité de la jeune fille était trés encadrée, elle n'avait aucune
liberté prénuptiale, et assurait, de fait, le respect de 1'honneur familial. A partir du XIX eme
siecle, deux catégories vont se dessiner : les paysans et les bourgeois. Ces derniers font de la
virginité féminine une plus-value au mariage. Grace a sa chasteté, la fille a une plus grande
valeur, elle attire donc des prétendants de sa catégorie sociale™.

Yvonne Kniebielher, dans son ouvrage® retrace I'histoire du symbole de la virginité a travers
les mythes et les religions. Elle commence par étudier les mythes gréco-latins, avec pour
référence, les déesses grecques et romaines, pour qui la virginité était synonyme de pouvoir et
de gloire pour la cité. Leur promesse de virginité assurait leur engagement et leur volonté
citoyenne.

Les religions monothéistes pérennisent cette symbolique de la virginité : juifs, chrétiens et
musulmans accordent a celle-ci une importance capitale, gage de la bonne foi de la jeune fille,
de sa bonne éducation et de son honneur. Ainsi, parents, familles et société mettaient tout en
ceuvre pour assurer la pureté de la jeune fille et éviter le déshonneur avant le mariage.

Dans le judaisme, la virginité et le sang sont deux symboles étroitement liés. Le sang
« apparait comme une preuve dans un passage de Deutéronome »°*, dernier livre de la Torah.
Ainsi, avant que le sang de la défloration devienne le symbole de la chasteté féminine, les
menstrues étaient la preuve de la virginité de la fille puisqu'il assurait la non-grossesse de
celle-ci. Le pere avait pour role de montrer au futur époux le sang des dernieres menstrues de
sa fille pour le rassurer sur la virginité de celle-ci. Ces dispositions, selon Kniebielher,
répondent bel et bien a un souci masculin de placer la sexualité féminine sous un contrdle
étroit en vue d'assurer l'authenticité de la filiation : le mari veut étre slir de sa progéniture.

Ainsi, « le sang des regles est substitué a celui de la défloration 53

http://www.larousse.fr/dictionnaires/francais/virginité/82124

82 Le Gall Didier, Le Van Charlotte, « La premiére fois : récits intimes », Sociologie et société, n°35, n°2,
2003, p.35-57.

83 Kniebielher Yvonne, La virginité féminine : mythes, fantasmes, émancipation, Odile Jacob, 2012.

84 Idem, p.53.

85 Idem, p.54.

80



Dans le christianisme, la virginité impose une discipline de tous les instants, une
discipline ascétique : elle devient un mode de vie. Les Peres étaient d'accord : pour s'abstenir
des désirs charnels, il est indispensable d'acquérir une maitrise du corps, les fideles ne doivent
manger que pour se nourrir, s’habiller pour se protéger du climat et non pour se parer, ne plus
boire de vin, et dormir sur une couche dure et froide, et finalement, prier le plus souvent
possible, y compris la nuit pour se nourrir, de la meilleure des facons, de la parole de Dieu™.
Evidemment, nous ne pouvons aborder la question de la virginité dans le christianisme sans
aborder la Vierge Marie, symbole de la chasteté et de la pureté sexuelle et qui devient un
« marqueur identitaire » du christianisme. Choisie par Dieu, Marie était exonérée de toutes les
« souillures sexuelles ». Ainsi, depuis Marie, « la défloration, la fécondation et I'accouchement
sont représentés, plus que jamais, comme des souillures S

Dans l'islam, bien que la Vierge Marie soit considérée comme un modele a suivre, la
virginité n'est pas sacralisée. Bien au contraire, faire veeu de chastet¢ dans la religion
musulmane est trés rare, voire inexistant. Ne pas se marier, ne pas avoir des relations
sexuelles, ne pas procréer, est considéré comme une nuisance a l'ordre divin et social.
L'importance des plaisirs charnels est invoquée a plusieurs reprises dans le Coran et la
tradition prophétique, sur lesquels nous reviendrons dans un chapitre entierement consacré a
la sexualité dans l'islam. En revanche, la virginité occupe une place importante puisqu'il est
préférable pour un musulman de se marier avec une femme vierge pour profiter de sa
méconnaissance en la matiere et accéder a un « paradis terrestre » en attendant de rencontrer
les houris aux grands yeux promis aux hommes les plus pieux. Ces houris, femmes promises
du paradis, sont toutes vierges et destinées a récompenser les hommes de leurs bonnes actions.
Al Ghazali, l'un des plus grands théologiens de l'islam, explique pourquoi I'homme doit
préférer une vierge lorsqu'il se marie. Il insiste sur le fait que 'homme doit étre le « premier »
car la femme découvrira le plaisir d'amour grace a lui et s'attachera naturellement et
durablement a son mari alors qu'une femme expérimentée pourra faire des comparaisons
défavorables pour son épouxgg. Il semble important de souligner que la chasteté est tout de
méme de mise dans la religion musulmane, tant pour les femmes que pour les hommes. A
aucun moment, le Coran ne distingue les genres quant a la préservation sexuelle. Hommes et
femmes doivent se préserver sexuellement. Cependant, comme nous le verrons, les coutumes

N

et les traditions apportent des transformations qui accordent a I'homme, et a I'homme

86 Idem, p.65.
87 Idem, p.69.

81



seulement, une satisfaction sexuelle pleine et totale.

Progressivement, la virginité va perdre de son importance. Sous I'Ancien Régime, 1'age
du mariage augmente. A la fin du XVIII éme siécle, les jeunes filles attendent jusqu'a 'dge de
25 ans, voire plus. Ainsi, la question de 1'éducation sexuelle féminine se pose de plus en plus.
Comment faire en sorte qu'elles restent chastes jusqu'au mariage alors que naissent en elles le
désir et la volonté de la découverte sexuelle? Comment les empécher de céder a leurs
pulsions?

A la fin du XIX eéme sicle, la République met en valeur I'individu en tant que sujet libre.
Ainsi, la sécularisation des pratiques, comme nous l'avons signalé auparavant, entraine une
désacralisation de la virginité. Les nouvelles méthodes de contraception ont disqualifié, quant
a elles, la virginité féminine®’. Désormais, les femmes peuvent vivre et exercer leur sexualité
en dehors du cadre du mariage, sans crainte d'étre enceinte.

Il n'en demeure pas moins que la virginité reste un symbole, une valeur, mais pas seulement
pour les personnes qui gardent une sensibilité religieuse. Les fideles chrétiens, juifs et

musulmans quant a eux, accordent encore une importance tres symbolique a la virginité.

88 Idem, p.80.
8 Idem, p.180.

82



Chapitre 2 : les représentations de la sexualité

dans la culture arabo-islamique

1. La sexualité en Islam”

En Islam, la tiche du faqih (le jurisconsulte) ne consiste pas a fonder une loi mais a la
déduire, a reconstituer et a interpréter la volonté divine en confrontant par sa réflexion (sens
originel du figh ultérieurement : jurisprudence) plusieurs sources : le Coran, dont les lectures
autorisées se fixent définitivement au X eme siecle ; la Sunna, ensemble des propos (hadiths)
attribués au Prophete et a ses compagnons de la premiere génération, constituée en corpus au
IX eme siecle ; le consensus (des premieres générations ou des juristes) ; le droit coutumier et
le raisonnement par analogie. La révélation divine est source particulicrement problématique,
dans la mesure ou les dispositions légales sont parfois contradictoires entre elles, et que leur
conciliation avec les autres sources du droit est plus difficile encore.

Le droit stipule donc certains interdits sexuels (fornication, adultere, sodomie, inceste,
bestialité, etc...) réservant l'essentiel de ses travaux et débats a la sexualité pénétrative.
Certaines fautes majeures entrainent un chatiment mentionné par le Coran. Elles sont
considérées comme une atteinte au droit de Dieu et leur rétribution qui est déterminée par le
Coran et la Tradition Prophétique considérés comme authentique, selon les modalités diverses
favorisées par les écoles sunnites’'. La fornication (zin), terme qui désigne la pénétration

vaginale illicite (donc fornication et adultere) releve du droit. Cette faute, dans les pays

%0 Bouhdiba Abdelwahab, La sexualité en Islam, PUF, 2004

ol Il existe quatre grandes écoles sunnites : Malikite, Shafiite, Hanafite et Hanbalite. Les quatre écoles

suivent le Coran et la tradition prophétique mais quelques détails les distinguent.
L'école Malikite a été influencée par 1'imam Malik Ibn Anas. Les malikites se retrouvent principalement en
Afrique du Nord, au Soudan et en Afrique du Nord. L'école Shafiite a été héritée par le juriste musulman Al
Shafii. Les shafiites se retrouvent principalement dans le Golfe Persique, en Egypte, en Indonésie, aux
Comores... L'école Hanafite a été lancée par Abu Hanifa. Les hanafites sont pour la plupart des musulmans de
Turquie, d'Inde ou du Pakistan. L'école Hanbalite a été influencée par Ahmed Ibn Hanbal. On retrouve les
partisans du Hanbalisme essentiellement en Arabie Saoudite.
Le musulman peut choisir n'importe laquelle de ces quatre écoles sans risquer de s'égarer. Chacune de ces
écoles de valent, certaines sont plus strictes ou plus souples que d'autres sur certaines questions. Ces écoles se
reconnaissent officiellement et constituent ensemble le « sunnisme », c'est-a-dire I'ensemble des gens de la
tradition prophétique. Les divergences au sein de ces écoles ne concernent que certains cas de jurisprudence
mais partagent toutes les quatre la méme croyance.

83



appliquant la shari'a (comme le Yémen, I'Arabie Saoudite ou I’Egypte pour ne citer que ceux-

1a), doit étre punie par des chatiments®*.

1.1. Le mariage : seul cadre 1égal de la sexualité

Avant d'entrer dans le vif du sujet et aborder la sexualité dans la religion musulmane, il
est important de savoir que celle-ci n'est 1égale que dans un cadre précis et bien défini : celui
du mariage. Certaines écoles, certains imams voire certains groupes religieux diront qu'il est
suffisant, pour que le mariage soit valide, de passer devant I'imam (voire devant une personne
suffisamment instruite religieusement) qui unit et marie religieusement deux individus.
Aujourd'hui, en Occident notamment, les problemes (la polygamie et certains divorces et
enfants non déclarés) sont devenus tels que la majorité des imams refusent de marier
religieusement deux individus qui ne sont pas passés devant le maire préalablement. Ce
passage est devenu une condition obligatoire pour la validation du mariage religieux.

La réalité veut qu'il existe une réelle pression sociale et religieuse qui incite les individus (les
hommes autant que les femmes) au mariage. Dans la religion musulmane, le célibat n'est pas
considéré comme un choix légitime. Bien que les données chiffrées” indiquent un recul de
I'age au mariage chez la majorité des individus (quelle que soit leur confession), il n'empéche
qu'il reste, chez les musulmans, un passage obligatoire et légitimant. En Islam, le mariage est
défini comme étant « la moitié de la religion », ce qui rajoute une pression supplémentaire a la
population musulmane (quel que soit son sexe). Le discours millénaire, encore tenu par les
théologiens d'aujourd’hui sur la nécessité du mariage vient donc consolider des conceptions
solidement ancrées dans les meeurs et les représentations dominantes. Seules une grande force
de caractere, une indépendance financiere et/ou l'affirmation d'un mode de vie
« occidentalisée » permettent de refuser le mariage 1€gal, et les cas d'union libre ou de célibat
endurci restent rares et exceptionnels’”.

Le mariage est, en quelque sorte, un moyen de lever religieusement et socialement, le tabou
des relations sexuelles. Il leur donne un caractere licite et 1égal.

L'arrangement au mariage, autrefois clanique et arrangé, n'est plus ce qu'l était. Aujourd'hui,

bien qu'il reste d'une importance capitale, il n'est plus réglé de la méme facon. Le conjoint

92

o3 Lagrange Frédéric, Islam d'interdits, Islam de jouissance, édition Téraedre, 2008.

Selon I'Insee, en 2011, le nombre de mariages a diminué d'environ 15000 en France par rapport a 2010,
soit presque 6% et atteint son niveau le plus bas depuis le début du XX eme siecle (en dehors des années de
guerre).

84



n'est plus inconnu dans la majeure partie des cas. Sur les terres musulmanes, bien que le
mariage arrangé reste tres présent, il n'empéche que la plupart des individus aujourd'hui,
connaissent plus ou moins la personne avec qui ils vont se marier. L'acces facile aux
universités mixtes et a l'internet est 1'une des raisons principales du déclin du mariage arrangé.
Lagrange95 avance que le mariage musulman ne peut &étre contracté qu'a des conditions
précises et exclut certaines unions : d'abord les parents prohibés, ce qui inclut les freres et
sceurs de lait (entre autres). Par contre, I'union entre cousins germains, qui ne font pas partie
de la parenté directe, est possible et tres courante dans les pays musulmans (en France, cette
union est de moins en moins pratiquée par les personnes de confession musulmane). Il est
important de préciser que seule une musulmane ou une « femme du livre » c'est-a-dire une
chrétienne ou une juive, peut €tre épousée par un homme musulman, mais une musulmane ne
peut épouser qu'un homme de confession musulmane.

Pour que le contrat de mariage soit valide, il faut qu'il soit effectué en présence de deux
témoins hommes ou d'un homme et deux femmes.

Les savants et juristes musulmans ont listé, a partir des textes, les avantages relatifs au
mariage dans la religion musulmane :

. Avantage social : le mariage permet la procréation dans un cadre 1égal.

. Avantage éducatif : le mariage permet de préserver sa chasteté, il diminue le risque de

fornication et d'adultere.

. Avantage moral : il évite le désordre social et permet la pérennité de la famille.
. Avantage religieux : le mariage est considéré comme une adoration, il est la « moitié de
la foi ».

1.2. La polygamie

La polygamie est sujette a de nombreux débats dans la religion musulmane. En effet,
I'Islam autorise la polygamie a certaines conditions sur lesquelles nous reviendrons plus bas.

Les dispositions coraniques qui concernent la polygamie s'énoncent en ces termes :

«Et si vous craignez de ne pas étre équitables envers les orphelins, épousez ce que

vous désirerez en matiere de femmes, deux, trois ou quatre ; et si vous craignez de ne pas €tre

%4 Lagrange Frédéric, Islam d'interdits, Islam de jouissance, édition Téraedre, 2008, p.87.

Idem.

85



équitables, une seule, ou ce que possedent vos mains droites [captives de guerre/esclaves],

cela est préférable a ne pas subvenir a leurs besoins » (Coran, Sourate 4, Verset 3)96.

L'étude, par les juristes du droit musulman, montre clairement que l'islam n'incite pas
I'homme a avoir droit a plus d'une femme.
Cela dit, la polygamie est soumise a certaines conditions :
. Le musulman ne peut pas dépasser quatre femmes.
. L'équité : un des versets du Coran indique que 1'équité est une condition pour
l'autorisation de la polygamie. Si le musulman craint de ne pas étre équitable a 1'égard de ses
femmes, il doit se contenter d'une seule épouse. L'équité, dans ce cas de figure, consiste a
assurer les mémes droits aux épouses en matiere de biens matériels, de logements et une
jouissance sexuelle pour chacune des femmes.
. Le partage équitable du temps accordé a chaque épouse.
. Aujourd'hui, les juristes ajoutent que la premiere femme doit donner son accord quant
a I'engagement marital de son mari. Tous les juristes ne sont pas d'accord sur cette derniere
condition.
«En empruntant aux diverses écoles classiques les dispositions les plus favorables aux
femmes, les législations modernes modifient le mariage classique sur plusieurs points : la
disparition partout de la disposition permettant d'imposer le mariage a un mineur ; la fixation
d'un age minimal, variable selon les pays, au-dela de la maturité sexuelle ; la restriction (Iran,
Irak), voire l'interdiction de la polygamie et de la répudiation unilatérale ; la possibilité
d'obtenir le divorce particulierement en cas de non-respect des conditions stipulées par le
contrat de mariage, comme l'interdiction de prendre une seconde épouse .
La polygamie est sujette a de nombreux débats passionnés, autant dans les pays occidentaux
que ceux du Moyen Orient. Les féministes particulierement, insistent sur l'interdiction de la
polygamie, dans le but de défendre les droits de la femme.
De nos jours, la Tunisie (1957) et la Cote d'Ivoire (1964) l'interdisent, 1'Algérie 1'autorise mais
elle tend a disparaitre, le Maroc tente de l'abolir, I’'Egypte et la Syrie la découragent par la
1égislation, le Mali (1962) et le Sénégal (1972) restreignent le nombre des épouses (d'une a
quatre, conformément au Coran) et encouragent la monogamie [...]. Lorsque 1'époux

musulman choisit la polygamie, cela doit étre consigné dans son premier contrat de mariage.

% Coran, édition en frangais, broché, Al Bouraq, juin 2008.

Lagrange Frédéric, Islam d'interdits, Islam de jouissance, édition Téraedre, 2008, p.111.

86



Sa promise sera immédiatement informée 2 la lecture du contrat, elle peut ou non l'accepter’.

1.3. L'Tslam et le droit a la jouissance sexuelle

Dans I'Islam, la foi religieuse ne concerne pas seulement la spiritualité et l'esprit, le
cheminement vers Dieu se fait aussi autrement que par ces deux instances. La pratique
religieuse est toute aussi importante. Il est nécessaire de savoir ce que 1'Islam dit de 1'essence
méme de I'homme avant de se lancer dans la compréhension de la sexualité dans sa
conception.

Il est spécifié dans I'Islam que 'homme a été créé avec des qualités mais aussi avec des
besoins qu'il se doit de satisfaire. Il est dit, dans la tradition musulmane, que Dieu a créé
I'homme d'un seul étre et qu'll en a fait un couple.

Ainsi, la sexualité en Islam, commence par le fait de s'accepter soi-méme en tant qu'étre ayant
des besoins. Au contraire du christianisme, 'expression de la vie du corps ne va pas avec
l'expression de la culpabilité. Dans 1'Islam, chaque individu est responsable de son corps et
chaque croyant devra rendre des comptes le jour de la résurrection de ce qu'il aura commis
comme faute : chaque musulman est responsable de ses actes et de ses fautes devant Dieu. Un
verset du Coran, bien connu par les musulmans, dit que « nul ne portera le fardeau d'autrui »
(Coran, Sourate 53, Verset 38). En d'autres termes, le musulman est seul responsable de ses
actes. S'il commet un acte prohibé, il devra rendre des comptes apres sa mort.

On rapporte du Prophete les paroles suivantes : « ton corps a des droits sur toi ». Ainsi, chaque
musulman se doit d'écouter son corps et de répondre aux appels de celui-ci, tout en respectant
les limites de ce qu'il peut contenir pour une meilleure spiritualité. La sexualité, et plus
précisément le désir sexuel, est une sensation naturelle mais cela ne veut pas dire qu'il faut la
vivre naturellement. L'Islam, comme les deux autres religions monothéistes, rapporte
clairement que la sexualité est un besoin naturel mais que tout ce qui est naturel n'est pas
forcément bon si ce n'est pas bien maitrisé. Il faut que le musulman maitrise ce naturel pour
retrouver la dignité devant Dieu.

Et c'est lorsque le corps développe une attirance pour le sexe opposé que le musulman devient
responsable vis-a-vis de Dieu. A la puberté, l'individu est considéré comme mature,

responsable et ayant acquis les informations nécessaires a la bonne maitrise de soi. On estime

% Lévy Isabelle, Guide des rites, cultures et croyances a 'usage des soignants, édition De Boeck

supérieur, 2013.

87



l'age de la puberté (en Islam) autour de 12-13 ans pour le garcon et aux premieres
menstruations pour la fille. A partir de ce moment-13, les désirs pour le sexe opposé et tout ce
qui va se développer autour de ce désir va devenir chose naturelle mais qui doit &tre maitrisée
pour celui qui veut se rapprocher de Dieu.

Cet instinct sexuel ne doit pas se vivre sans régles, sans lois, sans cadrages. Au contraire,
comme nous l'avons précisé au préalable, il doit €tre institutionnalisé par le mariage.

L'acte sexuel, dans la religion musulmane et dans les limites de ce qui a été permis, est
considéré comme un acte d'adoration et de piété. La sexualité n'est pas seulement pensée
comme un moyen de procréation seulement, mais aussi comme un moyen d'avoir du plaisir. Il
faut savoir que la notion de plaisir est ouverte en Islam et qu'il est considéré, dans le cadre du
mariage, comme une glorification divine.

Deux normes sont a respecter lorsqu'il s'agit de sexualité en Islam : elle ne doit €tre vécue que
dans le cadre licite du mariage et ne concerne que les individus hétérosexuels. Ainsi,
I'homosexualité est catégoriquement proscrite de la religion musulmane. Nous reviendrons sur
cet aspect au moment voulu.

Selon Abdelwahab Bouhdiba, «la tradition en Islam est un patron culturel idéal »'®.
Quiconque se conforme a cet idéal se garantit d'étre dans la bonne voie, le « droit chemin », et
s'en écarter est égarement et erreur. Pour cet auteur, la vision de 1'Islam sur la sexualité est
totale et totalisante.

Les savants et les juristes musulmans ont rédigé de nombreux ouvrages pour expliquer
ce que la religion permet dans ce domaine, ce qu'elle ordonne et ce qu'elle recommande. L'une
des regles de jurisprudence nous apprend que le jugement est dicté en fonction de I'intention
de la personne, c'est-a-dire que les savants vont d'abord revenir sur le but d'une pratique
(savoir si celui-ci est licite ou non en fonction de l'intention de chaque individu) avant
d'émettre un jugement sur celle-ci. C'est une regle connue aupres des juristes. Si le but du
mariage en Islam est de préserver la chasteté de chacun des époux, alors tout moyen menant a
cette préservation est recommandé et affirmé, voire obligatoire dans certains cas.

Dans I'Islam, la sexualité n'est pas considérée comme péché si elle est pratiquée dans un cadre
légal. L'Islam, comme toutes les religions monothéistes, instaure des regles conformes a
l'instinct et a la nature afin de satisfaire les désirs de 'Homme. L'islam, n'a guere tout permis

en matiere de sexualité mais il n'interdit pas non plus, contrairement a ce que peuvent penser

% Coran, édition en frangais, broché, Al Bouraq, juin 2008
100 Bouhdiba Abdelwahab, La sexualité en Islam, PUF, 2003.

88



certains mouvements religieux ou certains groupes ascétiques peu connus. En Islam, la
sexualité est considérée comme un droit de chaque étre humain.

Comme nous venons de le préciser, le mariage, est la seule et unique voie pour satisfaire ces
appétits sexuels. 1l est considéré comme la voie naturelle pour la procréation.

Le mariage a été décrété en premier lieu pour se protéger de la fornication. L'adultere et la

fornication sont deux pratiques completement proscrites par la religion musulmane.

Les objectifs de la sexualité en islam : (mentionnés dans le Coran)

. La stabilité, la tranquillité, la sérénité (as sakkan) :

. Hygiene, santé (physiquement et psychologiquement...).

° Elever 1'étre humain (impossible sans une relation de stabilité).

. Edifier une civilisation (ce qui est fondamental dans la religion musulmane) dans le

monde « visible »'%" il n'y a pas une seule espece qui n'édifie pas une civilisation.

. La reproduction (objectif commun a toutes les religions monothéistes).

. La jouissance et le plaisir. Ce dernier objectif est donc considéré comme un devoir
religieux, une adoration. Autant pour 'homme et pour la femme. L'islam donne le droit a la

jouissance a I'homme et la femme a part égale, sans distinction.

En dépit du droit de jouissance accordé a chacun des époux, quelques interdits restent
mentionnés dans l'acte sexuel :
. Tout ce qui peut nuire a l'autre dans la relation intime.
. Tout ce qui n'est pas naturel : la zoophilie, 1'exhibitionnisme, ou une tierce personne

dans le couple.

. Les relations sexuelles pendant la période menstruelle.
. La sodomie et I'nomosexualité.
. L'adultere.
1.4. Deux interdits majeurs : la fornication et I'adultere

Tout ce qui viole l'ordre du monde n'est que grave « désordre », source de mal et

101 N .. . . T . .. . .
A l'instar de toutes les religions, 1'Islam a aussi une interprétation sur le monde « invisible » appelé aussi

monde des « djinns ». Les djinns sont des €tres qui ont été créés avec un libre-arbitre et qui vivent sur terre,
parallelement aux hommes. IIs sont invisibles a leurs yeux et relevent de la croyance des musulmans.

89



102 Aussi la fornication est condamnée de manicre fort

fonciere anarchie, avance Bouhdiba
vive et suscite la réprobation unanime. L'islam demeure violemment hostile a toutes les autres
formes de réalisation de désirs sexuels qui sont dénaturantes car elles vont purement et
simplement a l'encontre de I'harmonie antithétique des sexes : elles violent I'harmonie de la
vie. Aussi la malédiction divine englobe dans une méme colere : la femme garconne et
I'homme efféminé, I'homophilie masculine et féminine, 1'auto-érotisme, la zoophilie... toutes
ces « déviations » refusent d'accepter le corps sexué et d'assumer les conditions féminines ou
masculines. La déviance sexuelle est une révolte contre Dieu.

Tout rapport sexuel en dehors du mariage est répréhensible et les rapports pré-conjugaux sont
condamnables. Pour Bouhdiba, le sens sociologique du mariage ne doit pas €tre perdu de vue :
il implique l'aveu et la reconnaissance publique. C'est la raison pour laquelle il ne saurait se
réduire a une simple légitimation sexuelle mais il donne a la sexualité une signification neuve.
La fornication est donc frappée d'un interdit violent et parfois comparée a

.. . 1 1, . , . .
l'associationnisme'® (considéré comme le plus grave des péchés dans 1'Islam). Le mariage a

donc pour vocation de rendre licite 1'acte sexuel.

Nous pouvons citer le verset suivant :
« Celles de vos femmes qui forniquent, faites témoigner a leur encontre quatre d'entre vous.
S'ils témoignent, alors confinez ces femmes dans vos maisons jusqu'a ce que la mort les

. PR N 4 104
rappelle ou que Dieu décréte un autre ordre 2 leur égard »'*.

Ou encore :
« La fornicatrice et le fornicateur, fouettez-les chacun de cent coups de fouet. Et ne soyez
point pris de pitié pour eux dans 1'exécution de la loi de Dieu - si vous croyez en Dieu et au

. TN s 105
Jour dernier. Et qu'un groupe de croyants assiste a leur punition » .

Et enfin :

« Le fornicateur n'épousera qu'une fornicatrice ou une associatrice, et la fornicatrice ne sera

102 Bouhdiba Abdelwahab, La sexualité en Islam, PUF, 2003.
103 L'associationnisme ou le shirk (ou chirk) en arabe est un des seuls péchés qui, s'il n'est pas suivi d'un
repentir terrestre, n'est pas pardonné par Dieu. Il consiste a associer a Dieu d'autres dieux ou d'autres étres, en
leur accordant I'honneur et 1'adoration qui ne devrait étre dus qu'a Dieu seul. L'Islam veut que rien ni personne ne
soit associé a Dieu. On peut rapprocher ce terme a d'autres tels qu' « idolatrie » ou « polythéisme ». Ceux qui
?1()s4socient a Dieu sont appelés mouchrikoun (associateurs).

Coran, édition en frangais, broché, Al Bouraq, juin 2008, Sourate 4, Verset 15.
Coran, édition en frangais, broché, Al Bouraq, juin 2008, Sourate 24, Verset 2.

90

105



épousée que par un fornicateur ou un associateur. Et cela a été interdit aux croyants »'*°.

Ce qu'il faut savoir, c'est qu'avant d'arriver a la fornication, 1'Islam a fermé toutes les portes
qui y menent. Ainsi, la liste (non exhaustive) suivante résume les chemins risquant d'amener
le musulman a commettre 1'acte blamable :

. L'Tslam a interdit d'étre seul et isolé avec une femme (avec laquelle il est permis de se
marier) car cette situation est susceptible de mener a la fornication. Il est rapporté que la
troisieme personne présente au moment de cet isolement entre deux personnes de sexe opposé
est Satan, le diable (principal tentateur).

. Le voile est un moyen de ne pas approcher de la fornication. Une femme qui se voile
sera une moindre tentation pour 'homme.

. Il est recommandé aux musulmans de « baisser le regard » afin de rester chastes. Le
premier regard est toléré car il est considéré comme une « erreur » mais il ne doit pas étre
suivi par un deuxieme regard. Nous parlons ici du regard susceptible d'amener a la tentation.

. La télévision : certains juristes considerent la télévision comme moyen d'amener a la
fornication étant donné les tentations qu'elle peut véhiculer par les émissions, les séries, les
films, les télé-réalités, les clips de musique...

. La mixité hommes/femmes est déconseillée car elle peut elle aussi mener a la
fornication.

(La musique : si cette dimension est mise entre parentheses, c'est parce qu'elle n'est pas
considérée par tous les juristes du droit musulman comme étant interdite. Pour ceux qui la
juge interdite en revanche, elle est un moyen d'influencer le musulman sur le chemin de

I'amour hors mariage et donc de la fornication).

1.5. L'homosexualité

Une des questions les plus sensibles (bien que catégorique sur l'interdit qu'elle souleve)
est l'homosexualité. Dans 1Tslam, 1'homosexualité est catégoriquement condamnée et
clairement interdite par les textes de maniere claire.

L'histoire du peuple de Loth est un exemple de cette interdiction dans le Coran.

La société de Loth est décrite dans le Coran comme une société corrompue, composée de gens

106 Coran, édition en francais, broché, Al Bouraq, juin 2008, Sourate 24, Verset 3.

91



sans pudeur et de criminels de toutes sortes. Le voyageur qui se risquait a passer par la ville de
Sodome s’exposait au vol et aux attaques sur sa personne. Le peuple de Loth est décrit comme
étant dépourvu de toute morale et n’obéissant & aucune norme sociale. L’homosexualité, qui y
¢tait omniprésente, n’était pas vécue en secret, loin de 1a; elle faisait partie d’un mode de vie
qui non seulement permettait, mais encourageait cette pratique. C’est a ce peuple que Dieu
envoya le prophéte Loth, dont le message, comme celui des autres prophétes, était de n’adorer
que Dieu, de fagon exclusive. L’adoration de Dieu implique nécessairement un désir et une
volonté d’obéir a Ses commandements. Mais le peuple de Sodome se complaisait dans « la
corruption » et ne souhaitait nullement changer. La présence de Loth les irritait donc au plus
haut point et dés qu’il ouvrait la bouche pour s’adresser a eux, ils se détournaient de lui.

Loth invita les gens de son peuple a laisser tomber leurs activités « criminelles » et leurs
comportements indécents, mais ils refusérent obstinément de 1’écouter. Il les confronta et les
réprimanda, il dénonca leur corruption, leurs activités et leurs comportements sexuels contre
nature, mais sans résultat.

On peut lire dans le Coran le verset suivant :

«Quoi! Accomplissez-vous I’acte charnel [comme nul peuple avant vous] avec les males de
ce monde? Et délaissez-vous les épouses que votre Seigneur a créées pour vous ? Vous étes
vraiment des transgresseurs ! » /.

Le peuple de Loth donc, pratiquait ces activités tant en privé qu'en public. Elles faisaient
partie des mceurs de cette société¢ avant l'arrivée de Loth. Quand Loth insista pour qu’ils se
repentent et se réforment, ils tenterent de le chasser de la ville, prétendant qu’il commettait un
péché en les empéchant d’assouvir leurs désirs. Loth exprima ouvertement sa colere et
invoqua Dieu afin qu’ll les protege, lui et sa famille, du peuple de Sodome.

IIs quitterent la ville (sauf son épouse qui resta a l'arriere) avec le commandement de ne pas se
retourner sur son passage. Ainsi, il est rapporté que Sodome fiit touchée par la colere de Dieu

et fit renversée de la maniére suivante :

« Puis, au lever du soleil, le (terrible) cri les saisit. Et Nous renversames (la ville) de fond en

comble et fimes pleuvoir sur eux des pierres d’argile. Voila vraiment des signes pour ceux qui

1
savent observer »' %,

107 Coran, édition en frangais, broché, Al Bourag, juin 2008, Sourate 26, Verset 165.

Coran, édition en frangais, broché, Al Bouraq, juin 2008, Sourate 15, Verset 73.

92



C'est donc a partir de cette histoire que les juristes musulmans ont tiré la conclusion de
l'illicite et l'interdiction de la pratique homosexuelle (en plus des paroles rapportées par la
tradition prophétique).

Tous les théologiens et les écoles juridiques musulmanes condamnent I'homosexualité.

2. La sexualité dans le monde arabo-islamique

Abdessamad Dialmy109 décrit la sexualité comme étant un élément central chez les
humains. Elle inclut des spécificités biologiques qui distinguent le male et la femelle et des
spécificités sociales qui font la différence entre 'hnomme et la femme.

La sexualité se positionne par rapport a des caractéristiques, des désirs, des croyances, des
prises de positions, des valeurs, des pratiques, des roles et des relations. Ainsi, la sexualité
peut étre interprétée comme le « résultat d'une interpénétration entre les facteurs biologiques,
psychologiques, socio-économiques, historiques, culturels, moraux, légaux et religieux ».

C'est pourquoi la sexualité, avant d'étre un objet de recherche scientifique, est surtout une
manifestation sociale globale qui peut €tre en rapport avec des intéréts complexes et parfois

contradictoires.

Les pays décrits comme arabo-islamiques connaissent une véritable révolution des
plaisirs sexuels dans la majorité des cas. Bien que la sacralisation de la virginité soit encore
une réalité, le marché de la lingerie féminine explose dans une grande partie des pays arabes.
On assiste a un véritable renversement quant a I'identité sexuelle des individus des pays arabo-
islamiques.

Certains auteurs arabes, musulmans, tentent de soulever I'ordre établi en tentant de transmettre
une vision plus moderniste de la sexualité. Mais l'institutionnalisation de la sexualité est
encore difficile a déconstruire et la crispation qui existe autour des moeeurs sexuelles est
facilement décelable. La sexualité se vit donc de fagcon trés « hypocrite » pour reprendre les
termes utilisés par Dialmy, cachée, a 1'abri des regards et parfois avec des conséquences qui

s'averent relativement graves pour la vie sociale et psychologique des individus.

109 Dialmy Abdessamad, Sociologie de la sexualité arabo-musulmane, L'Harmattan, 2014.

93



Les politiques et gouvernants de certains pays « commencent a considérer la sexualité comme
un sujet d'intervention médicale et psychologique touchant la vie privée de 1'individu, ils ne
sont pas encore parvenus a la concevoir comme une recherche fondamentale en sciences
sociales, c'est-a-dire comme une condition essentielle du succes de la planification étatique
pour le développement »10,

En réalité, il s'avere qu'une étude sur la sexualité demeure dérangeante au plus haut point. Ce
refus s'explique principalement par les sociologues par l'appréhension réelle des résultats
susceptibles d'étre obtenus. Une étude sur la sexualit¢ mene incontestablement a
l'enregistrement des comportements et des pratiques jugés « anormaux » et « illégaux » selon
le point de vue du droit musulman, ce qui conduirait irrémédiablement a une condamnation
des régimes politiques par les mouvements fondamentalistes religieux, les accusant de ne pas
faire respecter la morale sexuelle et les prescriptions de la loi islamique a ce propos.

En plus de ce silence des gouvernements sur la question sexuelle, les chercheurs accusent les
mouvements féministes de faire passer le droit a la sexualité au second plan. Ces droits
demeurent toujours des sujets tabous au sein des associations et ainsi, en raison de la « honte
sociale » et du tabou qui régnent autour de ces questions, elles se concentrent sur d'autres
revendications telles que le droit a I'éducation, 1'emploi ou la santé, en faisant en sorte de ne
pas aborder cette réalité jugée « illégitime ». Généralement, ce phénomene est expliqué par le
fait que la majorité des mouvements féministes arabes sont rattachés a un parti politique qui

transmet ce qui est bon ou non de revendiquer.

2.1. Les différentes formes de mariage « a la mode »

On observe aujourd'hui, dans les pays arabo-musulmans, un accroissement significatif
de la proportion des célibataires. La durée du célibat n'implique pas que l'institution du
mariage a perdu de sa valeur ou de sa crédibilité, bien au contraire puisque le mariage
demeure le principal but de la vie de plus de 98% de la jeunesse arabe, mais qu'il est contracté
de plus en plus tard''".

Essentiellement pour des raisons économiques, les individus rencontrent de plus en plus de
difficultés a se marier. Pour cette raison, on remarque l'apparition de nouveaux types de

mariages qualifiés de «religieux » par certains mais interdits par d'autres en raison des

110 .
Ibid, p.33.
i Dialmy Abdessamad, Sociologie de la sexualité arabo-musulmane, L'Harmattan, 2014, p.50

94



motivations (le plus souvent sexuelles) qui poussent les individus a pratiquer ce genre d'union.
La description qui va suivre est entierement tirée de 1'ouvrage d'Abdessamad Dialmym, dans
lequel il fait une description claire des nouvelles unions que l'on peut rencontrer aujourd'hui

dans les pays arabo-islamiques.

Le mariage du passant

Les Saoudiens pratiquent aujourd'hui, dans leur pays, ce qu'on appelle le « mariage du
passant ». La principale cause de l'apparition de cette forme d'union est 1'augmentation des
colits du mariage en Arabie Saoudite. La fonction essentielle est de mettre fin a la privation
sexuelle dont patit la jeune fille saoudienne. Ainsi, la durée des études et l'importance
accordée au travail de la femme imposent a la femme saoudienne une abstinence sexuelle qui
dure de plus en plus longtemps, ce qui l'exposerait au risque d'établir des relations secretes
illégales et pernicieuses avec des étrangers. Pour éviter ce dérapage, on fait en sorte que ce
mariage soit une solution substituable légalement. Ainsi, le but du mariage du passant est que
le mari rende visite occasionnellement a son épouse. Naturellement, dans ce genre d'union,
I'épouse renonce a ses droits matrimoniaux.
Certains fugaha (pluriel de faqih : jurisconsulte) jugent cette union légale tandis que d'autres
avancent qu'il s'agit 1a d'un subterfuge illégal pour des raisons exclusivement sexuelles.
Les jeunes saoudiens quant a eux, ont trouvé dans le mariage du passant, une autre solution

contre 1'abstinence sexuelle.

Le mariage coutumier

Le but du mariage coutumier est d'établir un contrat non authentifié, et dans certains
cas sans déclaration et sans foyer commun. Cette union peut étre considérée comme une
solution religieuse a l'abstinence sexuelle due a l'esclavage (méme si la femme se porte
volontaire), a l'impossibilité de se marier pour des raisons économiques et a l'incrimination
des relations sexuelles non matrimoniales (interdiction de la fornication dans le langage
1égislatif). C'est en quelque sorte 1'équivalence sunnite du « mariage de jouissance » (mariage
d'un jour voire d'une semaine en fonction du désir de 'homme) chez les chiites sauf que c'est
un mariage a durée illimitée au rebours du mariage de jouissance.

Apparemment, le mariage coutumier remplit toutes les conditions d'un mariage sunnite

authentique, sauf que la primauté accordée a l'intention de jouissance, la présence d'une

95



intention de répudiation (qui équivaut a la négation de la perpétuité) et la volonté de renier les
droits de la femme, sans omettre I'absence du désir de procréer, sont les signes distinctifs de sa
proximité avec le mariage de jouissance. On peut citer chez les arabes trois cas de mariage
coutumier :

. ler cas : celui des jeunes arabes qui sont miirs pour le mariage coutumier en raison de
trois considérations : un besoin sexuel pressant, l'inaccessibilité au mariage pour des raisons
économiques, la peur de la colere divine (en cas de fornication).

. 2eme cas: c'est le recours au mariage coutumier pour exprimer son refus de
reconnaitre la légitimité et la 1égalité de 1’Etat a travers le non-respect de ses droits.

. 3eme cas : c'est le mariage coutumier pour conférer une 1égalité au comportement des
partenaires sexuelles arabes et musulmans du tourisme des pays du Golfe. Ce phénomene est
apparu au début des années 1980 et implique une exploitation des richesses pétrolieres arabes
pour avoir des rapports sexuels 2 la fois 1égaux et légitimes. A l'instar de la prostitution, on
procede a l'exploitation des habitants pauvres de la campagne et des zones périphériques

urbaines. Mais contrairement a la prostitution, on accorde une légitimité a l'acte sexuel.

2.2. Les rapports sexuels avant le mariage

Malgré ces nouvelles formes de mariage dans le monde arabo-musulman, l'activité a

commencé a s'orienter de plus en plus (et bien avant ¢a) vers une autonomie par rapport au
mariage, pour viser d'autres objectifs comme l'assouvissement du désir, la concrétisation du
sentiment amoureux, ou encore la confirmation de la virilité... Elle peut étre aussi une fin en
soi : la jouissance pour la jouissance113 .
Le recul de 1'dge au mariage, en dépit du soulagement qu'il puisse entrainer chez les jeunes,
souleve tout de méme un bon nombre de questions, liées notamment aux relations pré-
maritales et laisse place a une inquiétude morale. La question des relations sexuelles avant le
mariage ne se posait pas avec autant de vigueur lorsque les jeunes femmes se mariaient
quelques années apres Etre sorties de la puberté (et les jeunes hommes peu apres 20 ans
environ).

Néanmoins, vivre sa sexualité dans un pays arabo-musulman n'est pas chose aisée tant

celle-ci est surveillée et réglementée par la « police des mceurs » ou les agents présents pour

H2 Ibid, p.57-58-59.
13 Dialmy Abdessamad, Sociologie de la sexualité arabo-musulmane, L'Harmattan, 2014, p.62.

96



surveiller tout acte contraire a la politique islamique du pays. Dans tous les pays arabes, il
existe donc une interdiction religieuse et légale des rapports sexuels avant le mariage et en
dehors du mariage. Le 1égislateur renvoie donc au terme de fornication pour un individu
célibataire ou adultere pour un individu marié. Ces actes sont considérés comme un délit voire
un crime dans certains pays. Il y a un lien fort entre le droit 1égislatif et la loi islamique dans
les pays arabo-musulmans. Il s'applique particulierement dans l'interdiction et 1'incrimination
de tout acte sexuel désinstitutionnalisé. Bien entendu, les sanctions varient en fonction du
pays dans lequel on vit. Certains pays arabes (bien que ce soit une pratique de moins en moins
courante) appliquent des chatiments corporels au fornicateur (coups de fouet ou lapidation) et
d'autres pays «sur une voie de modernisation ou d'occidentalisation » posent une sanction
plus symbolique (prison et/ou amendes).

Cette surveillance a conduit les individus a pratiquer une sexualité « détournée ».
Comme nous 1'avons précisé dans l'introduction, la jeune fille, pour préserver sa virginité, se
livre donc a des activités sexuelles superficielles (anales, buccales, caresses...). Dans le cas
d'une perte de virginité, celles-ci sont amenées a reconstituer artificiellement I'hymen.

Selon Isabelle Charpentier, « I'nyménoplastie consiste en la suture des séquelles hyménales.
Pratiquée sous anesthésie locale, I’opération prend une vingtaine de minutes; la réfection dure
entre quelques jours et plusieurs semaines, selon le procédé et le type de fils utilisés, et doit
provoquer en principe un saignement lors de la « premiere » pénétration [...]. Si ces procédés
demeurent répandus, c’est que la réfection chirurgicale d’hymen, illégale, a par ailleurs un
colit certain : pratiquée clandestinement essentiellement dans des cliniques et cabinets
médicaux privés a Alger et a Oran, pour un prix variant entre 30 000 et 50 000 dinars (soit
entre 310 et 515 €) par des sages-femmes ou des médecins, I’hyménoplastie représente un
secteur d’activité florissant et lucratif [...] »'™*.

On notera enfin que les gynécologues qu'elle a eu 1’occasion de rencontrer au cours de son
enquéte, essentiellement des femmes, apparaissent déontologiquement tres partagé-e-s quant a
I’opération, entre celles et ceux qui acceptent de pratiquer cette intervention de chirurgie
réparatrice lorsque les jeunes musulmanes sur le point de se marier semblent courir des
risques physiques, et celles et ceux qui, souvent pour des raisons féministes, la rejettent
catégoriquement, estimant qu’elle constitue une atteinte a la dignité et une maltraitance du

corps « réifié » des femmes, toujours considérées comme éternelles fautives. Elles/ils refusent

he Isabelle Charpentier, « Les nouveaux habits du tabou de la virginité féminine en Algérie : 7uvres et

témoignages d'écrivaines algériennes et franco-algériennes d'expression frangaise. », Autrepart 2/2012 (N° 61) ,

97



des lors de cautionner 1’entreprise patriarcale d’asservissement en participant a réparer les
hymens déflorés. Certain-e-s insistent en outre sur le caractére moralement condamnable de
tirer économiquement profit de la détresse des patientes.

En revanche, le manque de chiffre a ce sujet ne nous permet pas d'avancer le nombre

d'hyménoplasties qui se pratiquent aujourd'hui.

Au niveau social, avance Dialmy“S, la situation de la sexualité avant le mariage

demeure problématique, €tant donné l'interdiction religieuse et le caractere illicite de la
pratique en question. Mais au nom du réalisme, une catégorie d'hommes arabes a vu
progressivement le jour, lesquels ont une position favorable sur la sexualité avant le mariage.
Relativement a cette minorité naissante, il est nécessaire de reconnaitre la sexualité comme un
droit humain parmi d'autres.
Dans la majorité des cas, ce sont les intellectuels, tres influencés par la culture occidentale qui
s'ouvrent a la pratique sexuelle avant le mariage. Mais dans la plupart des cas aussi, ils
s'attirent les foudres des croyants et des fondamentalistes qui voient 1a un mode de pensée a
bannir completement des pays arabo-islamiques.

Dans son ouvrage“(’, Shereen El Feki se demande comment la sexualité est devenue
un sujet si tabou dans le monde arabo-islamique. Comme nous l'avons vu dans le chapitre
précédent, les valeurs de l'islam ne sont pas incompatibles avec la jouissance par la sexualité.
Bouhdiba avance méme que «l'exercice de la sexualité était une priere, un cadeau a soi-
méme, un acte de charité. Redécouvrir le sens de la sexualité, c'est redécouvrir le sens de Dieu
et inversement ». Mais les arabes, explique-t-il, ont perdu la dimension spirituelle en chemin :
«cette spiritualité ouverte pratiquée dans la joie en vue de l'accomplissement de 1'étre, a
graduellement cédé la place a une sexualit¢é fermée, morose, réprimée [...]. Des
comportements furtifs, secrets et hypocrites occupent une place toujours plus importante [...].
Toute la fraicheur, la spontanéité a finalement été écrasée comme un rouleau compresseur ».
Pour revenir sur la bonne voie, aussi bien politiquement, socialement, économiquement et
spirituellement que sexuellement, Bouhdiba estime qu'il faut repenser toute la situation « afin
d'émerger de ce malaise » il faut a tout prix redécouvrir le sens de la sexualité, c'est-a-dire le

sens du dialogue avec l'autre partenaire, et le sens de la foi, c'est-a-dire le sens du dialogue

.59-79
PIS Dialmy Abdessamad, Sociologie de la sexualité arabo-musulmane, L'Harmattan, 2014, p.63.
16 El Feki Shereen, La Révolution du plaisir : enquéte sur la sexualité dans le monde arabe, Autrement,
2014, p.31.

98



avec Dieu, « car une sexualité épanouie équivaut 2 autant de liberté gagnée »'"”.

Le déclin intellectuel est une des raisons qui explique le tabou de la sexualité avec
I'émergence du fondamentalisme musulman et la création des Freres musulmans par Hassan al
Banna dans les années 1920 en Egypte. Le mouvement invoquait 1'immoralité sexuelle comme
I'une des raisons de la décadence du pays. Les peuples se seraient détournés de 1'Islam et la
seule maniere d'aller de I'avant serait de retourner vers un Islam « radical », a la loi islamique.
Les nombreuses variantes modernes tiennent un discours intransigeant sur la sexualité définie
souvent par opposition a I'Occident — une sorte d'orientalisme a I'envers, remarque El Feki''®.

Pour se préserver d'une telle contamination, affirment les ultraconservateurs, les sociétés

musulmanes doivent revenir aux traditions du Prophete, aux peres fondateurs.

2.3. La position de la femme dans « le désordre sexuel »

Par essence, la femme est considérée comme unique tentatrice et le désir masculin n'est
éveillé uniquement en raison de sa perfidie.
Dans les pays arabo-musulmans, 1'émancipation féminine demeure encore un probleme sans
solution et un combat qui risque d'amener a la décadence sexuelle. L'image d'une femme
libérée est encore difficile a accepter car elle remet en cause tout un systeme patriarcal ancré
dans les mentalités. Les individus (quel que soit leur sexe) sont encore tres attachés a ce
modele qui reste, pour eux, le seul qui permet un tant soit peu de maintenir 1'équilibre social.
Mais de plus en plus, le systeme occidental influence les jeunes femmes et les incite a
revendiquer leurs droits. Ce n'est pas encore le cas dans tous les pays arabo-islamiques, (les
plus connus étant le Maroc, la Tunisie et I’Egypte ou I'on voit de plus en plus de femmes
manifester pour leurs droits, ce qui n'a pas manqué de faire scandale dans le pays). Pour les
savants, les sociologues et les individus, ce retournement n'est autre que le résultat de
l'influence de 1'occident sur les femmes, notamment par l'intermédiaire des séries télévisées,
des clips et des films qui proviennent des pays modernes. L'image qui revient sans cesse dans
les mentalités arabo-islamiques, est celle d'une femme européenne, « accro au sexe ». Cette
image, largement véhiculée par les films a caractere pornographique, incite 'homme a

développer un imaginaire totalement erroné et fondé sur cette seule et unique idée.

En raison de l'acces aux études et au monde du travail, la femme est de plus en plus

”7 Bouhdiba, La sexualité en Islam, p.247-248 cité par El Feki, La Révolution du plaisir : enquéte sur la

sexualité dans le monde arabe, Autrement, 2014, p.31.

99



visible dans I'espace public. Elle devient donc une fitna, c'est-a-dire une source de désordres
pour l'équilibre social. En d'autres termes, la femme, par essence, est considérée comme
tentatrice en raison de l'image qu'elle renvoie dans l'imaginaire masculin. C'est donc a elle
«qu'il incombe de se dissimuler devant I'homme irresponsable de son désir. C'est presque tout
le corps de la femme qui est 'arwa » (c'est-a-dire les parties du corps que la femme ne doit pas
montrer dans le précepte islamique) « pour tout homme autre que 1'époux et ses proches ; c'est
la femme qui doit demeurer dans 1'espace privé et limiter ses apparitions dans l'espace public
ol elle jette le trouble »''°.
Cette limite est donc de moins en moins respectée, comme nous l'avons précisé, en raison de
l'acces aux études et au travail. Selon les savants musulmans, cette dimension n'est pas une
raison pour se dévétir. Dans les représentations collectives, les femmes seraient de plus en
plus amenées a provoquer les hommes de fagcon indécente en raison de « leurs comportements
osés » et de leurs « vétements inconvenants » face a la morale islamique.
Et les hommes ne sont pas les seuls a souscrire a ce genre de raisonnement (quelque peu
machiste). Les femmes, méme les plus lettrées, vont parfois dans cette logique qui consiste a
faire de la femme, un objet sexuel, principale cause de la provocation et du harcelement
sexuel masculin.
Selon « le recensement national de la jeunesse égyptienne, plus de 60% des femmes ayant eu
une éducation supérieure et trois quarts de leurs consceurs moins lettrées, pensent que celles
qui s'habillent de maniére provocante cherchent les ennuis »' -

Il faut savoir que la chasteté féminine est primordiale car la femme est détentrice de la
réputation commune. La virginité des jeunes filles a marier, particulierement, est un impératif

majeur. Pierre Bourdieu, dans la domination masculine, avance les propos suivants :

« Lorsque l'acquisition du capital symbolique et du capital social constitue a peu pres la seule forme
d'accumulation possible, les femmes sont des valeurs qu'il faut conserver a l'abri de 1'offense et du
soupgon et qui, investies dans les échanges, peuvent produire des alliances, [...]. Dans la mesure ou la
valeur de ces alliances, donc le profit symbolique qu'elles peuvent procurer, dépend pour une part de
la valeur symbolique des femmes disponibles pour 1'échange , c'est-a-dire de leur réputation et de leur
chasteté — constituée en mesure fétichisée de la réputation masculine, donc du capital symbolique de

toute la lignée - , I'honneur des fréres ou des peres, qui portent a une vigilance aussi sourcilleuse,

18 .
Ibid, p.35.

19 Lagrange Frédéric, Islam d'interdits, Islam de jouissance, édition Téraedre, 2008, p.138.

120 El Feki Shereen, La Révolution du plaisir : enquéte sur la sexualité dans le monde arabe, Autrement,

100



: . c A o121
voire paranoide, que celle de I'époux, est une forme d'intérét bien compris »

Et de plus en plus, malgré les avancées réalisées en faveur des femmes (acces aux études, au
travail, recul de l'age du mariage), il demeure toujours une profonde tendance patriarcale
renforcée notamment par les conservateurs musulmans depuis les années 1970, qui contribue
a maintenir les femmes dans ce que beaucoup considerent comme le role que leur attribue la

religion.

2.4. La sexualité de prostitution dans les pays arabo-islamiques

La prostitution dans les pays arabes est étroitement liée a la pauvreté des femmes et des
familles. C'est un phénomene qui tend a s'amplifier dans ces pays et particulierement dans les
pays non pétroliers. Dans le cadre de la nécessité, la prostitution s'est érigée en alternative a
l'emploi, comme fonction sexuelle rémunérée par laquelle passe la masse des jeunes
chOomeuses (ou chomeurs) arabes pour combattre le chomage. Selon le sociologue Dialmym,
le facteur économique n'explique pas exclusivement l'expansion de la prostitution car la
course a la consommation incite beaucoup d'Arabes a offrir leur corps comme marchandise
sexuelle. A partir de 13, la prostitution ne va pas se limiter i la classe démunie mais elle va
toucher aussi la classe moyenne dont les membres aspirent a une vie dont le niveau dépasse
leurs ressources financieres.

Ainsi, le travail sexuel s'est essentiellement propagé en raison de la crise économique
et sociale qui touche les pays non pétroliers. La prostitution serait devenue une conduite
permanente et conjoncturelle qui touche les filles mais aussi les garcons, les femmes mariées
et divorcées, les €leves et les étudiantes, les ouvrieres et les fonctionnaires, au point que
certains parlent d'une «économie de la prostitution »'2 Un grand nombre de prostituées
affrontent la police des mceurs par des propos francs et épineux tels que : « Oui monsieur, je
me prostitue et je serai préte a y renoncer si je trouve un travail honorable pouvant satisfaire
mes besoins et ceux de mes enfants ; mais tant que je ne parviendrai pas a l'obtenir, je serai

contrainte de me prostituer, c'est la seule chose qui me permet de subvenir aux besoins de mes

2014, p.139.
121 Bourdieu Pierre, La domination masculine, Le Seuil, 1998, p.51.

Dialmy Abdessamad, Sociologie de la sexualité arabo-musulmane, L'Harmattan, 2014.
123 Idem, p.60.

122

101



enfants, de leur acheter les fournitures scolaires, de payer le mouton du sacrifice... w124,

Dans le monde arabe, les travailleuses sexuelles portent un double fardeau, en tant que
femmes qui ont des rapports sexuels hors mariage, mais qui en font aussi commerce. Cette
stigmatisation, renforcée par la loi, les pousse au silence. Ainsi, le travail sexuel constitue
l'aspect le plus évident mais aussi le plus caché de la vie sexuelle dans les pays arabes, raison
pour laquelle ces femmes auront le plus grand mal a obtenir leur part des bénéfices politiques,

. . . 125
sociaux et économiques .
La prostitution est aussi devenue un moyen pour les homophiles de satisfaire leurs

besoins homosexuels profonds, un moyen pour cacher, grace a cette pratique, leur orientation

homosexuelle, sous prétexte de subvenir a leurs besoins.

124 Abdessamad Dialmy, Sexualité et politique au Maroc,
125 El Feki Shereen, La Révolution du plaisir : enquéte sur la sexualité dans le monde arabe, Autrement,
2014, p.202.

102



2.5. De I'homosexualité dans les pays arabo-islamiques

Le 22 juin 2015, les autorités marocaines ont arrété une vingtaine d'homosexuels et de
travestis dans la région d'Agadir. Ces derniers sont actuellement poursuivis pour
« homosexualité » et « outrage public aux moeeurs ».

D'apres le journal Al Massae, les accusés ont été interpellés et présentés au procureur du roi
alors qu'ils portaient « des vétements féminins », vétements avec lesquels ils ont I'habitude
« d'arpenter les rues d'Agadir la nuit ». Le journal explique que ces accusations viennent de la
population elle-méme qui reproche aux autorités de ne rien faire face a 1'augmentation « du
harcelement et des comportements immoraux de cette minorité ».

Cette plainte fait suite au jugement du 19 juin 2015. Le tribunal de Rabat a condamné deux
hommes a quatre mois de prison et 500 dirhams chacun pour s'€tre embrassés en public. Les
avocats ont fait appel de cette décision et les familles ont catégoriquement nié les accusations
qui pesaient sur les deux jeunes gargonle(’.

Dans les pays arabes, I'homosexualité est généralement présentée comme le résultat
d'un traumatisme d'enfance, d'abus sexuel ou déficit d'affection parentale, par exemple. Dans
de nombreuses familles, découvrir I'homosexualité de son enfant se solde souvent par une
visite chez son médecin pour voir si l'on peut faire quelque chose. Etant donné que les
universités ne font que survoler les notions de base en ce qui concerne la sexualité, sans parler
des notions plus complexes de la sexualité, le médecin lambda perd pied face a ce genre de
questions. La réponse médicale habituelle est une ordonnance pour des antidépresseurs et une

(127 . ‘o
¢ “". Puisque le Coran ne précise pas de

lecon de morale sur les maux de 1'homosexualit
punition pour l'homosexualité, la jurisprudence islamique a recours a différents moyens
notamment l'analogie avec la fornication afin de fixer une peine pour le sodomite masculin.
La sentence est la mort par la lapidation selon trois des quatre principales écoles islamiques.
Cette punition se traduit par des lois dans les pays qui appliquent directement la shari'a
comme le Soudan, le Yémen et 1'Arabie Saoudite par exemple. Cependant, les experts
débattent pour savoir s'il s'agit bien la de sanctions fondées sur des preuves concretes et un

raisonnement juste.

L'homosexualité a toujours existé dans les pays arabes et a méme été célébrée dans la

126 BLADI.NET, Bladi.net, Une vingtaine d'homosexuels et de travestis arrétés a Agadir, [En ligne], 22

juin 2015, [http://www.bladi.net/homosexuels-travestis-agadir,42377.html], (24 juin 2015).
103




littérature et les poésies médiévales. L'un des poemes les plus connus sur I'homosexualité reste

sans doute celui d'Abou Nouwas.

«Au bain maure », Abou Nouwas.

« Ce que les pantalons ont caché se révele.
Tout est visible. Rince-toi I’ceil a loisir.
Tu vois une croupe, un dos mince et svelte
Et rien ne pourrait gicher ton plaisir.
On se chuchote des formules pieuses...
Dieu, que le bain est une chose délicieuse !
Méme qu’en venant avec leurs serviettes,

Les garcons du bain ont troublé la féte. »

Avec la montée en puissance de 1'islamisme, elle est retournée dans la clandestinité et
fait partie aujourd'hui des pratiques les plus discretes de l'activité sexuelle en terre d'Islam.
Selon Mathieu Guidere'®®, certains pays seraient méme dans le déni total, c'est par exemple le
cas de I'Iran qui avait affirmé par la voie de son président que « 'homosexualité n'existait pas
dans le pays ». L'immeuble Yacoubian (2006), film adapté du roman éponyme de l'écrivain
égyptien, Alaa al-Aswani ; avait dépeint I'existence de I'homosexualité souterraine en Egypte.
Ce film a également révélé au grand jour une perception bien particuliere de I'homosexualité
dans le monde arabe, a savoir que seuls les hommes « passifs » sont considérés comme
« homosexuels ». Contrairement aux pays occidentaux ou les deux partenaires sont percus
comme homosexuels, les «actifs » ne se considerent pas comme « homosexuels » dans les
pays arabes.

Ainsi dans ces pays, une large distinction est faite entre pratiquer des actes
homosexuels et étre homosexuel. En effet, percue par I’extérieur, comme une phase
transitoire, le temps de la jeunesse, ou un avant-projet de mariage, elle ne peut étre assimilée a
une homosexualité structurelle mais est plutdt d’ordre conjoncturel. Ce qui dédouane en partie

ses auteurs d’un point de vue moral et religieux.

127 Ibid, p.238.
128 Guideére Mathieu, Sexe et Charia, édition du Rocher, mai 2014.

104



Dans son étude Amitiés particulidres au Maghreb : sociabilités et discours homosexuels'?,

Valérie Beaumont, doctorante a I’EHESS, revient sur ce point déterminant : « C’est un fait
que des ressortissants du Maghreb, que nous ne pouvons évidemment pas dénombrer,
traversent des périodes plus ou moins longues, continues ou intermittentes, d’activités
homosexuelles pour un jour passer a une sexualité hétérosexuelle (en se mariant par exemple),
passage qui pourra éventuellement étre jalonné d’aventures homosexuelles.

Parall¢lement, nous assistons a I’émergence d’une exclusivit¢ homosexuelle qui perturbe la
morale publique dans une proportion plus grande que le fait d’envisager que des hommes
puissent avoir des rapports sexuels entre eux. Car si I’exclusivité homosexuelle implique le
refus du mariage et donc, une récusation directe des normes sociales et culturelles par le choix
d’un mode de vie ostentatoire défiant les représentations de la virilité, elle fait aussi planer le
spectre de la confusion des genres tout en éveillant la méfiance au sujet de certaines amitiés
masculines. » Quant a se pencher sur le vocabulaire employé en arabe, il est riche et recouvre
différentes réalités : « assas, atai, zamel, » désigne péjorativement les homosexuels chez les

maghrébins, mais en réalité toujours ceux qui sont « passifs ».

12 Beaumont Valérie, Amitié€s particulieres au Maghreb : sociabilités et discours

homosexuels, L'année du Maghreb, Dossier : Sexe et sexualités au Maghreb. Essais d'ethnographies
contemporaines , CNRS édition, 2010.

105



Chapitre 3 : femmes, sexualité et culture arabo-

islamique

1. Femmes et sexualité au Maghreb

Dans 1'univers maghrébin, l'ordre des genres et de la sexualité n'est pas constitué
naturellement mais est le résultat d'oppositions anthropologiques tres fortes. Ce chapitre sera
l'occasion de revenir sur la place de la femme au Maghreb et plus précisément la place
accordée a la sexualité chez les femmes maghrébines. La littérature sur le sujet est peu
conséquente. Nous nous appuierons principalement sur le travail mené par Pierre Bourdieu en
Kabylie et sur notre enquéte de terrain. Comme nous l'avons précisé dans la problématique, si
nous avons choisi de travailler sur la Kabylie, c'est principalement en raison de l'importance
des traditions dans la pensée collective (un grand nombre d'entre elles ont d'ailleurs émergé en
Kabylie). La communication avec les enquété-e-s a également été facilitée en raison de notre
maitrise de la langue. Les rapprochements que nous pouvons faire entre les travaux de Pierre
Bourdieu et les ndtres nous semblent trés pertinents et tres représentatifs de la place que
prennent les traditions arabo-islamiques chez les kabyles. Bien que nous notions une évolution
tres significative (comme nous le verrons dans notre partie résultats), les similitudes sont

notoires.
1.1. Construction sociale des corps et domination masculine

La constitution de la sexualité en tant que telle est le reflet de la construction sociale
des corps, résultat d'une socialisation traditionnelle.
La division entre les sexes parait €tre dans l'ordre naturel des choses comme si elle était innée,
normale voire inévitable. Bourdieu explique clairement qu'elle « est présente a la fois a 1'état
d'objectivité, dans les choses (dans la maison, par exemple, dont toutes les parties sont

« sexuées »), dans tout le monde social et, a I'état incorporé, dans les corps, dans les habitus

106



des agents, fonctionnant comme systemes de schémes de perception, de pensée et d'action.

La force de I'ordre masculin (tel qu'il se présente en Kabylie essentiellement) se voit au
fait qu'elle se passe de justification : «la vision andocentrique s'impose comme neutre et n'a
pas besoin de s'énoncer dans les discours visant a la légitimer. L'ordre social fonctionne
comme une immense machine symbolique tendant a ratifier la domination masculine sur
laquelle il est fondé€ : c'est la division sexuelle du travail, distribution tres stricte des activités
imparties a chacun des deux sexes ; de leur lieu, leur moment, leurs instruments ; c'est la
structure de l'espace avec l'opposition entre lieu d'assemblée ou le marché, réservé aux
hommes, et la maison, réservée aux femmes, ou a l'intérieur de celle-ci, entre la partie
masculine, avec le foyer, et la partie féminine avec 1'étable, I'eau et les végétaux w130,

L'imprégnation, I'assimilation, de cette pensée, de cet ordre naturel des choses est tres
visible en Kabylie. L'ordre traditionnel des tiches sexuées ne tend pas a disparaitre malgré
l'influence de 1'Occident et les différents changements sociaux sur lesquels nous reviendrons
dans un second temps.

Le corps va fonctionner comme un véritable dépositaire de principes de division sexuée. C'est
lui qui, en premier lieu, va construire la différence entre les sexes biologiques « conformément
aux principes d'une vision mythique du monde enraciné dans la relation arbitraire de
domination des hommes sur les femmes, elle-méme inscrite, avec la division du travail, dans
la réalité de l'ordre social »'*".

La différence biologique et sexuelle des corps va encourager toutes les autres divisions
sexuelles comme une logique naturelle. La différence entre les corps masculin et féminin,
donc la différence anatomique sera la justification de la différence sociale des genres.

Cette organisation sexuée est completement intégrée par les hommes et les femmes au
Maghreb, et particulierement en Kabylie. Les femmes justifient leur « infériorité naturelle »
par l'absence d'un « pénis » qui leur donnerait le droit de dominer 1'autre sexe, et les hommes,
utilisent I'organe génital comme argument non réfutable « elles n'ont pas la chance d'avoir ce
que moi j'ai » (propos d'un enquété kabyle que nous avons interrogé et qui vient justifier la
domination homme/femme par la différence biologique). C'est ainsi que la différence
anatomique va devenir le fondement de la différence sociale. A ce propos, Bourdieu affirme
que le principe de division sociale est construit sur la division anatomique, qui est, elle-méme,

socialement construite. Cette division va devenir le fondement, d'apparence naturelle, de la

130 Bourdieu Pierre, La domination masculine, édition du Seuil, 1998, p.23.

Bourdieu Pierre, La domination masculine, édition du Seuil, 1998, p.23.

107



vision sociale. Ainsi, cette relation va enfermer la pensée dans un rapport de domination qui
s'inscrit a la fois dans I'objectivité et dans la subjectivité. Cette derniere étant construite sous
forme de scheémes cognitifs qui vont étre a la base de la perception des divisions objectives.
En d'autres termes, la différence anatomique, perception objective et considérée comme
naturelle, va devenir subjective et fondement de la vision sociale. Et c'est cette vision sociale
(vision subjective) qui va pérenniser la différence anatomique, donc la vision objective'**.

L'argument physique est tres largement mis en avant par les femmes kabyles quant a la
justification de la supériorité masculine. Sans prendre en compte les organes génitaux
masculins qui marquent sans conteste la domination évidente, les autres attraits physiques tels
que les muscles, le poids ou la taille sont une maniere de 1égitimer la domination sexuelle des
hommes dans la conscience collective maghrébine. Les hommes et les femmes vont partager
cette idée commune, qui sera transmise aux enfants des leur plus jeune age.

Dans la croyance commune, la dimension biologique va permettre aux hommes de
développer d'autres qualités dont les femmes seront naturellement exemptées. Grace a leur
force, les hommes pourront voir ce que les femmes ne peuvent pas voir, et qui viendrait
justifier leur supériorité. C'est comme si leur domination naturelle avait permis le
développement d'un sixieme sens qui viendrait justifier l'incapacité des femmes a se mettre a
leur niveau. Elles ont donc logiquement assimilé leur infériorité innée qu'elles appuient avec
des arguments qu'elles trouvent raisonnables et 1égitimes.

A cet égard, Pierre Bourdieu avance que 1'argument objectif (biologique et physique)

vient justifier et confirmer 1'argument cognitif (social et intellectuel).

Ce qui peut sembler tout a fait paradoxal dans la conscience collective occidentale,
c'est qu'outre le fait qu'elles aient completement assimilé leur position d'infériorité, ce sont les
femmes elles-mémes qui se montrent les plus soumises au modele traditionnel. Elles vont
reproduire inconsciemment le modele transmis par leur mere, a leurs propres enfants, parfois
contre leur volonté, guidées par le pouvoir social et culturel. C'est comme si elles étaient
victimes tout en étant complices de cette soumission.

Les propos de Karima, une enquétée algérienne, célibataire, illustre assez bien cette réalité
sociale : «[...] ce sont les femmes qui condamnent les femmes, ce ne sont méme pas les
hommes, ce sont les femmes entre elles qui se condamnent parce que c'est la société qui veut

cal».

132 Bourdieu Pierre, La domination masculine, édition du Seuil, 1998, p.25.

108



Les femmes, entre elles, vont faire en sorte de pérenniser ce modele, qui leur assigne
une position inférieure. Position consciente mais qu'elles perpétuent malgré tout. Elles vont se
«condamner » d'une éventuelle rébellion, ou d'un simple changement. Changement qui
pourrait nous sembler tout a fait anodin mais qui requiert une grande force de caractere dans
certaines situations. Un des exemples les plus cités par les enquétées (et en lien avec notre
thématique de recherche) est cet embarras ressenti par la femme au moment du désir sexuel
qu'elle ne peut assouvir par honte de demander a son mari, au risque d'étre déshonorée et
humiliée par ce dernier. Situation qui va finalement prendre la forme d'émotions corporelles et
se définir par de la honte, de I'humiliation, de la timidité, de 1'anxiété voire de la culpabilité
d'avoir osé penser formuler une telle demande (sans méme la formuler). C'est une forme de
« force sociale » qui va agir en tant que pouvoir sur l'inconscient des dominées et qui va
s'exercer a la fois sur les corps et sur les mentalités. La force de 1'habitus est telle qu'il a été
forgé des le plus jeune age.

C'est ce que Bourdieu nomme « la force symbolique ». Cette force symbolique est une « forme
de pouvoir qui s'exerce sur les corps, directement, et comme par magie, en dehors de toute
contrainte physique ; mais cette magie n'opere qu'en s'appuyant sur des dispositions déposées
tels des ressorts, au plus profond des corps. Si elle peut agir comme un déclic, c'est-a-dire
avec une dépense extrémement faible d'énergie, c'est qu'elle ne fait que déclencher les
dispositions que le travail d'inculcation et d'incorporation a déposé en ceux et celles qui, de ce

fait, lui donnent prise »"°.

Cette domination, les femmes kabyles la justifient religieusement. Elles viennent
l1égitimer cette position en s'appuyant sur des versets coraniques.
« Les hommes ont autorité sur les femmes en raison des faveurs qu'Allah accorde a ceux-la
sur celles-ci et a cause des dépenses qu'ils font de leurs bien »'3* (Coran, sourate 4, verset 34).
Ce verset, sorti du contexte dans lequel il a été révélé, est utilisé par les femmes comme
justification 1égitime.
Cette situation est pérennisée par 1'éducation et subtilement nourrie par les hommes et les
femmes kabyles. Toutes perturbations qui viendraient remettre en cause cette idée seraient
critiquées par la majeure partie de la population kabyle. Les séries occidentales, les clips

musicaux, les télé-réalités sont blamés par les habitants. Les religieux, les politiques et les

133 Bourdieu Pierre, La domination masculine, édition du Seuil, 1998, p.60.

Coran, édition en francais, broché, Al Bouraq, juin 2008.

109



chefs de familles tentent, tant bien que mal, d'interdire le visionnage de ces images qui
viennent perturber I'éducation des jeunes filles et qui influencent négativement leur

comportement.

1.2. Femmes et sexualité

«C'est a la fontaine que le premier homme rencontra la premiere femme. Elle était en
train de puiser l'eau lorsque 'homme, arrogant, s'approcha d'elle et demanda a boire. Mais elle
était la premiere arrivée et avait soif, elle aussi. Mécontent, I'nomme la bouscula. Elle fit un
faux pas et se retrouva par terre. Alors I'homme vit les cuisses de la femme, qui étaient
différentes des siennes. Il resta frappé de stupeur. La femme, plus rusée, lui enseigna beaucoup
de choses. « Couche-toi, dit-elle, je te dirai a quoi servent tes organes ». Il s'allongea par terre ;
elle caressa son pénis qui devint deux fois plus grand et se coucha sur lui. L'homme éprouva
un grand plaisir. Il suivait partout la femme pour refaire la méme chose, car elle savait plus de
choses que lui, allumer le feu, etc. Un jour, I'hnomme dit a la femme : « Je veux moi aussi te
montrer ; je sais faire des choses. Allonges-toi et je me coucherai sur toi ». La femme se
coucha par terre et 'hnomme se mit sur elle. Il ressentit le méme plaisir et dit alors a la femme :
« A la fontaine c'est toi [qui domines], a la maison, c'est moi ». Dans I'esprit de I'hnomme, ce
sont toujours les derniers propos qui comptent et depuis les hommes aiment toujours monter
sur les femmes. C'est ainsi qu'ils sont devenus les premiers et ce sont eux qui doivent

135
gouverner »

Ainsi, depuis la nuit des temps, la domination sexuelle des hommes sur les femmes
semble tout a fait naturelle. L'acte sexuel est ainsi considéré comme un acte de domination.
En parallele, les attributs physiques viennent conforter cette domination. La femme doit rester
en-dessous et étre passive. Elle ne doit, en aucun cas étre demandeuse, méme si elle est
mariée. Nous sommes dans une logique d'intérieur/extérieur, dur/mou, actif/passif,
dessus/dessous... et toutes les qualifications « péjoratives » sont attribuées a la femme.
Si le rapport sexuel apparait comme un rapport social de domination, c'est qu'il est construit a
travers le principe de division fondamentale entre le masculin actif, et le féminin passif. Et ce

principe va étre a la base de l'organisation du désir, un désir de domination sexuel

135 Yacine Titouh Tassadit, Amour, phantasmes et société en Afrique du Nord et Sahara, Paris,
L'Harmattan, 1992

110



masculinisé.
Et cette passivité va étre l'apanage de la féminité, ce qui explique toutes les incriminations

autour de I'nomosexuel « passif » que nous avons pu voir préalablement.

En Algérie, et en Kabylie particulierement, il y a un poids permanent du contrdle
social. La sexualité de la femme est tres surveillée : par ses parents, ses freres, ses oncles, ses
cousins, ses voisins, voire la société toute entiere. Tout ce qui peut mener a une éventuelle
sexualité est controlé et disqualifié. Expliquons-nous. Par exemple, le mot « pute » en arabe
« kahba » désigne n'importe quelle femme qui aspirerait a une indépendance, méme des
moindres. Une indépendance qui viendrait remettre en cause la «norme sociale », cette
«norme sociale » imposée et qui pese dans la mentalité des individus comme un poids.

Ce désir d'indépendance pourrait juste concerner l'espace domestique (un refus de faire le
ménage, de cuisiner par exemple). Ou une affirmation de sa personne dans 1'espace public par
le port d'un vétement trop « occidentalisé » ou le fait de fumer, la facon de marcher
(généralement, une femme doit marcher téte baissée et ne surtout pas regarder les hommes
dans la rue si elle ne veut pas €tre insultée par ceux-ci), le fait de se trouver dehors a certaines
heures est aussi « dégradant » pour une femme algérienne.

En d'autres termes, a partir du moment ol une femme transgresse une regle (non sexuelle),
elle est plus facilement prédisposée a transgresser une norme sexuelle. C'est comme si elle
prenait le chemin de la transgression sexuelle par son attitude, son type de vétement, voire sa
mentalité « trop occidentalisée ».

C'est aussi la raison pour laquelle les filles francaises d'origine maghrébine, sont naturellement
définies comme « putes » par leur entourage pour toutes les raisons citées plus haut. Elles
seraient plus enclines a avoir des relations sexuelles lors de leur séjour dans leur pays
d'origine.

Ce n'est donc sans aucune surprise que, lors de mes vacances en Algérie, ma voisine me prend
a part pour me demander le nombre de « petits amis » que j'ai en France. A ses yeux, étant
donné que je suis francgaise, j'ai naturellement plusieurs conquétes a la fois, et mes expériences
sexuelles sont indénombrables.

Par conséquent, une femme qui ne respecterait pas les regles imposées serait qualifiée
de « déviante ».

La déviance est définie comme les comportements non conformes aux normes

sociales. Howard Becker précise que la déviance ne peut se réduire a I’état, a la nature ou aux

111



attributs de la personne dite « déviante ». La déviance n’est pas seulement la violation des

normes sociales, mais elle est un processus qui oblige a considérer, outre « le déviant » lui-

méme, I’ensemble des individus qui le définissent comme tel.'*

Ces individus, Becker les nomme les « entrepreneurs de morale ». En d’autres termes, c’est

par le regard d’autrui qu’un acte sera ou non déviant. Le caractére déviant dépend en fait de la

maniére dont les autres vont réagir, plutdt que de I’acte lui-méme. C’est-a-dire que 1’acte lui-
méme n’est pas déviant mais qu’il le devient vis-a-vis du regard d’autrui."”’

Un acte déviant n’est pas défini de la méme facon en fonction du contexte social et des

individus. Pour les uns, un acte peut étre considéré « déviant » alors qu’il ne 1’est pas pour

d’autres. La notion de déviance est finalement subjective, mouvante d’une société a une autre,
voire d’un individu a un autre.

Dans la communauté maghrébine, la représentation de la déviance est partagée par la majorité

des individus. Tres culturellement ancrée, elle est définie comme le non-respect des regles

traditionnelles et religieuses.

La représentation de la déviance semble se figer. De fines évolutions sont constatées mais

I’image de la déviance féminine semble trés ancrée culturellement et trés facilement partagée

par la majorité des individus.

Cette définition repose sur trois aspects :

* La déviance releve d’abord d’une apparence physique. L’aspect qu’une femme projette
doit convenir aux normes établies par la communauté d’origine. Une fille vétue de
maniere « non convenable » (non voilée), qui fume et qui boit (ce qui est plus rare) en
public sera aussitot catégorisée.

* Viennent ensuite les déviances « comportementales ». Elles sont d’ordre du comportement
de la jeune fille et des actions déviantes qu’elle entreprendra. Il s’agira par exemple des
relations sexuelles hors mariage, des fréquentations mixtes trop fréquentes, des sorties a
certaines heures, d'un refus de se conformer a son role social de femme...

* Les derniéres sont d’ordre plus « morales ». Elles concernent surtout le rejet de tout ce qui
se réfere a la culture arabo-islamique. Une jeune fille maghrébine sera qualifiée de

« déviante » si elle fait le choix de vivre d’une maniére trop « occidentalisée ».

Les normes sociales vont assurer, en quelque sorte, la cohésion sociale et le lien

:gj Becker Howard, Outsiders, éditions Métaillé, Paris, 1985
Ibid

112



socialBS, elles seraient en fait la manifestation de l'esprit collectif et consisteraient en des
regles partagées. En d'autres termes, elles seraient la manifestation des valeurs et tiendraient a
I'imposition de contraintes (qui peuvent étre prescrites par 1'opinion publique ou la police,
dans notre cas, la police des meceurs qui veillent a ce que femmes et hommes ne transgressent
pas les normes sexuelles imposées) qui forcent a avoir un comportement collectif. Elles
résulteraient de savoir commun partagé.

Ce qui est important en fait, ce n'est pas la reconnaissance des normes par les autres. Si
votre comportement consiste a afficher votre connaissance des normes et votre conformité aux
normes, il est difficile de ne pas y voir un suivi des normes. Des que vous affichez une
référence aux normes que votre comportement ne dément pas, il est difficile socialement de ne
pas reconnaitre en vous un membre du groupe. Et les normes sociales se satisfont de cela'’.

Pour étre reconnue comme étant membre du groupe auquel elle appartient
naturellement, la femme doit adapter son comportement a la norme imposée socialement, sans
quoi, elle sera catégorisée et qualifiée de « pute » comme nous venons de le voir un peu plus
haut. Les femmes sont tres attachées a 1'image qu'elles vont renvoyer a la société. Sont-elles
bien vétues ? Leur comportement est-il adéquat avec ce qui est attendu d'elles ? Sont-elles des
femmes respectables et «bonnes a marier » ? Toutes ces questions traversent chaque
algérienne a un certain moment de leur vie, voire a chaque fois qu'elles mettent un pied
dehors. L'image que la femme va renvoyer définira sa personnalité, qui va les suivre jusqu'a
ce qu'un homme digne d'elle vienne la demander en mariage.

On l'aura donc bien compris, la sexualité de la femme algérienne est soumise a de
nombreuses contraintes qui pesent sur elles et les empéchent de franchir le pas qui risquerait
de les exclure de la vie sociale. Célibataire ou non, puisque méme la femme mariée ne voit
pas ses besoins satisfaits.

Les femmes veulent se libérer du carcan sexuel mais l'environnement les en empéche
catégoriquement. Comme nous l'avons précisé préalablement dans la premiere partie de ce
chapitre, les femmes n'envisagent en aucun cas de faire le premier pas dans la relation intime.
Elles attendent que ce soit leur mari qui vienne a elles pour satisfaire leurs besoins. Envisager
de demander, ou simplement de faire comprendre a leur mari qu'elles ressentent, elles aussi, le

besoin d'avoir des relations n'est pas envisageable.

138 Durkheim Emile, De la division du travail social, PUF, Paris, 1893.

Livet Pierre, « Normes sociales, normes morales, et modes de reconnaissance. », Les Sciences de
I'éducation - Pour I'Ere nouvelle 1/2012 (Vol. 45) , p. 51-66

139

113



1.3. Manipulation féminine de la sexualité

Lorsque les femmes parlent de leurs besoins sexuels, ce sont toujours les besoins des
autres, en l'occurrence les besoins des hommes. Elles reproduisent en réalité un schéma selon
lequel tout se construit & partir de 'hnomme, cet homme qui se trouve finalement au cceur d'une
conception traditionnelle de la sexualité. Ainsi, les femmes semblent adopter une position de
déni de leurs propres besoins, de leurs propres instincts sexuels et une abolition de leur
sexualité au profit de celle de I'hnomme. Parallelement, les femmes semblent adopter une
attitude qui vise a protéger 'homme contre ses faiblesses et leur manque de contrdle de leurs
instincts sexuels.

Fatima Mernissi '*

montre que la sexualité de la femme oscille entre deux modeles
ancrés dans l'imaginaire arabo-islamique. Le premier modele proposé par l'auteur (qui
demeure le modele dominant pour la majorité des femmes maghrébines) reconnait le caractere
passif de l'activité sexuelle féminine, faisant de la femme une proie soumise au pouvoir du
dominant. Dans ce modele, la sexualité serait fondée sur un systeme inégalitaire des roles de
genre et serait explicative des rapports sociaux. Ce modele dominant de la sexualité féminine,
largement incorporé par les acteurs sociaux des deux sexes, attribue une légitimité a la
domination masculine et justifie son acceptation (mé€me partielle) de la femme.

Le second modele concoit la femme comme détentrice d'un pouvoir de séduction qu'il
faudrait controler et maitriser. Ainsi, la femme détient le pouvoir de créer le désir et de
'optimiser, montrant une figure de la puissance de la femme qui prend forme dans son corps
et par son corps. C'est donc le modele de la femme tentatrice, source de désordres, de fitna,
que nous avons évoqué dans le deuxieme chapitre.

De cette facon, les femmes peuvent profiter de la « faiblesse sexuelle » de 'homme
pour obtenir ce qu'elles veulent ou se venger d'une mauvaise action ou d'un mauvais
comportement. La relation sexuelle va devenir une « manipulation féminine » dans le but
d'arriver a leurs fins. Elles refuseront de se donner a leur mari tant qu'elles n'auront pas eu ce
qu'elles désirent. C'est le seul pouvoir qu'elles ont. Dans cette logique, la relation sexuelle

. . 141
entre le mari et la femme fonctionne sous forme de « don/contre-don » = . Dans ce cas de

140 Mernissi Fatima, (2000) « The muslim concept of active women sexuality », in P. Ilkkaracan (éd.),

Women and sexuality in muslim sociesties, Istanbul, Women's in human rights, 19-35.
4 Mauss Marcel, Essai sur le don. Forme et raison de I'échange dans les sociétés archaiques, Paris, PUF,
2007.

114



figure, la femme ne donne que dans l'espoir de recevoir en retour. La relation sexuelle peut
aussi devenir un moyen stratégique de revenir sur une décision prise par le mari, avec laquelle
I'épouse est en désaccord. Elle use donc de ce pouvoir pour le faire changer d'avis. Ou alors,
elle peut prendre la forme d'une récompense ou d'une punition dans le cas d'un bon ou d'un
mauvais comportement.

La sexualité va fonctionner comme un contre-pouvoir. Si les hommes ont « naturellement »
imposé une sexualité sociale et obligée, et si les femmes sont privées de tout épanouissement
sexuel, ne peuvent-elles pas s'en servir comme une arme pour prendre autorité sur leur mari ?
Ne peuvent-elles pas s'en servir a leur profit ?

Dans cette guerre des sexes, au sein de la société Kabyle, la sexualité est un enjeu de taille,
une arme importante dans la stratégie féminine.

11 faut savoir que pour la majorité des femmes maghrébines, le role de mere est sans nul doute
le plus important. Bien qu'elles commencent doucement a se faire une place dans le monde
professionnel et social, il n'empéche que leur faculté procréatrice demeure indispensable a
leurs yeux.

Et pour éviter tout débordement, les hommes tentent d'enfermer les femmes et leur activité
sexuelle procréatrice dans 1'espace domestique. Et ce sont les hommes de la famille qui sont
les gardiens de cet espace domestique.

Et c'est a l'intérieur méme de cet espace domestique que les femmes peuvent librement
exercer leur pouvoir sur les hommes, la plupart du temps, ils ne peuvent pas fuir. Les hommes
craignent que les femmes se réunissent, car nombreuses, elles peuvent étre redoutables. Les

hommes craignent cette alliance.

La source des femmes, film réalisé par Radu Mihaileanu illustre assez bien cette dimension. Il
revient sur la condition des femmes et sur les tiches pénibles qu'elles ont a accomplir pendant
que les hommes du village profitent du fait qu'ils soient « dominants » pour imposer leurs
regles. Les femmes attendent des hommes qu'ils aillent chercher l'eau a la source, et pour
arriver a leurs fins, elles décident de faire la « greve du sexe ». Elles punissent les hommes en
refusant d'avoir des relations sexuelles.

C'est exactement de cette facon que les femmes kabyles tentent de se faire entendre, et de faire
valoir leurs droits conjugaux.

Mais un point essentiel vient remettre en cause cette fagcon de procéder : la dimension
religieuse. En réalité, I'Islam déconseille a la femme de se refuser a son mari sans aucune

excuse valable (telle une incapacité physique, une douleur intense par exemple, ou lors des

115



menstrues). Il est rapporté du Prophete dans un hadith que « Lorsque 1'homme invite sa
femme au lit et que celle-ci refuse de venir, les Anges restent a la maudire jusqu'au matin ».
Ainsi il serait dangereux pour la femme de tomber dans une telle « transgression ». C'est pour
cette raison que les femmes (les plus pratiquantes d'entre elles) ne restent jamais bien
longtemps dans cette position de peur de la sanction divine. Etant trés croyantes et
pratiquantes, elles préferent s'éloigner toute désobéissance a la loi divine.

Cette fagon de se comporter vis-a-vis de sa sexualité demeure jusqu'aujourd’hui et peut
s'étendre a tout le Maghreb. Ces femmes, pour la plupart, ont gardé intact ces représentations
lorsqu'elles ont immigré en France avec leur mari (ou seules). Pourtant, on décele une 1égere
évolution de ces représentations sexuelles chez les femmes francaises de culture arabo-

islamique (les plus jeunes) comme nous allons le voir dans le prochain chapitre.

2. L'immigration féminine

2.1 Immigration : le passage d'une minorité culturelle a une minorité cultuelle

Le passage d'une « minorité » culturelle...

Immigrer, c'est immigrer avec son histoire, avec ses traditions, ses manieres de vivre,
de sentir, d'agir et de penser, avec sa langue, sa religion ainsi que toutes les autres structures
sociales, politiques, mentales de sa société, structures caractéristiques de la personne et
solidairement de la société, les premieres n'étant que 1'incorporation des secondes, bref avec sa
culture'*,

Les premiers migrants sont arrivés en France comme une force de travail. Ni d'ici, ni de 1a-bas
non plus, leur seul objectif était la production, le travail et sa justification.
Aucune question n'était posée sur les problématiques de logement ou d'installation puisque la
présence de 1'immigré n'est que provisoire, lui-méme a vécu avec ce fantasme de « retour au
pays ». Naturellement le retour est le réve et le désir de tous les immigrés.

Dans une logique d'intégration, les premiers migrants attachaient une grande importance a

I'image qu'ils pouvaient renvoyer dans la société francaise. Volontairement, ils écartaient

Sayad Abdelmalek, La double absence : des illusions de I'immigré aux souffrances de I'immigré, Le

116



toutes instances susceptibles de remettre en cause leur présence dans le pays. Ainsi, tout ce qui
pouvait étre en lien avec la culture d'origine était écarté : traditions et religion n'avaient plus
de raison d'étre lorsqu'elles sont vécues loin de la communauté. En d'autres mots, le migrant
se livre a une véritable remise en cause de ses pratiques dans un pays qui ne les partage pas,
une sorte d'«auto-proces » moral et culturel des pratiques susceptibles de perturber
I'homogénéité du groupe social auquel il est censé s'intégrer.

Abdelmalek Sayad ajoute a cela que les modes de vie, les manieres de penser et d'agir, les
comportements, les pratiques quotidiennes, les attitudes... doivent étre questionnés et mis en
cause par le migrant dans une volonté d'assimilation de la culture du pays d'accueil.

C'est a partir de 1950 que le phénomene migratoire prend une tournure différente,

notamment par le déplacement des familles du travailleur immigré.
On passe donc d'une «immigration de travail » 2 une «immigration familiale ». Cette
nouvelle immigration va soulever nombre de questions sociales et politiques. A partir de 13, il
n’est de discours a propos de I’'immigré et de I’immigration qu'un « discours imposé ». Et
I’'une des formes de cette imposition est de percevoir I’immigré, de le définir, de le penser ou,
plus simplement, d’en parler toujours en référence a un probléme social : « les immigrés et
I’emploi ou les immigrés et le chomage, les immigrés et le logement, les immigrés et la
formation, les immigrés (ou les enfants d'immigrés) et 1’école, les immigrés et le droit de vote,
les immigrés et leur intégration, les immigrés et le retour au pays, et, pour comble de tout, les
immigrés et la vieillesse ou les vieux immigrés! etc. Cet appariement entre un groupe social et
une série de problémes sociaux constitue I’indice le plus manifeste que la problématique de la
recherche, telle qu’elle est commanditée et menée, est en conformité et en continuité directe
avec la perception sociale que 1’on a de I’immigration et de I'immigré »'** .

Outre les problemes sociaux rencontrés par les migrants, c'est une véritable bataille
intergénérationnelle qu'ils ont a mener. Une rupture incontestable se créée entre parents et
enfants.

Cette rupture est nécessaire si l'on veut parler d'une génération nouvelle, d'une génération
différente de la précédente. Et tout ce qu'on peut en dire consiste précisément a marquer cette
rupture et a jouer au gré des arguments qu'on peut trouver en sa faveur.

Sans doute, tout le malaise éprouvé par une telle situation et aussi, ceci découlant en

partie de cela, le malaise que vivent plus ou moins les intéressés eux-mémes tiennent-ils a

Seuil, 1999, p.18.
143

Sayad Abdelmalek, L'immigration ou les paradoxes de 1'altérité : 1'illusion du provisoire, Raisons

117



cette difficulté de classer et de se classer, d'identifier et de s'identifier, de définir et de se
définir, et pour tout dire, de nommer et de se nommer : « le fossé entre les générations » n'est
pas simplement l'effet différentiel, comme cela arrive ordinairement, entre deux générations
séparées dans le temps et séparées dans les systemes d'intéréts qui, tout en n'étant pas
identiques, ne divergent pas fondamentalement. Il est le fait d'un véritable changement social
qui résulterait d'une véritable chirurgie sociale et d'une expérience de laboratoire'**.

Dans la logique d'une construction identitaire, les enfants de migrants vont questionner la
culture d'origine en méme temps que la culture du pays dans lequel ils vivent.

Il en résulte des « stratégies identitaires » destinées a réduire 1'écart entre les deux
identités. Elles peuvent prendre deux formes, soit de transactions externes entre 1'individu et
les autres significatifs visant a tenter d'accommoder 1'identité pour soi a l'identité pour autrui
(transaction appelée objective) soit celle de transactions internes a I'individu entre la nécessité
de sauvegarder une part de ses identifications antérieures (identités héritées) et le désir de se
construire de nouvelles identités dans l'avenir (identités visées) visant a tenter d'assimiler
l'identité pour autrui a l'identité pour soi'®.

Les individus de chaque génération doivent reconstruire leurs identités sociales réelles a
partir :
. Des identités sociales héritées de la génération précédente (notre premiere identité

sociale est toujours conférée).

. Des identités virtuelles scolaires acquises au cours de la socialisation initiale
(primaire).
. Des identités possibles (professionnelles, conjugales) accessibles au cours de la

socialisation secondaire.

L'alternative semble, en tout cas, récurrente : certaines trajectoires sont avant tout
marquées par la continuité inter et intragénérationnelle, d'autres sont marquées par des
ruptures de toute nature impliquant des remises en cause d'identités antérieurement acquises

.. 146
ou construites .

... a une « minorité » religieuse.

d'Agir, 2006, p.53.

14 Sayad Abdelmalek, L'immigration ou les paradoxes de 1'altérité : les enfants illégitimes, Raisons d'Agir,
2006, p.178 ;

145 Dubar Claude, La socialisation, Armand Colin, 2002, p.110.

118



Aujourd’hui les enfants d'origine maghrébine rencontrent d'autres difficultés et les
discours se sont quelque peu transformés et ont laissé place a un discours sur 1'Islam avec
autant de problématiques que celui sur I'immigration. Ainsi, percoit-on le musulman, dans sa
maniere de penser, de le définir ou tout simplement d'en parler, toujours en référence avec un
probleme social : les musulmans et le voile, le musulman et 'abattage rituel, les musulmans et
les cantines scolaires, les musulmans et les prieres clandestines, les musulmans et la
délinquance, les musulmans et le terrorisme, les musulmans et l'intégration, etc. Ce lien entre
un groupe social et une série de problématiques sociales conforte la perception que 1'on a de la
place des musulmans sur le territoire frangais et de surcroit sur un territoire laic.

Ainsi les individus font attention a ce qu'ils disent non plus en tant que maghrébin sur
un territoire francais mais en tant que musulman sur un territoire laic. On assiste a un véritable
tournant quant a la construction d'une identité arabo-islamique. Les individus (pour la
majorité d'entre eux) ne se définissent plus comme maghrébin (ils ne sont donc plus dans une
logique d'intégration dans le territoire francais) mais en tant que frangais musulman (dans une
logique d'implication des musulmans d'un c6té et de leur transparence du coté de 1’Etat). Cela
voudrait donc dire que les individus ne considerent plus, comme faisant partie intégrante de
soi, les traditions 1éguées par leurs parents (migrants de la premiere génération) qui, par peur
de perdre cet héritage culturel, restaient figés sur les traditions du pays (mélange de la culture
du pays et de la religion musulmane). Ce «retour au religieux 14 présente sur la scene
publique et sociale et pensé par une génération qui se questionne sur les raisons d'un héritage
moral, complique les relations entre le « groupe musulman » et le « groupe social ».

Etre musulman n'a pas la méme définition selon le contexte dans lequel nous nous
trouvons. Les pratiques religieuses n'auront indéniablement pas le méme sens, ils ne suscitent
pas les mémes appréhensions et ne soulevent pas les mémes questions. Etre musulman en
Arabie Saoudite ne pose pas les mémes difficultés qu'étre musulman Européen par exemple.
Le rapport que les individus entretiennent a la religion mais aussi et surtout au contexte social
et humain changent en fonction de I’environnement dans lequel ils vivent.

L'histoire sociale et politique de la France et notamment la séparation des pouvoirs
entre le politique et le religieux affecte forcément 'ambiance sociale. Comment se fait-il, alors
que la France s'est longtemps battue pour la séparation des pouvoirs, que l'image religieuse

(une religion qui n'est d'ailleurs pas I'héritage de la France, une religion «immigrée »)

146
Idem, p.113.
147 Kepel Gilles, La revanche de Dieu. Chrétiens, Juifs, Musulmans a la reconquéte du monde, Paris, Le

119



revienne sur la scéne publique avec autant de visibilité et entraine autant de discours
passionnés ?

De l'autre coté, en tant qu'enfants « légitimes » de la France, pour reprendre I'expression de
Sayad, pourquoi ne sont-ils pas « acceptés » dans leur identité complete et pourquoi devraient-
ils faire I'impasse d'une part importante de leur personnalité ?

Ainsi, peut-on comprendre le détachement inconscient — un détachement qui s'ignore comme
tel — entre d'une part « les musulmans » c'est-a-dire les hommes d'un autre temps, d'un autre
lieu, d'une autre histoire, d'une autre morale, d'un autre monde et d'une autre vision du monde
— et d'autre part «la société » avec elle aussi, une autre morale, une autre histoire, un autre
monde et une autre vision du monde ?

Ce désir mutuel d'un détachement (nourri par les médias et les hommes politiques?) révele
I'éventualité d'une incompatibilité, d'une incompréhension voire d'une contradiction totale
entre les deux mondes.

Ces deux mondes sont, bien siir, fortifi€s par toute une série de clichés et de stéréotypes que
I'on retrouve dans la description que l'on donne de la relation « des musulmans » avec la
société francaise d'un coté et de la relation de « la société francaise » avec « les musulmans »
de l'autre.

C'est par exemple, d'une part, la « sacralisation » du pouvoir de la laicité dans la politique
« d'intégration sociale » avec la représentation selon laquelle il y aurait incompatibilité quant a
la participation des musulmans sur un espace social laic. Et d'autre part, la représentation
d'une laicité qui ne serait adressée qu'aux musulmans afin de rendre la société (et les individus
qui la composent) de plus en plus hostile a leur présence sur le territoire francais et ainsi les
inciter a « cacher » leurs pratiques religieuses.

Il y a donc un tiraillement entre ces deux tensions, une difficulté a étre soi dans une société

normée différemment et devant une incontestable domination culturelle occidentale.

C'est dans une période de totale incompréhension que nos recherches ont été menées.
Et c'est, bien entendu, cette dimension doit étre prise en compte pour comprendre comment
s'est construit le discours des enquétées et la maniere dont elles appréhendent la société dans

laquelle elles vivent.

2.2. Flux migratoire féminin

Seuil, 1991.
120



L'immigration de la femme maghrébine est un théme qui souffre d'une carence
documentaire notoire. Il y a un manque de statistiques et de données sociologiques sur le
sujet. Lorsqu'elles existent, elles ne sont pas completes ou pas assez précises. Cette absence
s'explique principalement par la non-visibilit¢ de celles-ci dans l'espace public francais
pendant une longue période. L'espace économique n'étant pas investi par celles-ci, leur
invisibilité a fait défaut aux recherches sociologiques. Elles sont « naturellement » assignées a
l'espace domestique.

Ce n'est qu'a partir des années 80 que les chercheurs accordent un intérét bien particulier a la
femme maghrébine. Recherches qui portent essentiellement sur la femme en tant qu'acteur
culturel de I'immigration économique de 'homme.

Ainsi, trois phases sont distinguées dans I'immigration féminine'*®.

. La premiere phase, celle des années 60 et au début des années 70 intéresse
particulierement la population masculine. La femme est trés peu présente.

. La deuxieme phase voit 'arrivée de la femme maghrébine dans les pays d'accueil dans
le cadre du regroupement familial et elle émigre rarement seule.

. A partir des années 80, les femmes migrent de plus en plus seules et non sous la tutelle
d'un homme. Cette immigration féminine est le fait de femme le plus souvent célibataire, qui
arrivent dans le pays d'accueil dans le but de finaliser leurs études ou de trouver du travail.

La femme maghrébine arrive en France a I'heure ou la Révolution sexuelle est a son apogée.
Les années 60-70 sont effectivement marquées par 1'émancipation sexuelle de la femme,
l'affirmation de 1'égalité homme/femme et la reconnaissance des sexualités non procréatrices
et non conjugales. C'est a cette période que les femmes vont acquérir une égalité l1égislative,
notamment avec l'obtention du droit de vote en France et la possibilité de pousser aux
réformes qui concernent I'égalité au sein du couple, le droit a la contraception (1967) et le
droit a l'avortement (1975). C'est dans ce contexte que va se développer ce qu'on appelle
communément aujourd’hui « révolution sexuelle ».

L'arrivée des femmes maghrébines sur le territoire francais est synonyme de remise en cause
de ce modele qui s'installe progressivement dans le pays. Dans l'imaginaire collectif francais,
la femme maghrébine symbolise 1'enfermement et l'infériorité vis-a-vis de I'homme. La

visibilité de ces femmes dans 1'espace public va nourrir la construction des représentations.

14! . P . ., , . .
8 Khachani Mohamed, « La femme maghrébine immigrée dans I'espace économique des pays d'accueil.

Quelques reperes », Compte-rendu Université Mohamed V Maroc, 2001.

121



Elle apparaitra, avec un vétement qui symbolise non seulement une culture mais aussi une
religion : le voile. Ce voile qui représentera I'enfermement et la soumission de la femme. 11
définira une appartenance traditionnelle synonyme d'assignation domestique et d'inégalité
sexuée a l'inverse du combat mené par les femmes occidentales a ce moment-la. Elles
proposent donc des valeurs traditionnelles qui sont aux antipodes des nouveaux principes
occidentaux.

Les difficultés vont étre rencontrées par les deux groupes : du coté « occidental », on verra
l'arrivée des femmes maghrébines sur le territoire francais comme une « menace » a
I'émancipation féminine. La femme maghrébine viendra remettre en cause tout ce pour quoi
elles se battent. Du coté « maghrébin », cette « révolution sexuelle » sera un enjeu de taille
quant a 1'éducation qu'elles devront donner a leurs enfants. Dans cette logique, ce mouvement
social sera considéré comme une « menace » a la bonne conduite des futures héritieres de la

culture arabo-islamique.

2.3. L'influence culturelle de la mere migrante : gardienne de la tradition

Durant cette colonisation et par la suite, durant la migration, la femme va devenir
« gardienne de la tradition »'* arabo-islamique et de l'identité collective. C'est elle qui va
participer activement a la conservation des principes traditionnels face aux valeurs
occidentales. Ce sont les meres qui vont transmettre, par 1'éducation, des mises en garde en ce
qui concerne la sexualité et la préservation de la virginité jusqu'au mariage. Ainsi, on retrouve
dans la littérature des années 90, toutes les difficultés rencontrées par les jeunes filles de
culture arabo-islamique dans la construction d'une identité stable. La jeune fille (fille de
migrants maghrébins) va se retrouver confronté a deux modeles que la majorité des auteurs
jugent contradictoires : celui hérité d'une éducation traditionnelle et celui proposé par la
société francaise.
Ainsi, Camille Lacoste—Dujardin150 insiste sur le r6le de la mere dans la transmission de la
tradition voire l'imposition de celle-ci. Elle désigne cette tradition comme étant
particulicrement oppressive pour la femme.

Différentes représentations sociologiques et historiques sur les meres maghrébines tendent a

149 Moujoud Nassima, « La tradition n'est plus ce qu'elle était ... construction historique des discours sur

les migrantes, Maghreb et vieillesse », Ecarts d'identité, N°118, 2011.
150 Lacoste-Dujardin Camille, Yasmina et les autres de Nanterre et d'ailleurs : filles de parents maghrébins
en France, La Découverte, 1992, Paris.

122



faire émerger une construction actuelle des femmes (meres ou grands-meres migrantes)
comme gardiennes d'une tradition enracinée a 1'étranger. Ces meres (ou grands-meres) sont en
tout cas représentées comme des actrices qui transmettent (ou imposent) une tradition a leurs
descendantes francaises. Ces deux groupes de femmes seraient ainsi en opposition quant aux
valeurs pronées. Le film Samia, de Philippe Faucon, adapté du roman de Soraya Nini, illustre
assez bien cette représentation de la mere intransigeante, qui vient, de facon autoritaire,
imposée une vie religieuse et traditionnelle a ses filles.

Et pourtant, cette vision s'avere €tre relativement exacerbée et pousse les jeunes filles a
renoncer a leur culture d'origine si elles veulent s'impliquer pleinement dans la société
francaise. Nous verrons pourtant, dans la partie qui suit, que ces jeunes filles ont su trouver
un équilibre entre la culture d'origine et la culture occidentale avec lesquelles elles tentent de

jongler afin de construire une « identité stable ».

3. La femme francaise de culture arabo-islamique et la sexualité

3.1. Stratégies identitaires

Cependant, les propos qui ont €té tenus méritent d’étre nuanceés.

Méme s’il est vrai, et les recherches citées en témoignent, que certaines jeunes filles issues de
I’immigration ont rencontré des difficultés dans la construction d’une identité stable, ces
propos peuvent etre dangereux s'ils sont généralisés.

IIs peuvent, et c’est précisément ce qui a été fait, amener a certains stéréotypes sociaux qui
définiraient ces jeunes filles comme instables psychologiquement. En raison de leur vécu,
oppressif, elles auraient eu du mal a « se trouver ».

Comme nous l'avons signalé précédemment, elles seraient méme invitées a rejeter leur culture
d’origine, négativement percgue, particulierement pour les femmes, pour pouvoir « s’intégrer »

151

pleinement en France ~.

2 . T L . 152
Neanmoms, nous constatons, par les recherches réalisées antérieurement > , que ces

151 Nassima Moujoud, Vieillir ensemble : des femmes maghrébines dans la cité, Ecarts d’identité, N°118,

2011.
152 Guehaz Lamia, Mémoire recherche M2, La transmission culturelle intergénérationnelle : de mére en

fille. Le cas des femmes d'origine maghrébine, sous la direction de Gilles Combaz, 2012/2013.

123



théories sont, en réalité, treés entretenues et largement divulguées, et ainsi, généralisées.

Il s’avere que les relations que les jeunes filles entretiennent avec leur meére ne sont pas
toujours de nature conflictuelle. Elles ont su trouver un équilibre identitaire qui leur a permis
de jongler entre la culture d’origine et la culture du pays dans lequel elles vivent. Et ce, de
maniere tres souple, avec des adaptations nécessaires a leur intégration.

Finalement, elles ont trouvé de la cohérence dans cette ambivalence culturelle.

En fait, ces filles de parents maghrébins ont établi un travail sous forme de déconstruction et
de reconstruction.

La premiere attitude des migrants est logiquement de se recroqueviller sur eux-mémes
en gardant bien présent en eux leurs traditions, leur culture et leur religion, par peur de perte
de reperes et dans un désir éventuel de retour au pays. Ceci afin de se protéger d’un nouvel
environnement étranger. Ces meres de la « premiere génération » de migrants s’accrochent au
mode de vie de leur pays d’origine en confondant bien souvent traditions, culture et
religion'’.

Cette crispation identitaire, ce conservatisme et ce repli sur sa culture d’origine peuvent
néanmoins étre amenés a se transformer en fonction de plusieurs facteurs que nous
détaillerons tout au long de notre travail.

En revanche, les descendantes de cette migration ne peuvent se satisfaire de cette attitude, et
elles finissent toujours par questionner certains traits du pays d’origine, alors qu’elles
s’impregnent naturellement de la langue et de la culture du pays dans lequel elles vivent. Cette
période de transition apparait naturellement entre les générations, mais également avec la
société environnante : il s’agit de se départir des habitudes culturelles de leur mere, pergues
parfois comme problématiques et pas toujours en accord avec la société dans laquelle elles
vivent, et faire siens les éléments positifs de la culture du pays occidental, tout en restant
fideles aux principes les plus importants du fondement de leur éducation.

Ces stratégies identitaires viseraient a atténuer les conflits et se développer face a deux
enjeux majeurs154:

* «Le maintien de sa culture d’origine (jusqu’a quel point cherche-t-on a maintenir sa
culture d’origine?)

* Le contact et la participation avec 1’autre culture (jusqu’a quel point cherche-t-on a

13 Ibid
154 Sandrine Gaymard, La négociation interculturelle chez les filles franco- maghrébines : une étude de la

représentation sociale, L’Harmattan, 2003.

124



adhérer aux principes de 1’autre culture?) ».

Dans cette démarche, le sujet serait enclin a préserver son identité culturelle en y apportant
. s Y . . . ) ’

quelques transformations afin de 1’adopter a la nouvelle situation : c’est ce que 1’on nomme

plus communément « I’acculturation ».

Chaque femme va donc intégrer a sa maniere des normes culturelles et religieuses en fonction

de son vécu personnel, de son rapport au corps et a la sexualité, de son contexte socioculturel,

de sa personnalité, de son rapport a la religion et ainsi va tenter de trouver un accord face a ces

différentes propositions.

3.2. Sexualité féminine dans I'espace migratoire

Comme nous l'avons vu dans la premiere partie de ce chapitre, dans la société
maghrébine, le corps de la femme est a la fois sacralisé et érotisé. Dans leur migration, les
meres ont voulu garder ces traditions intactes afin de les transmettre a leurs filles de la fagon
la plus pure qu'il soit. Pourtant, et nous 1'avons précisé, ces jeunes filles vont tenter de trouver
un juste milieu entre la culture traditionnelle transmise par leur mere et la culture occidentale
qu'elles rencontrent au quotidien, qu'elles connaissent et dans laquelle elles vivent. La
question est de savoir ce qu'il en est de la sexualité et de la représentation qu'elles s'en font.
Les regards ont-ils changés ? Les pratiques ont-elles été modifiées ?

Ici, comme au Maghreb, l'interdiction de la sexualité féminine avant le mariage est toujours
bien présente et ancrée dans les mentalités. La sacralisation de la virginité et la vision
traditionnelle de la sexualité viennent conforter les propos tenus précédemment.

Il faut dire que la sexualité des filles de parents maghrébins (ou d'origine maghrébine) est
largement plus contrélée que celle des jeunes filles de parents frangais. L'enquéte ACSJ 133
montre qu'a dix-huit ans, 45,8% des filles « originaires » du Maghreb ont eu des relations
sexuelles contre 70,3% des filles «originaires » de France métropolitaine et 79,1% des
garcons « originaires » du Maghreb.

Cet écart traduit I'i'mportance du contrdle social qui s'exerce sur les filles. Au contraire des
garcons, les filles auraient tendance a minimiser le nombre de leurs partenaires. Elles tentent,

le plus souvent, d'avoir des partenaires en dehors du quartier de résidence pour échapper au

155 Lagrange, Lhomond, L'enquéte sur 1'analyse du comportement sexuel des jeunes, « Les comportements

sexuels des jeunes de 15 a 18 ans », 1997.

125



contrdle social*®.

Au regard de nos lectures et de nos recherches personnelles (notamment grace a l'enquéte de
terrain), nous avons pu rendre compte du fait qu'il existe trois comportements différents en ce
qui concerne la sexualité.

. Préservation de la virginité et sexualité interdite

Pour Malek Chebel, la virginité « constitue la pierre angulaire de I'éducation féminine dans le
milieu traditionnel maghrébin », elle représente « le capital prépondérant que la jeune fille
préserverait avec force »°7 Aussi, comme nous l'avons vu précédemment, les jeunes filles
d'origine maghrébine sont éduquées dans un contexte tres traditionnel qui met la sexualité, et
de surcroit la virginité au premier plan. En France, les jeunes filles tentent de respecter, tant
bien que mal, cet interdit traditionnel et religieux. Une grande partie des jeunes filles voient
cette préservation comme un honneur et un hommage rendu a leurs parents. Les arguments
qu'elles avancent pour expliquer leur adhésion au modele prescrit sont d'ordres romantiques,
religieux ou communautaires, les trois pouvant étre complémentaires15 ¥ Elles souhaitent
perpétuer cette tradition puisqu'elles esperent que leurs propres filles s'y conformeront a leur
tour. La majorité des sociologues, ou des chercheurs qui traitent de ces questions avancent que
ces jeunes filles vivent cette préservation comme un poids imposé par les parents, les freres,
les traditions. Bien que cette théorie soit vraie en partie, nous verrons que certaines de ces
jeunes filles, aujourd’hui, voient cette préservation comme un bien et non comme un obstacle
a leur épanouissement personnel. Il faut dire qu'une grande partie de la documentation que
nous avons trouvée concerne majoritairement les jeunes filles dites de «deuxieme
génération ». Bien que nous n'aimons pas réellement ce terme, il facilite néanmoins la
compréhension et nous permet de comprendre que nous parlons des jeunes filles descendantes
de migrants. Aujourd'hui, une page s'est tournée et les représentations évoluent en fonction du
contexte social. Nous verrons donc, tout au long de notre travail, que certains arguments sont
avancés de maniere plus rationnelle et plus réfléchie. Nous verrons que cette virginité choisie

n'est pas un poids quant a leur développement personnel.

° Sexualité vécue librement

Un deuxieme groupe de jeunes filles émerge du panel. Celles qui ont choisi, malgré les

156 Simon Patrick, « Construction et pratiques de la sexualité des gar¢ons d'origine maghrébin en quartier

Populaire... Entretien avec Christine Hamel », Mouvements 2/2002 (n°20), p.57,65.
37 Chebel Malek, L'esprit de Sérail, Editions Payot et Rivages, 1988, p.81.
Sekik Nozha, Les jeunes filles issues de 1'immigration maghrébine : une problématique spécifique,

126

158



difficultés, de vivre pleinement leur sexualité, en dépit des « on dit » et des interdits culturels
et cultuels. Il s'agit du groupe le moins important en matiere de proportion (peut-€tre parce
que certaines n'osent pas avouer qu'elles vivent pleinement leur sexualité par peur des
répercussions). Certaines ont des relations sexuelles avant le mariage et l'assument
pleinement, en en parlant avec leur futur mari, qu'il soit d'accord ou non. Elles vont suivre le
modele occidental de modernité : elle va accepter et intégrer les valeurs de la modernité et
rejeter le modele traditionnel transmis dans son éducation, elle peut donc transgresser les
interdits jusqu'au risque de se séparer de sa famille et abandonner les valeurs religieuses ou

159

culturelles pour s'identifier a la femme occidentale *°, a son mode de vie sociale, a sa tenue

vestimentaire, a sa vie sexuelle...

° Une sexualité détournée

La troisieme catégorie de jeunes filles est celui qui entretient le plus de discussions sur
leur mode de vie. Tant du c6té des chercheurs que du co6té de la population elle-méme, ce
groupe suscite un grand nombre de questionnements et d'incompréhension. Elle
souleve la colere des individus de culture arabo-islamique, des chercheurs (et
particulicrement les féministes) et des précheurs musulmans. Tant6t qualifiées
d'hypocrites, tantdt de schizophrenes (dans les ouvrages sociologiques, les forums internet,
ou les préches), ces jeunes filles ne laissent pas indifférents. Ces femmes vont trouver des
moyens ingénieux de contourner les interdits : une sexualité active mais non vaginale, la
perte de I'hnymen pouvant €tre réparée par  « hymenoplastie », des «capsules de virginité »
(pilule congue pour simuler la virginité en créant un hymen artificiel)... elles ne manquent pas
de ruses et d'imagination pour détourner les interdits. Les jeunes filles de la troisieme
catégorie ne considerent pas qu'elles aient des «relations sexuelles » au premier sens

du terme, parce qu'il n'y a pas eu pénétration.

Nous constatons, griace a 1'enquéte sur le comportement sexuel des jeunes que nous avons cité
1 Ak - 18 A

plus haut'®, que chercheurs et enquété-e-s ne considerent pas le rapport sexuel de la méme

maniere. Les chercheurs considerent le rapport sexuel comme toute pratique génitale (méme

non pénétrative) alors que pour la majorité des jeunes qu'ils ont interrogés, c'est

Rapport sous la direction de Camille Lacoste-Dujardin, juin 1995.

Péan Nabila, Idris Isam, « De la sexualité et de la virginité dans les pays d'origine et en situation
m1grato1re clivages et créativités », Le journal des psychologues, 2015/6 (n°329), p- 43/47.

Lagrange, Lhomond, L'enquéte sur 1'analyse du comportement sexuel des jeunes, « Les comportements

127



principalement la pénétration qui définit le rapport sexuel. Grace aux multiples forums que
nous avons visités, nous constatons exactement la méme « problématique ». N'est considérée

comme rapport sexuel que la pénétration, en tout cas dans la majorité des cas.

3.3. Le tabou de la sexualité

En France, comme au Maghreb, la sexualité n'est pas un sujet de discussion abordé a la
maison 2 cause du tabou qu'elle renferme. A la maison pas de sexe, et aucune discussion
autour du sexe. Un simple bisou a la télévision peut engendrer une angoisse, une honte si, par
malheur, il est diffusé au moment ou la famille est réunie. En Algérie, ou dans au Maghreb
plus généralement, les scenes montrant un couple sur le point de s'embrasser ou d'avoir une
relation sexuelle sont tout de suite coupées et supprimées. C'est donc une question qui ne se
pose pas. En revanche en France, les individus ne savent pas comment réagir face a ce genre
de diffusion. Naturellement, ils changent de chaines, et un silence génant s'installe. Tout ce qui
a trait a la sexualité est prohibé. L'argument le plus souvent avancé est « chez nous, on ne
parle pas de ca ». Chez « nous », les maghrébins, les musulmans, ou en tout cas les individus
de culture arabo-islamique, on ne parle pas de «c¢a», pronom démonstratif qui signifie la
sexualité. Le mot lui-méme est tres rarement prononcé, comme si le tabou commencait a
l'instant ou I'on en parle, au moment méme ou le mot est prononcé. Prononcer ce mot est un
manque de respect vis-a-vis des personnes présentes. Ainsi, dans le cadre de la famille, on ne
parle pas de sexualité.

Peu d'ouvrage mentionne ce tabou de la sexualité a l'intérieur méme des familles arabo-
musulmanes. Le tabou de la virginité est tres souvent abordé mais on ne sait pas réellement
comment il est déclenché et comment cette prescription passe d'une génération a l'autre. Ce
manque est justement ce qui nous a amené a nous poser la question de la construction des
identités sexuelles a travers les différentes formes de socialisation. Les jeunes filles sont
maintenant confrontées a d'autres formes de socialisation qui viennent remettre en cause leur
représentation de la sexualité et leurs croyances antérieures. Cette idée recue selon laquelle le
sexe ne rentre pas a la maison est réelle, on ne peut pas la nier. Et finalement, comment cela se
passe-t-il ? Comment ce tabou se construit-il ? N'est-il pas mouvant ? N'est-il pas, lui aussi,
influencé par la société ? Peut-on déconstruire ce tabou afin de reconstruire une autre forme

de transmission autre que le silence habituel qui existe dans la famille ?

sexuels des jeunes de 15 a 18 ans », 1997.

128



Ce silence est explicitement assimilé a la honte, a la pudeur transmise des le plus jeune age.
Le mot hchouma est intimement 1ié a la sexualité dans les familles de culture arabo-islamique.
C'est un mot assez délicat a définir, néanmoins, il est souvent utilisé lorsque I'on aborde la
sexualité. Tant6t il désigne la honte, tantot il désigne la pudeur, et la hchouma interdit de se
conduire de telle ou telle maniere. Elle dicte les reégles de « bonne conduite » dans une famille.
Parler de sexualité est hchouma, I'aborder, la regarder, la penser méme est hchouma.

Soumaya Naamane Guessous'®' dira que la hchouma n'est en fait ni l'une ni l'autre : plus que
la honte, plus que la pudeur elle est présente constamment, en tous lieux, en toutes
circonstances. Le mot n'a pas besoin d'étre prononcé, la hchouma dicte, controle, interdit, elle
se profile derriere bien des actes. Elle concerne le pauvre, mais aussi le riche, I'hnomme, la
femme, la jeune fille — surtout la jeune fille — le citadin mais aussi le paysan, le nomade, le
lettré mais aussi l'analphabete. C'est un code auquel on se conforme sans réfléchir, et 1égifere
toutes les situations de I'existence.

Cette hchouma, comme I'a treés bien précisée l'auteure, est tres souvent inhérente a la jeune
fille (notamment a cause de la virginité). Ainsi, ce que nous aimerions savoir, c'est comment
les jeunes générations, les nouvelles générations de jeunes filles, se représentent la sexualité
féminine face a l'influence des traditions et de la religion mais aussi face aux différents
changements sociaux ? Nous aimerions aussi savoir quelles répercussions cette représentation
peut avoir sur I'éducation ? Bien entendu, cette dimension n'est pas l'apanage des familles
arabo-musulmanes puisque l'on retrouve un certain malaise dans les familles de culture

. A A TE e h . 162
« occidentale ». Selon une enquéte réalisée pres des jeunes en 2007

, tres peu d'adolescents
osent discuter le sujet de la sexualité en famille. Ils se sentent mal a l'aise et préferent
répondre a leurs questions via leurs amis, cousins, ou plus couramment a partir des émissions
de radio destinées aux jeunes qui abordent la sexualité plus facilement et les éduquent a partir
d'expériences vécues.

Mais les familles arabo-musulmanes renferment une problématique plus spécifique a laquelle
nous nous intéressons plus particuliecrement. Elles transmettent une culture, des pratiques et

des valeurs différentes de celles que connaissent les jeunes occidentaux. Elles répondent

finalement a d'autres codes que nous questionnerons tout au long de notre travail de recherche.

161

6 Naamane Guessous Soumaya, Au-dela de toute pudeur, édition EDDIF, 1996.

Typo le mag, Sexualité des jeunes : un tabou en famille, 2007, http://typolemag.info/sexualite-des-
jeunes-un-tabou-en-famille/, consulté le 18 avril 2016.

129




Partie 11
Résultats

Représentations sociales et

culturelles des sexualités

130



Partie II : représentations sociales et culturelles des sexualités

Sommaire
Chapitre 4 : construction d'un modele genré
1. La figure féminine : un modele genré
1.1. La femme kabyle dans les 1950 : tributaire des traditions ?
1.2. Mere avant d'étre femme
1.3. Indépendance féminine : le revers de la médaille
2. L'homme : ce méle dominant
2.1. La domination masculine
2.2. Une représentation mitigée : le discours des enquétées francaises
2.3. Laremise en cause de la métrosexualité

3. La mixité comme degré de la modernité

Chapitre 5 : le rapport au corps : une vision sociale et culturelle
1. La tenue vestimentaire

1.1. Voile et sexualité

1.2. Une représentation traditionnelle du voile

1.3. En France : le voile de la laicité
2. La pudeur et le rapport au corps

2.1. La pudeur, la honte et la construction du corps

2.2. Le rapport au corps de la femme kabyle

2.3. La femme francaise musulmane ou la réappropriation de son corps

Chapitre 6 : représentation de la sexualité arabo-islamique
1. La sacro-sainte virginité
1.1. Croyances paiennes autour de la virginité féminine
1.2. Représentation de la virginité chez les femmes kabyles
1.3. Etre vierge : oui mais pas pour les autres !
2. Le mariage ou I'évolution des représentations
2.1. L'obligation du mariage dans 1'Islam
2.2. Le mariage en Algérie : une étape, un statut, une reconnaissance
2.3. Le mariage : un choix ?

131



2.4. La polygamie ou l'adultere justifié
3. Les relations sexuelles au sein du couple
3.1. Le droit a la jouissance sexuelle
3.2. La femme kabyle : une jouissance sexuelle quasi-inexistante
3.3. Les bienfaits de la libération sexuelle
4. La circoncision
4.1. Dimension symbolique de la sexualité
4.2. La circoncision : un acte de mémoire et une pratique esthétique
4.3. Circoncision, hygiene et rationalisation d'une pratique

4.4. Quelques particularités frangaises

132



Cette deuxieme partie sera consacrée a l'analyse des discours des enquété-e-s en Kabylie et en
France (a Lyon). Discours tres souvent empreints de la culture et de l'influence sociale dans
lesquelles ont grandi les principaux intéressé-e-s.

Le quatrieme chapitre sera 1'occasion de comprendre comment se construit le rapport
au genre dans chaque société, chaque culture. La femme kabyle des années 1950 ne ressemble
plus a la femme d'aujourd’hui d'autant plus si la migration a influencé les comportements.
Ainsi, nous verrons quel est le rdle de la femme dans la société kabyle pour voir comment il a
évolué grace a l'analyse des discours de femmes de tout age. Nous verrons aussi comment la
femme francaise appréhende son rdle de femme. L'évolution du rdle et de la place des
hommes dans la société sera également abordée afin de comprendre comment et pourquoi la
culture patriarcale influence encore les discours et les comportements.

Dans le chapitre cinq sera abordé le rapport au corps : problématique trés importante
de notre recherche. Le corps de la femme arabo-musulmane est entouré d'une symbolique tres
forte due notamment au fait qu'il ne lui appartient pas. En Kabylie, il est la propriété des
hommes de la famille, il est le dépositaire de I'honneur masculin. Qu'en est-il aujourd'hui de la
femme francaise ? Comment se représente-t-elle son corps ? Bien entendu, nous ne pouvons
aborder la question du corps de la femme arabo-musulmane sans mentionner le voile et les
différentes représentations qui se construisent autour de ce vétement symbolique. Les
dimensions qu'il prend d'une culture a l'autre sont tres révélatrices du contexte social dans
lequel il existe.

Dans le chapitre six, nous entrerons au cceur méme des problématiques liées a la
sexualité. Nous aborderons forcément la virginité et toutes les croyances et traditions qui se
sont construites autour d'elle. L'importance qu'elle revét chez les femmes kabyles mais
également chez certaines femmes francaises montre qu'il s'agit-1a d'un pilier fondamental de la
sexualité arabo-islamique. Bien que les raisons évoquées tendent vers une rationalisation, il
n'empéche qu'elles montrent tout de méme le poids culturel et religieux qu'elle renferme au
méme titre que 1'institution du mariage qui reste le seul moyen d'envisager de vivre en couple.
En effet, il demeure I'unique voie «légitime » d'avoir des relations sexuelles. Nous
questionnerons d'ailleurs le droit a la jouissance sexuelle au sein du couple afin de
comprendre comment la société occidentale, la « libération sexuelle » et la « démocratisation »
des relations sexuelles ont eu une influence positive chez les jeunes femmes francaises.

La circoncision sera également abordée dans ce chapitre dans ses dimensions culturelles,

religieuses et symboliques. Nous verrons 1'importance que prend cette pratique, parfois bien

133



plus que ce qu'en disent les textes scripturaires eux-mémes. Elle est un véritable acte de
transmission culturelle, identitaire et genrée. La naissance d'un garcon suppose forcément sa

circoncision.

134



Chapitre 4 : construction d'un modele genré

1. La figure féminine : un modéle en évolution

Avant d'entrer dans le coceur méme du sujet en abordant directement la représentation
de la sexualité, il est essentiel d'analyser le role que tient la femme dans les sociétés kabyles et
francaises et dans les représentations des individus de culture arabo-islamique. Ce role
déterminera et influencera largement la définition que chaque femme donnera de la sexualité.
Le modele de la femme, proposé dans les années 50, connait une évolution tres significative,
tant dans les représentations des principales concernées que dans la société. Pourtant, cette

évolution n'est pas toujours appréhendée avec un regard positif.
1.1. La femme kabyle dans les années 1950 : tributaire des traditions ?

Analyser le role de la femme kabyle dans la décennie 1950 nous fait prendre
conscience de la difficulté que d'étre une femme a cette époque. Avec une touche d'humour,
Rosa décrit la journée type d'une femme de son temps. Rosa est une femme de 78 ans. Sa vie a
toujours été marquée par un travail acharné, tant a l'intérieur de la maison qu'a l'extérieur. Sa
journée débutait tot le matin, elle s'occupait des vaches et des moutons et allait ensuite
chercher du bois, le coupait et allumait un feu pour le four. Elle préparait son pain et attendait
que son mari se leve afin qu'il puisse le manger chaud. Une fois cette tiche terminée, son mari
se levait pour aller rejoindre ses amis pres d'un lac autour duquel ils avaient I'habitude de se
réunir. Rosa se rendait ensuite aux champs afin de cultiver de l'ail, du blé, et quelques
céréales. Une fois sa récolte terminée, elle rentrait a la maison afin de cuisiner ce qu'elle avait
ramassé dans la journée, elle s'occupait des enfants et assurait la propreté du foyer. Elle
attendait enfin que son mari rentre afin qu'il mange ce qu'elle avait cuisiné, sans étre siire qu'il

lui laisse de quoi se nourrir aussi. S'il lui laissait sa part, ce n'était jamais la meilleure.

135



« Les bonnes choses, on les laissait toujours aux hommes... et par exemple, les bonnes figues aux hommes et les
mauvaises pour les femmes alors que c'est nous qui les avions ramassées. On mettait toujours le meilleur
morceau aux hommes »

(Rosa, 78 ans, Kabyle, veuve)

C'était sans compter les périodes de récolte qui lui demandait deux fois plus de temps et de
travail. Le récit de Rosa ressemble a tant d'autres des femmes de sa génération et montre a
quel point le role de la femme était difficile et sans aucune reconnaissance de la part des
hommes et de la société.

Et pourtant, en dépit de tous les efforts qu'elle fournissait pour €tre reconnue et acquérir un
statut social, une valeur dans la société, une identité a part entiere, il n'en était rien. Le fait
d'avoir une fille était considéré comme le plus grand des malheurs. Un homme qui n'avait que

des filles perdait de sa valeur sociale. Il perdait sa légitimité sociale.

« Un homme, par exemple, qui avait six filles, c'est comme s'il était stérile aux yeux de la société [...]. C'est vrai,
il n'a aucune valeur on disait ah lui il n'a pas d'enfants le pauvre, alors qu'il avait des filles mais c'est comme s'il
n'avait pas d'enfants ! ».

(Rosa, 78 ans, Kabyle, veuve)

Toutefois, cette non-reconnaissance du travail de la femme tend a disparaitre grace a la
rémunération. Bien que le travail soit différent, moins difficile, il n'empéche que la femme
assume encore un double rdle : elle commence a étre présente tant a l'extérieur comme
salariée a part entiere (bien que les salaires soient largement en-dessous de celui de I'homme),
qu'a l'intérieur ou elle assume seule son foyer dans la majorité des cas. Bien que le travail a
l'extérieur de la maison ne soit pas toujours accepté par les peres, les freres ou maris, elles
sont de plus en plus nombreuses a sortir le matin pour se rendre sur leur lieu de travail. Travail
qui leur permet d'obtenir une certaine reconnaissance de leur famille qui compte de plus en
plus sur elles étant donné le contexte économique du pays. En effet, les jeunes filles
algériennes sont de plus en plus nombreuses a se lancer dans des études longues afin d'obtenir
un travail qui leur permettra d'aider leurs parents avant de se marier. Ces études et 1'obtention
d'un travail rémunéré par la suite sera un tremplin dans la conquéte de leur indépendance
qu'elle ne pourrait espérer si elle ne travaillait pas.

Les propos de Karima, une jeune psychologue, célibataire, illustre assez bien cette réalité

sociale :

136



«[...]1a femme elle travaille, elle éduque ses enfants, elle les emmene a la creche, la femme d'aujourd'hui, elle
se leve le matin, elle fait tout ce qu'il y a a faire dans la maison, elle fait tout ce que la femme faisait avant mais
en plus elle fait le r6le de 'homme, maintenant, elle a deux rdles, et en plus elle a de I'argent ».

« Mais par exemple, s'ils m'enlévent 1'argent, ils m'enlévent le travail, je vais retourner a la maison et quand je
voudrais sortir, ce sera un véritable projet, alors que la avec ton argent, tu peux sortir et aller au travail, tant
qu'on revient a 'heure ».

(Karima, 35 ans, algérienne, psychologue, célibataire)

Cette liberté partielle ne s'obtient que par le travail s'1l est accompagné d'un salaire. Sortir pour
sortir, sans aucun objectif, n'est pas envisageable pour une jeune fille.

Par ailleurs, le simple fait de parler de « double role » est tres connoté socialement. Un grand
nombre d'enquétées ont parlé « du role de 'homme » et « du role de la femme ». Le role de
I'homme étant de travailler a I'extérieur, de ramener de l'argent a la maison et de nourrir sa
famille. Le role de la femme consistant a tenir son foyer et éduquer les enfants. Ainsi parler du
«r6le de I'hnomme » lorsqu'une femme travaille, c'est affirmer que le travail a l'extérieur
revient, de droit, a I'nomme. C'est affirmer que l'ordre social est bouleversé lorsque la femme
se rend sur son lieu de travail. Malgré ce changement social, la division entre les sexes semble
ancrée dans les mentalités a tel point que les femmes pensent assurer des roles dhommes si
elles travaillent a I'extérieur de la maison et inversement.

Et pourtant, nous avons vu, grace a I'exemple de Rosa, que les femmes ont toujours eu un role
a tenir en dehors de leur foyer. Ce qui fait toute la différence aujourd'hui, c'est la rémunération

qui permet a la femme de 1égitimer ce travail.

1.2. Mere avant d'étre une femme

Pour autant, c'est toujours le role de mere qui est privilégié par les enquété-e-s. Un
proverbe kabyle, cité par I'un d'entre eux, montre a quel point ce role de mere reste un pilier
dans la société : « A qui j'ai enlevé son pere, je n'ai pas fait de tort. A qui j'ai enlevé sa mére,
je n'ai rien laissé ».

Dans les sociétés de type patriarcal, la fonction primordiale de la femme est la maternité. Pour
une grande majorité¢ des femmes, ce role demeure, aujourd’hui encore, quasi-exclusif de tous
les autres. La procréation est encore considérée comme la seule vocation féminine, au point

qu'une femme stérile est dépourvue de toute identité sociale, de toute reconnaissance sociale.

137



Tandis qu'une femme kabyle qui met au monde un garcon est décorée d'un bijou particulier
qui marque son intégration dans la société et la projette en haut de la hiérarchie féminine.

A la naissance de son premier enfant, la mére maghrébine se consacre completement 2 sa vie
de mere en délaissant sa vie de femme. Tout le reste devient secondaire. Si cet enfant est un
garcon, ce dernier peut faire I'objet d'un investissement long voire excessif de la part de la
mere.

A I'époque de Rosa, comme nous l'avons dit précédemment, une femme kabyle n'acquérait de
la valeur que si elle accouchait d'un fils avec qui elle entretenait une relation tres privilégiée.
Camille Lacoste-Dujardin dira méme que ce sont ces meres elles-mémes qui pérennisent cet
assujettissement des femmes aux hommes par 1'éducation. Elles obtiennent une valeur sociale
a partir de la naissance de leur fils au travers duquel elles se créent une légitimité. En fait,
Camille Lacoste-Dujardin dira que pour une maghrébine, en ce temps, « étre femme ce n'est
pas vivre avec un homme, c'est posséder un fils. Mais alors que, dans 1'idéologie du couple,
une femme désire un enfant d'un homme, un enfant qui soit une création a deux, une ?ceuvre
qui consacre et prolonge le couple, dans lidéologie patriarcale, une femme attend, a
l'exclusion d'une fille, un garcon qui appartiendra socialement a un homme, certes, mais
qu'elle possédera affectivement 163,

Cette préférence pour le garcon est toujours présente dans l'éducation des jeunes femmes
algériennes. Inconsciemment, disent-elles, elles privilégient leurs fils a leurs filles dans la

distribution de la nourriture par exemple :

«Je donne toujours la bonne part @ mon mari et a mon fils [ ...], je me dis que c'est un homme. C'est inconscient
je crois ».

(Dahbia, 40 ans, psychologue scolaire, kabyle, mariée, 3 enfants)

Ce privilege masculin se perpétue de mere en fils. Elle est, dans les sociétés
maghrébines, une réalité confirmée par tous les sociologues qui ont travaillé sur le sujet.
Comme nous l'avons avancé dans la premiere partie de ce travail, il se justifie d'abord
physiquement. Les hommes possedent une force physique et des attributs (sexuels) que les
femmes n'ont pas la « chance » d'avoir. Ces dimensions viennent justifier la domination des
hommes sur les femmes. Elles ne la remettent pas en cause puisqu'elle est logique. Cette

domination anatomique sera celle qui viendra justifier la différence sociale des corps. Nous

163 Lacoste-Dujardin Camille, Des méres contre des femmes, maternité et patriarcat au Maghreb, édition la
Découverte, Paris, 1985, p.144.

138



renvoyons le lecteur au chapitre 3 de la premiere partie.

1.3. Indépendance féminine : le revers de la médaille

Cela étant dit, lorsque nous abordons le statut de la femme dans la société, c'est le
terme de « complémentarité » qui revient chez les enquété-e-s algérien-ne-s, tandis que le mot
« égalité » est majoritairement employé chez les francaises.

L'explication est claire. Chez les algérien-ne-s interrogé-e-s, 1'égalité hommes/femmes n'existe
pas et n'a pas lieu d'étre. La seule personne qui a mentionné cette égalité est un homme qui a
vécu une grande partie de sa vie en France (et qui se définit comme non-croyant). Nous
pourrions croire qu'il s'agit 1a d'une question intergénérationnelle mais il n'en est rien. La fille
la plus jeune que nous ayons interrogé a 18 ans et pourtant, pour elle, 1'égalité
hommes/femmes n'existe pas. Sur le ton de I'humour, elle a d'abord affirmé que la femme était
« supérieure » a 'homme puis, comme s'il s'agit 1a d'une ineptie, elle a rattrapé ses propos en
disant «non je rigole ». Comme si I'idée elle-méme était ridicule. A plusieurs reprises, le
terme « faiblesse » est associé a la femme car chez elle, les sentiments sont plus forts que la
raison. Elle ne réfléchit donc pas de la méme fagon qu'un homme, parfois méme, elle ne peut
pas prendre une décision sans l'aide de son mari. Chez la femme, la passion l'emporte sur la
raison. En d'autres termes, la femme réfléchit avec son cceur tandis que I'homme réfléchit avec

son cerveau.

«non la femme n'est pas mieux, toujours I'homme est supérieur a la femme, quoi qu'il arrive, ce sera comme ¢a !
Des fois, la femme elle peut pas prendre une décision toute seule, sans son mari, elle peut pas. La femme, elle
sera jamais supérieure parce qu'elle pense avec son ceeur, alors que I'homme pense avec le cerveau, la raison ».

(Linda, 25 ans, kabyle, étudiante, célibataire)

« Ils ne sont pas égaux et ne doivent pas étre égaux. Par exemple, pour les travaux forcés on ne peut pas
demander a une femme, méme I'homme dans sa mentalité, il doit étre plus fort parce que c'est un homme, la
femme est plus faible ».

(Salami, 28 ans, kabyle, surveillante, mariée, 1 enfant)

Le deuxieme extrait d'entretien montre qu'il s'agit 1a d'une question sociale et culturelle. Si
I'homme est supérieur, c'est parce que « dans les mentalités », il doit €tre supérieur. Cette idée

est largement assimilée chez les kabyles que nous avons interrogés (nous faisons 1'hypothese

139



qu'en ville, les moeurs ont changées et continuent de changer progressivement). Si I'homme est
plus fort, c'est parce qu'il est un homme. L'ordre social est régi et organisé selon cette opinion
publique.

A cet égard, puisqu'il est capable de prendre des décisions raisonnables et que cette force
physique et intellectuelle est ancrée dans les mentalités, il est normal qu'il soit dominant. Cette
domination s'inscrit socialement comme une logique.

Pour 1'un des enquété-e-s, avancer qu'il y a « égalité » hommes/femmes est «hypocrite ».
Cette réalité est inexistante, il s'agirait en fait d'un moyen de montrer que les pays sont
«occidentalisés ». Selon lui, les hommes se complaisent dans cette idée de domination. Ainsi,
il est difficile de croire que certains individus masculins voudraient voir la situation évoluer.
Si certains avancent qu'ils sont favorables a cette égalité, c'est qu'ils veulent montrer que leur

mentalité a évoluée mais au fond d'eux-mémes, ils sont en désaccord avec cette idée.

« La femme et 'homme, c'est une rivalité, depuis la nuit des temps, je pense qu'il y a toujours eu une rivalité
[...]. Et les gens qui font... qui... des partisans de ce genre de trucs, homme/femme égalité, je pense que c'est de
I'hypocrisie tout ¢a, les hommes sont un peu hypocrites. »

(Youssef, 36 ans, kabyle, enseignant, mari¢)

En France, bien que le rdle de la femme maitresse de son foyer revienne a plusieurs
reprises dans les entretiens, il n'empéche qu'une équité sexuée est tres largement défendue par
les enquétées. Elles seraient « presque égales », « égales », voire «un degré supérieur » a
I'homme au vu de toutes les taches qu'elles doivent accomplir dans la journée.

Et pourtant, cette tentative d'égalité aurait « pi€gé » les femmes. Une grande majorité d'entre
elles voient les effets pervers de cette égalisation. Bien que les femmes aient fait un énorme
bond dans la société, il n'empéche qu'elles assument encore seules de grandes responsabilités.
Pour les jeunes femmes interrogées, le débat réel a disparu pour laisser place a des combats

entre hommes et femmes qui n'auraient pas lieu d'étre.

«Je dirai piégées, elles ont gagné en indépendance mais elles gardent les mémes travaux, elles ont une vie
active mais elles s'occupent du foyer et il n'y a pas une répartition équitable des tiches et en plus de ca, elles
gagnent toujours moins, trop d'indépendance tue 1'indépendance, mais quand elles demandent quelque-chose
ben on leur dit vous avez voulu votre indépendance. Il faut gérer le foyer, le boulot, la nounou, les courses, le

bien matériel, les vacances, au final t'as 1'impression que 1'homme il sert a rien. »

(Souad, 30 ans, francgaise, célibataire)

140



Pour d'autres, bien que le statut de la femme soit défendu, elles pensent que la France n'est pas

a plaindre en ce qui concerne 1'égalité hommes/femmes.

«[...] je sais que c'est important et tout, c'est pas qu'il y a des choses plus importantes mais il faut penser a
autre chose, et aujourd'hui, surtout en France, 1'égalité filles/garcons va trés bien par rapport a d'autres pays. »

(Nabila, 22 ans, frangaise, étudiante, célibataire)

Les méthodes de certaines féministes sont fortement remises en cause par les enquétées.
Lattitude des Femen'® par exemple, est reconsidérée. Selon les enquétées, la défense d'une
cause ne se fait pas sans pudeur, sans respect de son corps. Bien qu'une petite partie d'entre
elles se définissent comme féministes, elles estiment qu'il y a d'autres moyens d'atteindre un
but. Elles revendiquent déja cette égalité a l'intérieur méme de leur couple, sans pour autant
participer aux manifestations et sans en faire « trop ». Installer une égalité au sein méme de
leur foyer est déja un petit pas qu'elles font : la distribution des taches ménageres, 1'éducation

des enfants, les démarches administratives... elles tentent de trouver un équilibre.

« dans mon couple oui !! je défends une égalité mais apres le reste du monde... Je vais pas aller manifester ou
quoi que ce soit. Apres les féministes qui montrent leurs seins ou quoi que ce soit d'autre c'est vraiment pas mon
truc. C'est pas se dévergonder non plus étre féministe, il y a une certaine pudeur a avoir quand méme, il faut se

respecter un minimum. »

(Lydia, 26 ans, francaise, mariée, 1 enfant)

D'une rive a l'autre, d'un pays a un autre, le statut de la femme est définit différemment. Si en
Kabylie, 1'égalité hommes/femmes ne fait pas partie des mentalités, en France le nouvel ordre
social a été assimilé et notamment a l'intérieur du foyer. Les femmes interrogées se

questionnent aujourd'hui sur les conséquences d'un tel combat...

2. L'homme : ce male dominant

Dans 1'imaginaire collectif, la virilité est synonyme de pouvoir, force, rigueur, énergie,

autorité.

164 P ~ . oye . .
6 Les Femen sont un mouvement féministe crée en 2008 en Ukraine. Les militantes de cette organisation

défendent les droits des femmes et sont connues pour la provocation de leurs actions, souvent seins nus.

141



Abdessamad Dialmy'® distingue trois termes importants quant 2 la compréhension du role de
I'homme dans une société patriarcale. Il discerne d'abord la malitude (doukoura) qui est le fait
d'avoir un pénis. Vient ensuite la masculinité (roujoula) telle qu'elle est définit par le patriarcat

et qui renvoie aux caractéristiques de I'homme :

. qualités morales (parole/honneur...)

. qualités sociales (sens des responsabilités, protection de la famille)

. qualités politiques (sens du commandement, exercice du pouvoir sur les femmes et les
enfants)

° qualités sexuelles (virilité)

La virilité serait donc 1'une des caractéristiques principales de la masculinité. Elle devient

l'instrument par lequel I'hnomme domine la femme.

2.1. La domination masculine

Le travail de virilisation est appliqué aux jeunes garcons des leur plus jeune age. Ils
sont dépouillés de tout ce qui peut rester en eux de féminin.
A cet égard, Bourdieu, dans son travail sur les sociétés kabyles, avance les propos suivants :
«Les divisions constitutives de l'ordre social, et plus précisément les rapports sociaux de
domination et d'exploitation sont institués entre les genres et s'inscrivent aussi
progressivement dans deux classes dhabitus différentes sous forme d'hexis corporelles
opposées et complémentaires et de principe de vision et de division qui conduisent a classer
toutes choses du monde et toutes les pratiques selon les distinctions réductibles a 1'opposition
166

entre le masculin et le féminin »

Comment reconnait-on un homme en Kabylie ?

. L'ordre social est maintenu grace a cette domination masculine
« 8i un homme ne prend pas a ceeur son role d'homme, il va y avoir un déséquilibre dans la
famille, dans la société »

(Chawouche, 38ans, kabyle, doctorant, marié).

. Afin que la femme se sente plus faible que I'homme, il faut que ce dernier fasse

165 Dialmy Abdessamad, (juin 2013), Pour une virilité non dominatrice, 1lli, en ligne : http://dialmy.over-

blog.com/article-pour-une-virilite-non-dominatrice-118325716.html, consulté le 04/08/2016
142




apparaitre, au mieux, son coté masculin
« il est plus fort que la femme, sinon on pourrait pas se sentir faible, il faut que I'homme soit
fort, pour que la femme se sente faible, s'il n'est pas fort alors elle ne se sent pas comme une
femme, si 'homme te laisse faire ce que tu veux, alors ce n'est pas un homme, s'il te dit
toujours oui, c'est pas un homme, tu te lasses vite »

(Salami, 28 ans, kabyle, surveillante, mari€e, 1 enfant)

« pour moi, I'homme masculin est celui qui va faire sortir ma féminité »

(Widad, 40 ans, kabyle, conseillere d'orientation, mariée, 3 enfants)

. Sa masculinité se verra donc d'abord par la facon dont il marche, la fagcon dont il se
tient et la portée de sa voix
« Mais un homme ca se voit physiquement déja »

(Karima, 35 ans, kabyle, psychologue, célibataire)

. I sera ensuite celui qui protege. Il doit protéger sa femme, ses enfants mais aussi, en
tant que frere, ses sceurs. Si une présence masculine est prouvée a l'intérieur d'un foyer, la
femme aura moins de chance de se faire importuner. L'homme est une figure protectrice.
« L'homme, si tu veux, si tu as un homme a la maison, il sera ton protecteur, tu n'auras pas a
avoir peur, les gens vont pas parler de toi, c'est lui qui va te protéger a l'extérieur. Tu n'auras
pas peur, et mon amie divorcée, elle peut compter sur ses freres, méme les gens qui veulent lui
faire quelque chose, elle va en parler a son frere, il va la défendre, ¢a reste dans 1'éducation
algérienne »

(Fati, 42 ans, surveillante, mariée, 2 enfants)

o Mais il fait aussi figure d'autorité sur les femmes et les enfants
« 1l sera toujours au dessus de la femme » (souligné par nous)

(Khalida, 18 ans, lycéenne, célibataire)

«le role de la femme est plus important que celui de I'homme »

(Salami, 28 ans, surveillante, mariée, 1 enfant)

166 Bourdieu Pierre, La domination masculine, Le Seuil, 1998, p.36

143



« la masculinité dans la société algérienne, c'est la supériorité de I'homme sur la femme »

(Fati, 42 ans, kabyle, surveillante, mariée, 2 enfants)

L'adverbe « toujours », que nous avons souligné plus haut, employé par Khalida montre bien
que cette norme est ancrée dans les mentalités et assimilée par les individus. La jeune fille

appuie sur la permanence et la pérennité de la situation.

. Son role est aussi déterminant dans la prise de décisions importantes
«dans notre société, c'est lui qui dépense, c'est lui qui travaille, c'est lui qui prend les
décisions, les difficultés de la vie, c'est lui qui les affronte »

(Fourali, 39 ans, kabyle, infirmier, marié)

«c'est a lui de prendre des décisions sérieuses »

(Sami, 28 ans, kabyle, conseiller d'orientation, marié).

Lorsque nous interrogeons les individus sur la place de 'homme, l'influence de la
société est largement mise en avant dans le role que chacun doit tenir. La relation entre le
groupe et les individus qui le composent est tres forte et tres influente. Le comportement des
individus, c'est-a-dire ses manieres de faire, de penser et d'agir sont largement dépendantes de
la société dans laquelle ils vivent. Dans les sociétés traditionnelles, cette dépendance est plus
visible dans la construction de l'identité sociale. A travers les entretiens et notamment sur
cette question de la domination masculine, cette dépendance est facilement perceptible a
travers les propos des individus interrogés. Sur les seize entretiens que nous avons réalisés en
Algérie, douze enquété-e-s ont répondu a la question relative a la domination masculine. Sur
ces douze réponses, neuf personnes ont répondu en incluant le groupe dans leur témoignage.
Ainsi, nous retrouverons des termes tels que : « dans la société algérienne », « chez nous, les
kabyles », « 1'éducation algérienne », « dans notre culture », « dans notre société » (expression
utilisée 6 fois), «la spécificité des kabyles », «c'est dans nos mentalités ». Les individus
pensent en fonction du groupe auquel ils appartiennent. En d'autres termes, derriere ces
désignations, se cache un ensemble de significations et d'identifications qui vont définir la
construction de la masculinité. 1l s'agit de mettre en avant la spécificité de 1'organisation
patriarcale.

Autrement dit, ils doivent se conformer a cette norme qui maintient I'ordre social. Ce modele

144



de conduite, tous les individus doivent le suivre s'ils ne veulent pas étre considérés comme
«déviants ». Si un homme n'impose pas sa domination dans la famille, sa virilité, voire sa
malitude sera remise en question par le groupe. Et dans le méme sens, si la femme décide de
ne pas se conformer au modele social dominant, elle sera considérée déviante. Le groupe la
jugera alors comme trop « occidentalisée », I'accusant de vouloir imiter un groupe social
auquel elle n'appartient pas, un groupe social dans lequel les individus ne partagent pas les
mémes valeurs et la méme culture. En ce sens, elle sera accusée de trahir ses parents, sa
famille, son village, sa culture et sa religion. Afin d'éviter d'étre completement rejetée, elle se
plie aux exigences sociales. En Kabylie, ce systeme social est bien assimilé, par les adultes

mais aussi par les plus jeunes. Il se transmet par I'éducation.

2.2. Une représentation mitigée : le discours des enquétées francaises

En France, 'homme est toujours considéré comme le pilier de la maison. Chez les
femmes francaises interrogées, il est celui qui doit subvenir aux besoins de sa famille, qui doit
la protéger et qui doit travailler. Cette condition du travail revient chez toutes les enquétées
hormis chez deux d'entre elles qui considerent qu'un homme au foyer n'est pas dérangeant.
Bien au contraire, si leur salaire leur permet d'assurer les besoins du foyer, elles préferent que
leur mari s'occupe des enfants et gere leur éducation.

Au contraire des enquétées algériennes qui étaient unanimes sur le role de chacun, les
francaises se départagent en fonction de leur attachement a la tradition ou leur degré de
religiosité'®’. Nous formulons I'hypothése selon laquelle plus une personne est pratiquante,
plus les roles genrés sont déterminés. Ainsi, dans l'analyse des entretiens, nous avons pu faire
émerger trois catégories distinctes quant au role de I'hnomme dans la société. Comme nous
I'avons précisé dans la premiere partie, ces catégories ne sont pas figées, elles nous permettent
simplement de mieux comprendre l'organisation sociale et familiale a I’ceuvre au sein des
familles. Ces catégories naissent du degré de pratique de chaque femme ou/et de l'attachement
a la tradition.

Pour la premiere catégorie, pratiquante et tres pratiquante, I'homme est dans 1'obligation d'aller

travailler, c'est son rdle, il doit subvenir aux besoins de sa famille. On retrouve des femmes

1 . 2 . . C e e, . .. .
67 Nous sommes conscients que nous ne pouvons déterminer le degré de religiosité des individus. La foi

religieuse est personnelle mais certains indices nous permettent de faire des suppositions. Nous nous appuyons
par exemple sur la maniere de penser de la personne, la facon de se vétir, la pratique (si la personne prie ou non,
si elle jeline, si elle est voilée). Tous ces éléments nous permettent de faire des typologies. En aucun cas, nous

145



qui ont un rapport tres littéraliste aux textes, adeptes d'un Islam rigoriste. Dans le discours de
ces jeunes femmes, nous retrouvons la supériorité masculine que nous avons relevée chez les
algériennes. En dépit de 1'évolution de la société et des multiples débats sur le genre, celles-ci
pensent que 'homme est 1égerement supérieur a la femme. Bien que cette supériorité ne soit

pas aussi formelle que chez les algériennes, elle reste tout de méme visible et bien présente.

« Il est le pilier de la maison, dans la téte des gens, 'homme est toujours le pilier de la maison, pour moi,
I'homme est toujours per¢u comme celui qui a le plus grand role. Sans rabaisser la femme, mais je mets 'homme
toujours un peu plus supérieur quand méme. Rien qu'au niveau de la force. [...] Moi mon mari il me dit va
travailler et moi je reste a la maison je lui dis non direct. Pour moi un homme doit travailler. C'est comme ¢a ! »

(Nabila, 19 ans, frangaise, étudiante, célibataire)

Chez la deuxieme catégorie de femmes interrogées, nous retrouverons un discours tres
occidental, proches d'un Islam plus progressiste, avec une valorisation du travail de la femme
et un partage des taches équitable. Dans cette catégorie, le choix de la femme au foyer est
remis en cause et le travail rémunéré est largement proné par celles-ci. Ces femmes
considerent que le travail de la femme est une chance et un moyen d'étre libre. Une grande

majorité des femmes interrogées se retrouvent dans cette catégorie.

«Ben je pense que le role de 'homme, il a évolué aussi mine de rien. Avant, 'homme il rentrait a la maison et se
posait comme un pacha et aujourd'hui il doit quand méme s'occuper de ses enfants et aider un peu aux tiches
ménageres. C'est tout 50/50 maintenant. »

(Lydia, 26 ans, francgaise, commerciale, mariée, 2 enfants)

Dans la derniere catégorie, nous retrouvons une vision tres « moderne »1%8 de I'homme. Bien
qu'elles ne soient que deux a partager cette vision, il n'empéche qu'elle révele une génération
de jeunes filles qui ont totalement assimilé les changements sociaux. Pour ces dernieres, il
n'est absolument pas dérangeant qu'un homme soit au foyer pendant que sa femme travaille et
gere les besoins de la famille. Selon elles, il n'y a plus de rdles prédéterminés aujourd’hui. Les
fonctions de chacun s'organisent en fonction du salaire le plus élevé et de l'importance du

statut professionnel des conjoints. La problématique homme/femme ne se pose pas. Cette idée

sommes 1a pour évaluer le degré de foi d'une personne. ) ' . .

Le terme de « modernité » est utilisé ici pour des raisons de clarté mais nous sommes conscients qu'il est
a manier avec précautions. Si nous reprenons les propos d'Hervé Flanquart (Croyances et valeurs chez les jeunes
maghrébins, édition Complexe, 2003, p.16), la modernité par définition s'oppose a la tradition. Elle se reconnait
principalement par quatre traits : le développement de 1'individualisme, le fait que les pratiques religieuses
releévent de la sphere privée dans un état laique, I'émancipation sexuelle, financiere et matrimoniale de la femme

146



d'homme au foyer ferait sourire les enquétées algériennes. Elle n'est pas envisageable.

«on vit dans une génération ol les hommes peuvent vivre au foyer donc il faut s'y faire et ¢ca me dérangerait pas
si mon travail me permet d'avoir une bonne situation. »

(Kaissa, 22 ans, frangaise, étudiante, en couple)

Si leurs avis divergent sur le role que 'homme doit tenir dans la société, elles sont unanimes

sur le fait que la virilité a disparu pour laisser place a des hommes « trop féminisés ».

2.3. La remise en cause de la virilité ou la critique de la métrosexualité

Toutes les femmes interrogées sont d'accord : un homme, c'est celui qui est viril, qui
est masculin, qui est fort, un peu négligé mais pas trop. Elles critiquent ces hommes nouveaux
qui prennent soin de leur apparence au moins autant qu'une femme si ce n'est plus. Ces
nouveaux types dhommes qui sont plus communément appelés les « métrosexuels ».

«Le terme métrosexuel est apparu dans les années 1990 pour définir 'homme urbain et
branché qui ne se sent pas moins masculin parce qu'il consacre temps et argent a prendre soin
de lui et a améliorer son image et son style de vie. Le métrosexuel n'est ni homosexuel, ni
androgyne. Il se considere comme un étre viril qui remet en question les valeurs masculines
conventionnelles en adoptant un nouveau style de vie branché qui s'exprime par le soin
apporté a son apparence, a son alimentation, a ses vétements et a sa force physique 169,

Cette métrosexualité est largement remise en cause et critiquée, surtout par les jeunes filles.
Pour ces dernieres, la virilité d'un homme doit se voir physiquement. Elles ne s'opposent pas a

I'homme qui prend soin de lui s'il ne dépasse pas « les limites ». Toutes, sans exception, nous

ont fait part de leur avis, sans que nous les questionnions a ce sujet.

« La masculinité c'est la virilit€. Comme nos peres. Pas forcément tout le temps suivre la mode, genre pas faire
des coupes longues, pas s'épiler les sourcils, pas prendre de sacs & main. Un homme c'est un je m'en foutiste un
peu. S'il a envie de se mettre du gel ou quoi ben voila mais qu'il en fasse pas trop quoi. »

(Kaissa, 22 ans, frangaise, étudiante, en couple)

« Mais ¢a se perd en fait cette masculinité. La femme doit étre coquette, prendre soin d'elle et aujourd'hui,

et enfin 'omniprésence du changement en ce qui concerne la science et la technique).
Joubert Clément, « Messieurs, cessez de piger dans les produits cosmétiques de votre conjointe »,
Gestion 4/2015 (Vol.40), p.82-85, en ligne, consulté le 04/08/2016, www.cairn.info/revue-gestion-2015- 4-

page82.htm

147



ussi coquet que les femmes, ils sont devenus féminines. Peut-&tre un peu moins chez nous, on le
voit moins chez les musulmans ol les hommes montrent qu'ils sont des hommes. »

(Sabrina, 36 ans, francaise, assistante commerciale, mariée, 2 enfants)

Dans le deuxieme extrait sélectionné, la jeune femme précise que ce phénomene de
« féminisation » est moins présent chez les musulmans. Peut-&tre cela s'explique-t-il par le fait
que cette « féminisation » de 'homme est fermement condamnée par I'Islam. Les hommes ne
doivent pas imiter les femmes dans leurs vétements, leur facon de marcher, de parler, de se
parer et inversement. Les hommes qui cherchent a ressembler aux femmes sont d'ailleurs
maudits par Dieu, selon les propos du Prophete. Lorsqu'une personne est maudite par Dieu,
elle perd sa place au Paradis. Dans cette logique, la soie et l'or sont strictement interdits aux
hommes dans I'Islam, ce sont la des parures réservées aux femmes. Elles 1'embellissent. L'or et
la soie sont une marque de féminité. Ainsi tout objet, tout comportement, voire tout sentiment
qui entraine 'homme vers une éventuelle féminisation est interdit.

Une féminité trop prononcée menerait I'homme vers I'homosexualité, elle aussi fermement
condamnée, comme nous le verrons dans un prochain chapitre.

Cette virilité pronée par les enquétées de culture arabo-islamique est en lien direct avec la
sexualité et la représentation qu'elles en ont.

Cependant la représentation qui est construite de part et d'autre de la Méditerranée est tres
différente. En Kabylie, c'est une virilité trés traditionnelle qui est pronée, une virilité
dominatrice. C'est une virilité qui rime avec une domination masculine trés importante, un
instrument sexuel et social que 1'homme utilise dans ses propres intéréts, dans le but de
pérenniser son statut social dominant que la femme semble avoir totalement assimilé et
accepté. Une virilité qui place la femme dans une position inférieure qu'elle juge confortable
et rassurante. Une virilité « kabyle » comme elles 1'ont si bien dit, qui maintient un ordre
social patriarcal. Une virilité qui semble s'étre implantée culturellement et socialement, et qui
émerge dans les mentalités des jeunes filles qui estiment que cette situation sociale était, est et
restera ancrée encore bien longtemps.

En France, la virilité semble plus « moderne ». Si les femmes francaises de culture
arabo-islamique pronent encore la virilité masculine, elle va de pair avec un partage équitable
des taches, une émancipation féminine et une égalité de genres. La virilit€é masculine mise en
avant par ces jeunes femmes est d'ordre physique, voire d'ordre sexuelle. Cette virilité, si I'on

analyse les propos des enquétées, rime avec une puissance sexuelle qui est propre a I'homme.

148



Une puissance sexuelle qui est dans leur intérét, qui éveille leur désir mais qui ne change en
rien leur position sociale et leur role de femme. Elles vantent une virilité qui n'engendre pas
une domination masculine.

Et nous verrons comment, par la suite, les meres de garcon mettent en place des stratégies, en
leur autorisant parfois ce qui est proscrit par la religion, et qu'elles interdisent a leurs filles afin
qu'ils ne perdent en rien de cette virilité. Une virilité si chere a leurs yeux, et qui permet au

jeune homme de devenir un « vrai » homme, tel qu'elles le congoivent.

3. La mixité comme degré de mesure de la modernité sociale

La question de la mixité est bien documentée par les savants musulmans et demeure un
sujet tres houleux pour la communauté arabo-islamique. La mixité hommes / femmes est-elle
permise ? Quelles en sont ses conditions ?

On entend par mixité hommes / femmes, dans 1'[slam, celle des personnes considérées comme
étrangeres du point de vue religieux, c'est-a-dire qu'il n'y a pas de relation de parenté entre
elles. En d'autres termes, deux personnes sont considérées étrangeres si elles peuvent se
marier. Par exemple, si un homme se trouve en présence de sa niece, leur présence dans une
méme piece est licite. En revanche, si deux cousins (sous-entendu une fille et un garcon) se
trouvent dans une méme piece, leur présence est considérée illicite sauf si la femme se trouve
en présence de ce qu'on appelle un mahram, c'est-a-dire une personne licite pour elle (qui ne
peut pas se marier avec elle). Ainsi, elle peut se trouver dans une piece avec son oncle et son
cousin, sa présence ne sera pas illicite.

Deux groupes bien distincts se forment sur cette question. Pour un certains nombres d'entre
eux, la mixité est formellement interdite et mene directement vers la fornication et 1'adultere.
D'autres la tolerent mais avec des situations a respecter. Cette divergence est principalement
due 2 une approche différente des textes scripturaires. Le conseil européen de la Fatwa'™
énumere les conditions suivantes :

. Une femme et un homme ne doivent pas s'isoler a l'abri des regards. Les enquété-e-s
citent le propos prophétique suivant : « I'homme ne s'isole pas avec une femme sans que Satan

soit leur troisieme ». En d'autres termes, si un homme et une femme se retrouvent seuls dans

170 Conseil européen de la Fatwa, La mixité dans I'Islam, [en ligne], consulté le 08 septembre 2016

149



une piece, ils seront plus facilement tentés a cause de la présence de Satan. Ainsi cet isolement
peut amener a la fornication ou a l'adultere. Satan, tentateur par excellence, est a 1'origine du
bannissement d'Adam et Eve du Paradis. Dans l'histoire coranique, c'est lui qui les incite a
manger de l'arbre défendu, assurant a Adam et Eve 1'éternité.

. La femme et 1'homme, s'ils se retrouvent ensemble, doivent éviter les contacts
physiques et tre habillés de maniere décente afin d'éviter la provocation et la tentation.

. IIs doivent, tous deux, faire preuve de pudeur dans leurs gestes et dans leurs paroles

pour ne pas susciter les passions.

Tou-te-s les enquété-e-s connaissent la position de 1'Islam en ce qui concerne la mixité, mais
ils savent aussi qu'aujourd'hui, ils ne peuvent plus y échapper. Leurs propos sont cependant
tres révélateurs en ce qui concerne leur représentation de la pratique religieuse.

Deux enquété-e-s seulement ont affirmé que la mixité était interdite et qu'il fallait s'en
€loigner pour éviter toute tentation. Pour tous les autres, il existe une «bonne » et une
« mauvaise » mixité.

La « bonne » mixité permet un échange entre les hommes et les femmes qui n'est pas
négligeable puisqu'il permet le partage des connaissances et des expériences de chacun. Une
femme n'aura pas le méme avis qu'un homme sur une question et vice-versa. C'est un échange
qu'il juge intéressant et important.

La mixité évite aussi la frustration des individus. Reprenons I'exemple d'un enquété,
Chawouche, doctorant, qui a mené une recherche sur le sujet dans les deux universités
différentes et qui nous expose ses résultats lors de I'entretien.

L'université de Bejaia, dans la grande Kabylie, est mixte. Des couples se forment ici et 1a, les
étudiant-e-s discutent, flirtent, plaisantent mais toujours avec une certaine distance physique.
L'internat ferme ses portes a minuit. Ils ont donc le temps de travailler a la bibliotheque, de
sortir, et de rentrer sans étre pressés par le temps.

L'université de Bouira, située elle aussi en Kabylie, est non mixte. La police des moeurs
interdit fermement aux filles et aux garcons de se mélanger. Si les agents (ou la police des
meeurs) surprennent un couple, ils vérifient leurs papiers et s'ils ne sont pas mariés,
convoquent le pere qui devra payer une amende. Cette convocation entraine trés souvent la
déscolarisation de la jeune fille qui deviendra un déshonneur pour sa famille. Les portes de

l'internat ferment a 18h pour les filles. Elles se doivent donc de rentrer tot si elles ne veulent

http://e-cfr.org/ar/?s=mixit%C3%A9

150



pas passer la nuit dehors.

Et pourtant, 'enquété affirme que la virginité des jeunes filles est 5 a 6 fois mieux conservée a
Bejaia qu'a Bouira pour deux raisons principalement. A Bejaia, les étudiants sont moins
frustrés, ils ont 1'habitude de rester ensemble la journée alors qu'a Bouira, des que les garcons
voient une fille, «ils deviennent fous, et ne savent plus se tenir ». La deuxiéme raison tient a
la fermeture du portail. A Bouira, les filles sont souvent prises par le temps et se trouvent
retenues dehors sans savoir ol dormir. Les garcons profitent souvent de cette occasion pour
accueillir les jeunes filles a leur appartement ou dans leur chambre universitaire, en évitant la
police des mceurs. Ils leur proposent un abri ou dormir et profitent d'elles ensuite. L'enquété
déclare qu'il y a 5 fois plus de grossesse hors mariage a Bouira qu'a Bejaia.

L'enquété est donc convaincu que la mixité est une bonne maniere de se préserver.

Mais la mixité peut devenir « mauvaise » si elle n'est pas encadrée par des regles. Le
mot « limite » a été employ€ trente fois sur la totalité des entretiens concernant la mixité. Ces
limites renvoient principalement a la sexualité ou en tout cas a tout ce qui s'y rapproche de
pres ou de loin. D'abord dans les paroles puisque la mixité peut devenir « dangereuse »
(Nabila, 20 ans, étudiante) si les individus ne font pas attention a ce qu'ils disent, s'ils tiennent
des propos obscenes ou si la discussion se dégrade. Dans les entretiens féminins, les hommes
sont souvent accusés d'avoir «l'esprit mal placé » ou «d'avoir de mauvaises pensées »
lorsqu'ils discutent avec une femme. Ainsi, elles disent choisir les hommes avec qui elles
discutent, ceux qui auront une conversation respectueuse et qui ne dévieront pas sur des sujets
«tabous ». La pudeur et le respect sont les deux points importants dans une conversation

mixte.

«Ilya des hommes, si tu parles trop avec eux, ils pensent que tu as des arrieres pensées en fait, pour en revenir
a ton sujet, il y a toujours la sexualité qui trotte dans leur téte, si tu parles trop avec eux, ils pensent que tu les
cherches, et que tu veux du sexe avec eux en fait. Mais si tu mets des limites, tu sais ol t'arréter, moi je parle
bien avec eux au travail mais je sais ol sont mes limites, je sais ou je dois m'arréter, et ce que je peux dire et ce
que je peux pas dire en fait. »

(Salami, 28 ans, kabyle, surveillante, mariée, 1 enfant)

N

Les limites a ne pas franchir sont aussi d'ordre physique. Au travail par exemple, les
salutations doivent se faire oralement. Les hommes et les femmes ne doivent ni se serrer la

main, ni se faire la bise.

151



« Moi ot je travaille, ¢a fait 14 ans que je travaille la-bas, il y a de la mixité, je parle avec des hommes, mais

sans plus, je leur dis bonjour, ni je leur sers la main ou quoi, on parle mais de loin, il n'y a pas de toucher

physique [...] »

(Widad, 40 ans, kabyle, conseillere d'orientation, mariée)

Cette mixité peut aussi nuire a la réputation de la jeune fille. Si elle dépasse le cadre de la
relation professionnelle, I'hnonneur de la femme et de sa famille peut étre remis en question. Si
un de ses proches la voit en compagnie de garcons, sa famille sera alertée et elle devra mettre

un terme a ses études ou son travail (ce cas a été mentionné en Kabylie et non en France).

« Et par rapport a ma famille, ils savent comment ils m'ont éduquée, ils savent que je vais rien faire de mal, mais
les gens autour, ils vont parler, méme si je m'en fous, par rapport a ma famille, j'aurais pas envie que les gens
parlent de moi et me fassent une réputation pour rien. »

(Karima, 35 ans, kabyle, psychologue, célibataire)

Lors des entretiens, le propos d'un enquété a particuliecrement attiré notre attention. Avant de
répondre a notre question sur la mixité, il a d'abord pensé a 1'image qu'il allait renvoyer s'il
s'opposait a celle-ci: «je sais pas, si je réponds que je suis contre, vous allez dire que les
algériens sont arriérés » (rire). Bien qu'il ait avancé ces propos sur le ton de 'humour, il
n'empéche que la mixité est appréhendée ici comme un moyen de mesure de la modernité des
individus. S'il répond qu'il est contre la mixité, I'image qu'il va renvoyer sera celle de
quelqu'un qui est tres traditionnel, et donc opposé€ a la modernité. L'adhésion a la mixité
homme/femme est appréhendée comme une mesure importante de la modernité et du
développement de la société, un révélateur de la modernisation des individus qui la
composent.

Cela étant dit, terminons notre analyse en reprenant les propos d'une enquétée sur le lien entre
la mixité et 1'obligation du voile. La religion musulmane est entourée de prescriptions sur le
comportement que les hommes et les femmes doivent adopter lorsqu'ils se rencontrent. Ainsi,
elle affirme que si la mixité avait été interdite, le voile n'aurait plus lieu d'étre. Si la femme

doit se voiler, c'est qu'elle est censée se confronter a la présence masculine.

«Puisque Dieu a imposé le hidjab a la femme, c'est parce qu'il va y avoir de la mixité. Il dit de ne pas serrer la
main, de ne pas rigoler a haute voix, parce que c'est logique que la femme travaille a I'extérieur, si c'était pas le

cas, la religion n'aurait pas imposé ces limites. Sinon ¢a sert a quoi qu'on se voile si les femmes d'un coté, les

152



hommes de l'autre, il n'y aurait aucune utilité. »

(Dahbia, 40 ans, kabyle, conseillere d'orientation, mariée, 3 enfants)

Les enquétées algériennes et frangaises partagent le méme avis sur cette question de la mixité,
sauf celles qui sont treés pratiquantes, qui entretiennent une lecture littéraliste des textes

scripturaires et qui jugent que la mixité est interdite.

153



Chapitre 5 : le rapport au corps : une vision

sociale et culturelle

1. La tenue vestimentaire

En matiere de tenue vestimentaire, il existe des codes, des normes propres a chaque
société et chaque culture qui vont tenir lieu de principe d'affirmation. Par la tenue
vestimentaire, les individus vont tenter de se distinguer en utilisant des signaux. La tenue
vestimentaire exprime parfois des valeurs socialement déterminées. Le vétement qui nous
intéresse ici, et qui est majoritairement présent en Kabylie, est le voile, plus communément
appelé le «hidjab ». Ce voile, est en lien direct avec la sexualité des individus, et la
représentation du corps de la femme dans la société.

La définition du mot « hidjab » selon la majorité des dictionnaires de langue arabe, est une
sorte « d'écran ou de tissu placé devant un €tre ou d'un objet afin de les soustraire a la vue ».
Le terme hidjab est socialement employé pour désigner le voilement d'une personnem.

Dans ce chapitre, nous aimerions connaitre les raisons implicites qui poussent la femme a se

voiler et qui contrebalancent les raisons explicites qui 1'instituent.
1.1. Voile et sexualité

Avant de voir comment le voile et la sexualité sont associés, définissons d'abord ce
qu'est le voile et a quoi il sert selon la religion musulmane. La plupart des savants musulmans
affirment que le voile est une obligation dans la religion musulmane. Ils s'appuient sur le
Coran et notamment sur les versets suivants : « O Prophete ! Dis a tes épouses,  tes filles et
aux femmes de ta communauté de ramener sur elles leur grand voile, elles en seront plus vite
reconnues et éviteront d'étre offensées. Dieu est Pardonneur et Miséricordieux » (sourate 33,

verset 59), « Dis aux croyantes de baisser leur regard, de garder leur chasteté, et de montrer de

1 Chebel Malek, L'esprit de Sérail, Paris, Payot, 1995.
154



leurs atours que ce qui en parait et qu'elles rabattent leur voile sur leur poitrine, et qu'elles ne
montrent leurs atours qu'a leur mari, a leur pere, ou au pere de leur mari, ou a leurs fils ou aux
fils de leur mari, ou a leurs fréres ou aux fils de leurs fréres, ou aux fils de leurs sceurs, ou aux
femmes musulmanes [...] » (sourate 24, verset 31).

Concernant le voile, les avis divergent selon les savants. Une minorité affirme que le visage et

les mains doivent étre couverts mais il ne s'agit pas la de l'avis de la majorité.

En revanche, ce voile doit respecter certaines conditions'”? :

. il doit couvrir tout le corps (sauf le visage et les mains)

. il ne doit pas étre transparent afin de ne pas laisser la peau apparaitre
. il ne doit pas étre moulant afin de ne pas laisser les formes apparaitre
. il ne doit pas attirer le regard

° il ne doit pas étre parfumé (selon certains savants)

. il ne doit pas ressembler aux vétements des hommes

. il ne doit pas ressembler aux vétements des autres confessions

. il n'est pas un accessoire de mode

Ainsi, apres avoir listé les conditions du voile dans 1'Islam, voyons en quoi il est un symbole
en lien avec la sexualité et plus précisément la sensualité et 1'érotisme féminin. Comme nous
venons de le préciser, le voile sert donc dans un premier temps a se faire reconnaitre par les
autres. Lors des premieres révélations sur le voile, les musulmanes, pour se définir comme
telles, devaient rabattre sur elles leur voile afin de se différencier de celles qui ne 1'étaient pas.
De fait, une distinction claire était faite entre les croyantes musulmanes et les non-croyantes
ou les femmes d'une autre confession. Sa deuxieme fonction, est en lien avec le rapport a
I'homme. Il est un vétement qui a pour fonction de ne pas attirer sur elle le regard désirant de
I'homme.

Malek Chebel'”, associe symboliquement le voile islamique a I'hnymen qui doit étre préservé
par la jeune fille jusqu'au mariage. Selon lui, la valeur sexuelle du voile est une évidence au
regard de la réalité dans laquelle il surgit. Cet univers décrete qu'une jeune fille bien éduquée
et issue de bonne famille n'est plus vierge si elle ne porte pas le voile. Dans ce contexte, se

dévoiler équivaut a une indignité sociale et jette une ombre désastreuse sur elle et sur sa

172

Les conditions citées ici sont des interprétations de certains savants et non issues des textes scripturaires. En
effet, certains interprétations de savants jugés plus « progressistes » ne sont pas reconnus (notamment sur les
couleurs et le parfum. Dans certains cultures, asiatiques ou africaines par exemple, les voiles et les habits sont
trés colorés et 1'Islam s'acculture et ne 1'interdit pas...).

173 Chebel Malek, L'esprit de sérail, Paris, Payot, 1985, p.120

155



famille.

Aujourd'hui la question posée par la majorité des sociologues étudiant la thématique du voile
est de savoir s'il s'agit réellement d'un choix adopté et librement accepté par la femme
musulmane ou s'il est objet de servitude, imposé par le pere, le frere ou le mari. Au Maghreb
comme en France, le voile est objet de polémique bien qu'il ne soit pas représenté de la méme
facon. Dans les pays arabes, une partie des femmes révent de le retirer car il est le symbole de
leur oppression quotidienne et d'une trop grande division sexuée. En France, (bien que ces cas
existent encore bien qu'il ne concerne qu'une petite minorité), les femmes, au contraire,
défendent cette liberté de se vétir librement, voilées ou non. Elles se battent contre les
préjugés qui existent autour de ce vétement et qui les coupent parfois d'une vie sociale
normale.

Ainsi, la représentation du voile participe a la construction sociale des roles sexués. La société
dans laquelle nous vivons construit les identités de chacun et détermine aussi et surtout les
choix que nous faisons. Nous verrons avec les enquétées francaises que le port du voile est un
véritable processus identitaire et que le choix de le porter ou non se fait en fonction du climat
social qui regne. Plus le climat sera hostile a I'Islam, plus le choix sera difficile a assumer et
donc plus le pas sera difficile a franchir. La société détermine le choix de ces femmes.

Cette problématique du voile est tres symbolique car elle remet en cause la bataille de 1'égalité
hommes/femmes dans l'espace public. Historiquement, en France, il signifie la présence de la
femme dans l'espace public. Ainsi, s'en libérer serait symboliquement se libérer de cette image

de la femme au foyer et objet de plaisir.

1.2. Une représentation traditionnelle du voile

Le voile est traditionnellement vu comme un moyen de cacher les formes féminines
qui risquent de déstabiliser les hommes, de les exciter. La femme non voilée est méme parfois
percue comme un « dérangement » pour la gent masculine chez qui elle suscite des fantasmes

qu'ils ne peuvent pas concrétiser.

« Pour nous, pour moi, le hidjab, c'est une tradition, quelque chose de bon. Chez nous, méme le beau-peére ne
peut pas voir les cheveux de sa belle-fille. [...] un vieux, il a dit avant nous, juste le fait de voir la femme kabyle,
elle leve juste un peu sa jupe, tu vois un peu sa jambe, ¢a I'excite, juste ¢a !!! ca reste rare et il arrive le soir
chez lui, il veut voir sa femme. [...] imagine une femme elle travaille dans une administration avec le mini (sous-

entendu mini-jupe) sans hidjab, elle excite, elle dérange les autres, elle travaille pas ».

156



(Chawouche, 38 ans, kabyle doctorant, marié)

On décele dans le discours de 1'enquété un grand manque de confiance en la femme mais aussi
et surtout en I'homme, €tre sexuellement faible. S'il est « excité », c'est principalement a cause
de la femme qui ne sait pas se «tenir ». Elle n'adopte pas la bonne tenue vestimentaire, et
attire volontairement le regard masculin. Ainsi, le voile est vu comme un moyen de se
protéger et de protéger la société toute entiere car une femme qui s'exhibe engendre un vrai
désordre social. Il est un moyen de contrdler le corps de la femme, un contrdle principalement
masculin.

En Algérie, le voile est traditionnellement revétu par les jeunes filles a 1'adolescence. En
fonction du climat familial dans lequel elle vit (présence de freres), ce vétement sera adopté
plus ou moins tot.

Il faut préciser que le contexte social algérien est tres hostile a la femme. Une femme, seule,
ou accompagnée d'autres jeunes filles, sans présence masculine, sera directement abordée
sifflée voire insultée par les hommes. Selon les propos des enquétées, et 'expérience que nous
avons pu avoir sur place, une sortie est un véritable parcours du combattant. En Kabylie, les
hommes sont symboliquement appelés «les loups » ou «les affamés » en raison de leur
maniere de regarder les femmes et de les interpeller dans la rue. Ainsi, certaines jeunes
femmes craignent de passer dans les rues en raison de «ces loups qui sont a l'affat de la
moindre femme qui passe pour pouvoir la draguer ». Il faut savoir que 'ambiance sociale qui
régne en Algérie, du moins en Kabylie demeure des plus pesantes pour une femme. Etant
donné les conditions de chdmage, une grande majorité des jeunes algériens ne travaillent pas
et retardent ainsi 1'dge au mariage (étant donné les difficultés a financer un mariage et les
femmes, ayant de plus en plus acces au monde du travail, n'acceptent plus dhommes qui n'ont
pas un minimum de ressources financieres). Les relations sexuelles sont donc de plus en plus
retardées (ou dérivées) et ils ne manquent pas de saisir la moindre occasion qui se présente
pour interpeller une femme qui serait susceptible de répondre a leurs avances. Ainsi, selon les
propos rapportés par les enquété-e-s, une femme voilée, bien qu'elle soit aussi au cceur de
l'attention masculine, suscitera plus de respect et aura moins de chance d'étre « draguée » ou
« insultée » par un homme. En Kabylie, une femme qui ne se voile pas est considérée comme
«séductrice», voulant attirer le regard des hommes sur elle, et désirant toujours plaire. Le voile

est donc un moyen de se protéger de ce regard qui fait de la femme un véritable objet sexuel.

157



«L: Je vais te donner un exemple. Une fille qui est voilée, les gens ne la provoquent pas a I'extérieur, ils ont
plus de respect pour une fille voilée. Au contraire, si une fille n'est pas voilée, qu'elle a un pantalon bien serré,
les cheveux lachés, bien maquillée, c'est obligé qu'ils la regardent, c'est elle qui provoque les jeunes pour qu'ils

la provoquent.
K : le voile te couvre, il te protege, il donne de la valeur a la femme ».

(Linda, 26 ans et sa sceur Khalida 18 ans, kabyles, étudiantes)

«Parce que les hommes, dans la société algérienne, dés qu'on voit une femme qui n'est pas voilée, on va
facilement aller vers elle, parce que si elle montre ce qu'elle doit cacher, ¢a veut dire qu'elle a envie qu'on aille
la voir, qu'elle a envie qu'on aille lui parler. Alors qu'une femme qui est voilée, elle a pas envie qu'on aille lui
parler, elle veut qu'on la respecte, alors on la respecte un peu plus. Elle est beaucoup plus protégée ».

(Sami, 28 ans, kabyle conseiller d'orientation, marié)

Ainsi, la pierre n'est pas jetée a 'hnomme pour son comportement qui fait de la femme I'objet
de leur fantasme mais bien a la femme qui « provoque » 'homme et les incite a adopter ce
comportement. La femme, par son comportement et sa tenue vestimentaire, lance des signaux
sexuels a I'hnomme, qui par sa condition d'homme, est obligé d'y répondre par la provocation.
Les comportements et les discours des enquétées sont tres stéréotypés.

Toutes les personnes qui n'étaient pas voilées lors de 1'enquéte justifiaient tout de méme leur
tenue avec le terme de «soutra » de pudeur vestimentaire. L'une d'entre elles s'est
volontairement levée pour nous montrer que la tenue qu'elle portait ce jour-la n'était en rien
provocante bien qu'elle ne soit pas voilée. En revanche, une femme qui ne souhaite pas se
voiler doit « négliger » son apparence. Si elle sort, elle ne doit pas s'appréter, se faire belle afin
de ne pas se faire remarquer. Si elle franchit le pas de la porte, sans voile, elle doit €tre le plus
discrete possible afin de ne pas attirer le regard des hommes qui saisissent la moindre

occasion. Cette négligence concerne particulierement les femmes mariées.

« Par exemple, une femme qui travaille ne doit pas trop se maquiller quand elle sort parce qu'elle reflete la
femme qui veut attirer les hommes, elle donne une mauvaise image, l'image de la femme qui cherche a plaire,
soit on est obligé de mettre le hidjab quand on sort, soit on est obligé de négliger son apparence, si elle est
mariée elle doit négliger son apparence parce que sinon elle attire les hommes et c'est une mauvaise femme en
fait ».

(Salami, 28 ans, kabyle surveillante, mariée, 1 enfant)

L'image renvoyée par la jeune fille va jouer sur sa réputation. Si elle est voilée, ou négligée, ce

sera une fille bien éduquée et issue de bonne famille. En revanche, si elle sort en prenant soin

158



de son apparence, sans voile, sa réputation et celle de sa famille sera remise en cause.
Pourtant, ce hidjab suscite de vives critiques chez tou-te-s les enquété-e-s algérien-e-s.
Les normes religieuses (que nous avons citées plus haut) du voile sont de moins en moins
respectées et suscitent de vives réactions chez les interviewés qui considerent cette « mode
islamique » comme totalement « hypocrite ». Une éducatrice nous fait part de son expérience
avec les jeunes filles qu'elle cotoie chaque jour dans le cadre de son travail. Sur cette question
du voile, les adolescentes seraient tiraillées entre 'obligation sociale et familiale de le porter et
le monde occidental auquel elles sont confrontées chaque jour par les séries télévisées, les
clips, les films américains. De fait, elles « se voilent a la mode ». Ce « voile a la mode »,
certaines l'appellent « demi-cuisson », « hidjab moderne », «hidjab occidental » ou « hidjab
hypocrite » voire « hidjab sexuel » (oxymore tres révélateur). Quel que soit le nom qui lui est
donné, il n'est pas approuvé car il ne respecte pas les normes religieuses. Selon certaines
enquétées, il est aussi devenu un moyen de se marier. Le hidjab donne 1'image d'une fille bien

éduquée. Elles en seront plus vite reconnues et se marieront avec un homme de bonne famille.

«Elles se voilent a la mode (rire) mais ¢a devient n'importe quoi a la fin parce que le hidjab, c'est pas un bout
de tissu sur la téte, c'est aussi le comportement, la facon de s'habiller, la facon de parler et tout, c'est pas parce
que tu vas mettre le hidjab que tu seras une fille bien, c'est n'importe quoi... je pense qu'elles sont perdues en
fait. Je pense qu'au fond elles ne voudraient pas le porter mais c'est un cercle vicieux de la société ».

(Djamila, 38 ans, kabyle, éducatrice, mariée, 1 enfant)

Bien évidemment, le coté religieux est aussi mentionné par les enquété-e-s, mais il vient en

second plan, alors qu'en France, c'est le premier argument donné par les femmes interrogées.

1.3. En France : le voile et la laicité

Ce vétement, religieusement connoté, n'est pas représenté de la méme facon selon la
société dans laquelle vivent les enquétées. Alors ce voile, est-il considéré comme une
obligation religieuse ou/et comme un moyen de cacher son corps du regard des hommes ? La
réponse differe selon le contexte social et de 1'dge des enquétées (de la génération). Pour les
premieres migrantes mais aussi celles arrivées récemment (que nous appellerons « nouvelles
migrantes »), il n'y a aucun doute que le voile est un moyen de se protéger du «regard
pervers » que les hommes peuvent porter sur les femmes.

En France, les discours passionnés sur le voile islamique se sont amplifiés depuis 1'affaire sur

159



le foulard a I'école en 1989. Depuis ce jour, le foulard est devenu objet de débat dans la
société francaise. Elle a paru prendre brutalement conscience des conséquences d'une
immigration familiale durable et de la place qu'y occupait 1'Islam, deuxieme religion du pays,
sur fond d'essor de l'extréme droite et progres du fondamentalisme musulman'’*. Ce foulard
témoigne du rejet de la modernité et des valeurs féministes occidentales qui marquent la
France progressivement. Il est, par ailleurs, un signe qui se dresse contre la laicité et
I'émancipation féminine. Cette nouvelle figure négative détournera la jeune fille de la vie
sociale, hostile et incompatible avec les valeurs francaises.

Nous retrouvons, dans le discours des enquétées, un tout autre regard sur le voile
islamique. La majorité d'entre elles se représentent le voile comme un moyen de se rapprocher
de Dieu et de concrétiser leur foi. Pour celles qui adoptent ce point de vue, le foulard n'aurait
aucun lien direct avec une quelconque signification sexuelle. En France, elles ne se sentent
pas «persécutées » par le regard des hommes. Elles estiment donc que le voile est une
obligation religieuse et un moyen d'augmenter sa foi. Elles excluent totalement le motif du
rapport avec l'autre sexe dans 1'adoption du voile, en le situant comme la suite logique d'une
soumission a Dieu et l'approfondissement d'une recherche spirituelle engagée avant 1'adoption
du voile.

En effet, l'identité religieuse de ces femmes de la « néo-communauté » des jeunes musulmans
francais, s'inscrit dans un mouvement de « retour au religieux » qui s'est caractérisé par une
intellectualisation volontaire de la croyance en vue d'échapper aux religiosités parentales

s e 175
percues comme héritées et/ou traditionnelles .

Dans cette logique, cela nous permet
d'affirmer qu'il y a une véritable individualisation de la pratique religieuse.

Progressivement, 1'individu se construit comme sujet a part entiere et pense sa pratique en
fonction de sa relation avec Dieu et non sa relation avec les autres, comme c'est le cas en
Kabylie par exemple. Ses actions ne sont pas définies par sa relation avec la communauté,

mais révelent d'une réflexion personnelle et individuelle. Bien entendu, toutes les jeunes filles

ne se situent pas dans cette catégorie-la.

« C'est une obligation dans la religion. Si elle pense que sa foi est assez forte et qu'elle veut suivre ces
obligations, eh ben c'est une bonne chose parce que c'est une chose qui a été prescrite dans 1'Islam, y'a pas a

discuter la-dessus, si une femme elle veut se voiler, qu'elle se voile ».

174 Rochefort Florence, « Foulard, genre et laicité », Vingtieme siecle, Revue d'histoire, 3/2002, (n°75),

%5145—1 56

Boubekeur Amel, Le voile de la mariée : jeunes musulmanes, voile et projet matrimonial en France,

160



(Linda, 30 ans, francaise, célibataire, sans emploi)

En méme temps, le voile apparait comme une véritable emprise sur le corps. Pour les plus
jeunes d'entre elles (et généralement celles qui ont minimum un bac +2), le voile est percu
comme un moyen de contrebalancer les normes de beauté véhiculés dans les sociétés
occidentales et de ne pas s'y soumettre. Abdessamad Dialmy avance que le corps de la femme
se transforme «en outil de combat contre la mondialisation vestimentaire et ce qu'elle
symbolise comme valeurs sexuelles individuelles et libérales »!" 11 serait une insoumission

au canon de la mode vestimentaire.

«[...] et elles vont a l'encontre de la femme objet qu'on essaie de faire passer dans la société ».

(Kaissa, 22 ans, Francaise, en couple)

Pour certaines, il permet de se positionner dans la société occidentale en tant qu'esprit et non
comme un corps dans un environnement « ou la sexualité est consumériste »'"" Ainsi, dans
une société ou ce que l'on projette est plus important que ce que l'on est, ces femmes se
dressent contre un modele avec lequel elles ne seraient pas en accord.

11 est cependant difficile d'envisager de le porter dans une société laique. Il est d'ailleurs percu
comme un choix « courageux » de la jeune fille qui ose l'arborer dans un environnement qui
lui est souvent hostile. Ce terme de « courage » est revenu a plusieurs reprises chez les jeunes

filles francaises que nous avons interrogées :

« franchement c'est les plus courageuses dans notre société [...] elles se cachent pas, elles se couvrent et elles
assument le fait de vivre dans une société comme celle-1a et nous on a pas encore le courage de dire qu'on est
pas d'accord avec la société et qu'on veut pas faire comme tout le monde »

(Sabrina, 29 ans, francaise, responsable laboratoire, célibataire)

Sur les 21 femmes frangaises interrogées, cinq €taient voilées. Pour les autres, elles respectent
donc le choix de leurs consceurs voilées au nom de la liberté d'expression, mais ne se sentent
pas prétes a franchir cette étape pour trois raisons (que nous avons relevées dans les

entretiens). La premiere raison est spirituelle. Elles estiment que leur relation a Dieu n'est pas

L'Harmattan, 2015, p.15

176 Dialmy Abdessamad, Sociologie de la sexualité arabo-musulmane, L'Harmattan, 2014.

17 Boubekeur Amel, Le voile de la mariée : jeunes musulmanes, voile et projet matrimonial en France,
L'Harmattan, 2004.

161



assez « profonde », elles ont encore du chemin a faire avant d'arriver a cet aboutissement
spirituel. La deuxieme raison est sociale. Elles ne se sentent pas assez « courageuses » pour
affronter le regard et les critiques d'autrui. Elles sont conscientes que 1'image qu'elles vont
renvoyer sera totalement différente et craignent l'exclusion sociale. Etant donné les difficultés
que rencontrent les femmes voilées a trouver du travail, elles préferent ne pas se sentir
marginalisées et désocialisées. La troisieme raison est d'ordre esthétique. Par nature, les
femmes aiment plaire. Se voiler, c'est se priver de « montrer qu'elle a une jolie chevelure ou
un joli décolleté » (Souad, 30 ans, francaise, célibataire, sans emploi), ou « de porter des trucs
qu'elles aimeraient bien, des petites robes un peu serrées » (Sarah, 22 ans, frangaise,
célibataire, aide soignante).

Par la représentation donnée au voile islamique, on note une réappropriation des savoirs
religieux livresques et une redéfinition leur socialisation familiale. Elles sont donc amenées a
redéfinir leur role de femme dans la société et le rapport qu'elles entretiennent avec la sphere
religieuse mais aussi avec leur sexualité. Elles ne se sentent plus (pour la majorité) « objet »
du masculin et semblent avoir déconstruit cette image « de la maghrébine soumise au modele

traditionnel ».

2. La pudeur et le rapport au corps

2.1. La pudeur, la honte et la construction du rapport au corps

Dans I'Islam, la pudeur fait partie du caractere de l'individu, elle est inhérente a la foi.
La pudeur bénéficie d'une forte signification culturelle au Maghreb, elle est une injonction
éducative destinée aux jeunes maghrébins. Elle prend une valeur fortement associée au corps,
a son allure, a sa configuration. Cette pudeur va d'ailleurs générer la honte du corps (la
hchouma) et une dissimulation de celui-ci'’®, d'ot I'importance du hidjab que nous avons
abordé précédemment.
Cette pudeur, bien qu'elle incombe aux deux sexes, est généralement associée a la femme.

Lorsque nous demandons aux enquété-e-s algérien-ne-s quel sens ils donnent a la pudeur, c'est

178 Lachheb Monia, Penser le corps au Maghreb, IRMC, 2012, p.175
162



la femme qui est directement citée. A plusieurs reprises, la pudeur est associée a la féminité et
a l'éducation féminine. Sans pudeur, la femme perd de son charme qui fait d'elle un étre fragile
et timide. La pudeur, telle qu'elle a été définie par les sujets kabyles, permet de distinguer une
femme d'un homme. Elle se remarque directement chez la femme dans la facon de marcher, de
se tenir, de parler et par I'éducation qu'elle a recue. Elle se doit d'étre discrete, parler
doucement et aborder le moins possible les individus du sexe opposé. Par ailleurs, cette
pudeur donne de la valeur a la femme et elle refleéte la bonne ou la mauvaise éducation des
hommes de la famille. En d'autres termes, si une femme manque de pudeur, son pere, ses
fréres ou son mari seront accusés de ne pas avoir su I'éduquer. Cette pudeur est inculquée aux

jeunes femmes des leur plus jeune age.

« Il faut qu'une femme soit pudique, la pudeur c'est la femme, c'est nos parents qui nous ont éduqués comme ¢a,
il y a le respect et la timidité et la femme doit se respecter, respecter et étre un peu timide, ca fait partie de la
féminité je pense. Je vois pas une femme pas pudique, la femme a plus de valeur quand elle est pudique sinon
elle perd toute sa valeur je pense. Il doit y avoir de la pudeur chez une femme c'est obligé [...]. La pudeur fait
partie de la foi, si tu n'as pas de pudeur, tu n'as pas la foi. Et puis la pudeur reflete I'éducation de I'homme, si

une femme est pudique, ¢a reflete 1'éducation de I'homme, si I'homme a de la valeur ou pas. »

(Chawouche, 38 ans, kabyle, doctorant, marié)

Dans 1'Islam, la pudeur physique incombe aux deux sexes de maniere différente. La femme ne
doit montrer que le visage et les mains lorsqu'elle est devant des hommes. Face aux femmes,
elle ne doit pas découvrir ce qui est entre son nombril et ses genoux (elle peut, par exemple,
allaiter devant les autres femmes). Concernant les hommes, ils sont tenus de se couvrir du
nombril jusqu'aux genoux, devant hommes et femmes.

Cette pudeur a engendré un rapport au corps trés problématique chez les femmes kabyles.
Considéré comme le support de la séduction, il est le pouvoir féminin par excellence. Les
femmes interrogées mettent en exergue la dimension sexuelle du corps. Mais a travers leurs
propos, nous remarquons que ce corps ne leur appartient pas. Il est appréhendé a travers le
regard de 1'autre, sous-entendu le regard masculin, le regard de 'homme. Dans leur jeunesse et
jusqu'au mariage, le corps de la femme appartiendra au pere, au frére, voire aux hommes de la
famille éloignée (oncles, grands-peres, cousins...). Une fois mariée, le corps de la femme sera
a disposition des besoins et des envies du mari.

Chaque siécle et chaque société développent une certaine image du corps. A cet égard, Jean-

163



Marie Brohm'” dira que « le corps est un objet qui incorpore la complexité foisonnante des
différents habitus, des injonctions, des prescriptions, des inscriptions, des prescriptions, des
normes, des codes imaginaires de l'ordre social et du systeéme culturel dans lequel il est
plongé ». Le corps a une histoire, I'histoire précisément des instances sociales, politiques,
idéologiques, religieuses, symboliques qui le constituent, le définissent, le légitiment ou
l'individualisent.

Ces habitus s'impriment au plus profond des corps deés la plus tendre enfance et se
transmettent dans et par 1'éducation, par un long processus d'apprentissage. Cette image du
corps est donc une construction sociale, culturelle et religieuse qui se transmet essentiellement
par le langage.

Elle se construit par 'environnement dans lequel nous vivons mais surtout en fonction de cet
environnement.

« Le corps dont il est question est un corps de langage, de croyances, de mythes beaucoup plus
qu'un corps anatomique, biologique » souligne Malek Chebel dans son ouvrage'*".

Le corps, en tant que porteur de représentations, sera appréhendé d'un point de vue culturel.
Nous entendons ici analyser la représentation du corps telle qu'elle se manifeste dans la
conception traditionnelle maghrébine.

. Le corps: est un «donné » qui nous spécifie en tant que sujet-objet. Etant notre
enveloppe et notre chair, il est également notre paraphe a I'égard de 1'alter, « notre signature ».
. Le corporel : est fait d'une part importante de relationnel. C'est la partie expressive du
corps, a savoir les gestes, les attitudes, le mouvement, a condition qu'elle soit signifiante.
Cette dimension est la mieux codifiée socialement. Elle est structurellement orientée vers la
consommation et 1'échange.

. La corporéité : désigne la version biologique du corps'®'.

Le corps, a lui seul, porte I'empreinte d'une culture, d'une religion, voire d'un point de vue,
d'une revendication. Il peut étre appréhendé comme un moyen de communication, un moyen
de montrer aux autres qui nous sommes, ou ce que nous voulons étre. Le corps, par nature, est
ostentatoire, il renvoie une image, positive ou négative. C'est par la représentation du corps
d'autrui que nos préjugés vont se construire, que nous aurons une premiere idée sur I'Autre.

I1 est, finalement, le principal dépositaire de pratiques et de rites.

17 Brohm Jean-Marie, « Le corps, un signifiant multiple ? » In Penser le corps au Maghreb, sous la
direction de Monia Lachheb, IRMC, 2012.
180 Chebel Malek, Le corps en Islam, PUF, Paris, 1984.

181 Idem.

164



2.2. Le rapport au corps de la femme kabyle

Ainsi, comme nous l'avons avancé plus haut, le corps de la femme kabyle devient le
véritable dépositaire de I'honneur familial. C'est la raison pour laquelle les femmes kabyles
considerent leur corps comme un véritable danger pour leur honneur et pour celui de leur
famille. Cette image négative du corps est étroitement liée a la préservation de la virginité sur
laquelle nous reviendrons dans un prochain chapitre. Mais elle tend a perturber le
développement de la personnalit¢ de la jeune fille dans ses aspects physiques et
psychologiques.

Une fois mariée, c'est donc a travers le regard du mari que le corps de la femme sera
appréhendé. Deux témoignages ont particulicrement attiré notre attention. Dahbia, une jeune

mere de 40 ans accorde de I'importance a son corps seulement si son mari lui en accorde aussi.

« Ca dépend de I'homme, c'est lui qui fait ton corps, si tu vois que ton mari te fait des compliments, qu'il te
regarde, qu'il te dit que t'es belle, qu'il te dit que ta nouvelle robe te va bien, tu vas te sentir belle, tu vas aimer
ton corps. Des fois quand tu vois que I'homme néglige ton corps, toi-méme tu vas le détester. A mon avis, le
corps de la femme est fait pour I'homme, c'est pour lui... quand je déteste mon corps c'est que mon homme ne
m'a pas donné de l'importance. Tu vois méme apres le mariage tu n'as pas une image positive de ton corps,
depuis 1'enfance, les filles de cette société, on a tous ce complexe de notre corps. Comment tu veux aimer ton
corps si déja depuis toute petite on te dit que ton corps est un probleme ?

Oui tu te détestes automatiquement parce qu'on t'apprend a avoir honte de ton corps en fait [...] tu stresses
méme quand tu commences a avoir des formes, t'as peur qu'il t ‘arrive quelque chose et que tu déshonores ta
famille. En fait, le corps de la fille est la source du déshonneur familial. Comment tu veux aimer ton corps ?
Jusqu'a maintenant, j'ai honte de mon corps, méme devant mon mari, tu te rends compte, c'est grave quand
méme ! »

(Dahbia, 40 ans, kabyle, psychologue scolaire, mariée, 3 enfants)

Ainsi, le corps de la femme devient un probleme a partir de 1'adolescence, de la puberté plus
précisément. Le corps de la jeune fille se forme, les seins poussent et elle risque d'attirer le
regard des hommes sur elle. A partir de ce moment-13, ses sorties commencent  se restreindre
et sont surveillées. Dahbia, qui avait 'habitude de faire les courses pour sa famille se voit
privée de cette tache a partir de la puberté. Son frére lui a clairement dit que son rdle n'était
plus de faire les courses, mais de rester a la maison sans lui expliquer la raison. Elle a

immédiatement compris que le rapport qu'elle entretiendrait désormais avec le sexe opposé

165



serait completement différent car elle commengait a devenir une femme. Le corps est ainsi
appréhendé comme un probléme, pour une part, son corps semble lui échapper.

Le deuxieme témoignage est celui de Fati, surveillante, qui a longtemps vécu en France. Elle a
préféré venir se réinstaller en Algérie pour donner a ses filles une éducation au plus pres de
ses principes et de ses valeurs. La représentation qu'elle se fait du corps est cependant tres
proche de ses consceurs kabyles. Ayant eu une éducation tres sévere et trés traditionnelle (en

France), elle garde une image tres négative de son corps.

«c'est plutdt un champ de bataille pour mon mari (rire), quand il a envie, il vient, et c'est vrai, je connais pas
beaucoup de femmes qui iront voir le mari pour le tenter, pour le chauffer, donc personnellement, je connais pas
de femmes capables de faire ¢a, si tu veux, comment on peut appeler ca, pas un champ de bataille, c'est pas la
guerre tous les jours, le corps de la femme il est a la disposition de I'nomme, surtout en Algérie, si tu te donnes
pas a 'homme, c'est une faute que tu commets, tu dois respecter ton role de femme, tu dois assouvir les besoins
de ton mari donc plutot le corps de la femme dans la société algérienne et musulmane, il est a la disposition du
mari »

(Fati, 42 ans, kabyle, surveillante, mariée, 2 enfants)

Fati l1égitime, de maniere tout a fait inconsciente, la domination masculine. Son corps, tres
clairement, ne lui appartient pas. Il est le « champ de bataille » de son mari, qui le laboure
lorsque son corps le lui demande. Cette représentation est partagée par un grand nombre de
femmes en Kabylie. Elles s'appuient notamment sur le verset suivant : « Vos femmes sont
comme un champ pour vous. Allez a votre champ comme bon vous semble. Constituez-vous
un capital de bonnes ?ceuvres. Craignez Dieu et rappelez-vous que vous devez comparaitre
devant Lui. Bonne nouvelle pour les croyants »'>. Ainsi l'allusion au champ n'est pas anodine.
Mais pour compléter ses propos, Fati ajoute qu'il s'agit 1a d'un champ de « bataille » comme
pour souligner le rapport de force qui existe entre les deux sexes. Une véritable guerre des
sexes. Un rapport de force social, culturel et sexuel sur lequel elle n'a aucun pouvoir puisque
c'est a 'hnomme de décider a quel moment il veut se rendre a ce champ. Quant a elle,
l'influence sociale et 'éducation qu'elle a regue ne lui permettent pas de se donner a son mari
lorsqu'elle en a envie. Le rapport au corps reflete le rapport de force présent dans la société
kabyle. Le corps de la femme ne semble pas lui appartenir.

I1 faut savoir qu'un certain nombre de déformations sont venues éloigner les pratiques sociales

de ce que prescrit la religion. Ces déformations sont surtout le résultat de traditions qui a

182 Coran, édition en frangais, broché, Al Bouraq, juin 2008, sourate 2, verset 223

166



attribué, au seul male, le plaisir sexuel, la jouissance du corps tandis que la femme musulmane
a été enfermée (s'est enfermée) dans un carcan d'interdits avec lequel il est difficile de se
détacher. Cette tradition a réduit la femme a n'étre que 'objet de la sexualité masculine en se
privant du plaisir que la religion lui a accordé.

Il faut tout de méme souligné, concernant ce verset, qu'il a été source de polémique chez les
féministes. Il faut le remettre dans le contexte de la révélation. A 1'époque de I'Hégire, exode
des musulmans de la Mecque a Médine, des mariages mixtes entre mecquois et médinoises
comment a avoir lieu. Il s'avere qu'a la Mecque, les hommes avaient une préférence pour les
relations sexuelles qui consistaient a étre derriere la femme. Or, cette position ou I'hnomme se
tient a genoux derriecre la femme était strictement interdite. Cette proscription était
précisément liée a une croyance qui annongait la naissance d'un enfant atteint de strabisme si
une grossesse suivait cette relation « interdite ». Cette croyance avait fini par étre partagée par
tous les habitants et toutes les communautés. Si bien que les médinoises, lorsqu'elles ont
découvert cette pratique, se sont rebellées et sont allées exposer leur mécontentement au
Prophete sans aucune honte. Et ce verset est la réponse a cette demande. Selon Nadia El
Bouga'®, ce verset serait éminemment positif puisqu'il signifierait « source de vie », « terre »,
«richesse », «fertilité€ ». La traduction d'Asma Lamrabet est bien plus juste que celle citée
aujourd'hui : « Vos femmes sont pour vous la source de la vie et de la richesse. Alors, allez
donc a cette source comme vous l'entendez librement ».

Comme nous l'avons précisé plus haut, ce systeme de valeurs s'appuient sur deux instruments
fondamentaux. D'abord la protection de la pureté féminine, sa pudeur et sa virginité. Et
ensuite, dans une méme logique, la question de 1'honneur masculin qui se reflete dans le corps
féminin. Ainsi, méme mariée, en dépit de ses droits religieux, la femme kabyle n'a pas le droit
de disposer de son corps comme elle le souhaiterait.

A cet égard, Malek Chebel'®* dira que ce systeme emprisonne les consciences et les esprits
dans un systeme absolu de référence qui laisse peu de place aux initiatives et a 1'expression du
corps. En fait, les femmes sont moins porteuses de leur désir propre que du projet social congu
pour lui en fonction des roles sociaux attendus : « Lieu de l'inscription, le corps est aussi un
simulacre d'organisation subjective que méconnait l'enfant a sa naissance. Mais, tres
précocement, la société se chargera de marquer son identité au sceau de la communauté-hote

en lui attribuant un statut a la mesure des intentions dont il n'est, finalement, que le porteur ».

183 El Bouga Nadia, La sexualité dévoilée, Grasset, Paris, 2017.

184 Chebel Malek, Le corps dans la tradition au Maghreb, PUF, Paris, 1999, p.177
167



Le poids de la société maghrébine (ou de I'éducation maghrébine) qui oriente vers une lecture
du corps qui n'est pas toujours en conformité avec les préceptes de la religion en incitant

souvent a des conduites qui peuvent étre considérées comme archaiques.

2.3. La femme francaise musulmane ou la réappropriation de son corps

Pour les enquétées francaises, la pudeur est une valeur qui leur a été inculquée des leur
plus jeune age. Elles mentionnent la pudeur physique mais il s'agit surtout d'un comportement
qu'elles mettent en avant sans nécessairement l'associer a la femme. Pour elles, une personne
pudique est une personne qui se respecte, qui sait faire preuve d'intelligence et de savoir-vivre.
C'est une personne qui ne s'expose pas, qui ne se fait pas remarquer. Une personne pudique se
reconnait tout de méme a la facon dont elle s'habille, elle n'en montre pas trop, s’habille
discretement et «se fond dans la masse ». Elles n'associent pas la pudeur a la femme
musulmane, mais surtout a la femme qui se respecte et respecte son corps sans l'exposer aux
yeux de tous. Néanmoins, elles regrettent que cette pudeur se perde progressivement. Elles
rejettent la faute sur la libération sexuelle de la femme qui 1'a dépossédée de toute pudeur. Sur
les quinze réponses que nous avons eues, quatre jeunes femmes ont associé la pudeur a la
sexualité témoignant qu'elle consistait a ne pas aborder ce sujet avec le sexe opposé. Deux
d'entre elles 1'ont associé au complexe « du corps parfait » véhiculé dans la société, une seule a
fait une analogie avec le voile islamique. En revanche, une grande partie d'entre elles ont
abordé la question des vétements. Elles sont unanimes sur le fait qu'il ne faut pas trop en
dévoiler, s'habiller de maniere correcte pour ne pas faire de son corps un « objet ».

Le rapport qu'elles entretiennent avec leur corps est d'ailleurs bien différent de celui
des enquétées kabyles. Il représente les femmes qu'elles sont devenues. La transformation
qu'elles ont subie a la puberté s'est d'abord vue sur leur corps. Il reflete simplement leur
féminité et leur personnalité. Elles sont d'accord sur la définition du corps socialement
acceptable, qui atténue forcément la sexualisation ou I'hyper-sexualisation du corps et tient a
distance les regards, désirs et fantasmes de l'imaginaire masculin. Elles continuent a
sanctionner l'intolérable qui représente a leurs yeux la mise a nu du corps féminin,
l'exploitation du corps sexualisé dans le rapport a l'autre sexe. Elles présentent le refus de se
poser comme objet sexuel dans leurs rapports sociaux de sexe comme un choix autonome.
Elles dénoncent ces femmes qui se servent de leur corps dans le but d'en faire un commerce et

l'utilisent de facon dégradante.

168



«ben pour moi le corps d'une femme... mon corps il me représente moi, ma personnalité... je pense que le corps,
le corps d'une femme, ¢a reste le méme que celui d'un homme. Il sert pas plus méme si y'en a qui utilisent leur
corps pour la séduction, moi ¢a m'intéresse pas du tout, méme si je reste féminine, non... il y a un certain
paraitre avec le corps mais il faut pas que ca aille trop loin. Yen a qui dépasse les limites, je pense que la femme
se rabaisse parce qu'elle utilise son corps pour essayer de... pour arriver a ses fins alors que c'est dommage
parce qu'elle donne une mauvaise image pourtant la plupart sont intelligentes et elles devraient utiliser leur
cerveau au lieu de leur corps. Et je parle des femmes de notre société ou il y a une adoration du corps, cette
exhibition, cette pornographie, parce que pour moi c'est de la pornographie. Comme Nabilla et toute la clique. »

(Sabrina, 36 ans, francaise, chargée clientele, mariée, 2 enfants)

Pour les femmes interrogées, utiliser son corps en le dénudant n'est pas synonyme de liberté.
Au contraire, elles voient dans cette liberté 'envers de la médaille, puisqu'elles considerent
qu'elles sont toujours représentées comme des femmes-objets, a la merci des fantasmes
masculins. Elles dénoncent une certaine forme de soumission au regard de 1'homme. Elles
regrettent d'ailleurs qu'aujourd'hui, une femme est d'abord jugée en fonction de la facon dont
elle s'habille, a son physique, a son corps, avant d'€tre appréciée selon sa personnalité et ses
compétences.

Elles déplorent une certaine déshumanisation de la femme, réduite a son corps, notamment a
la télévision. Plusieurs d'entre elles ont pris pour exemple les clips musicaux, les réseaux
sociaux ou encore les émissions de télé-réalités qui mettent en avant des corps de femmes
hyper-sexualisées et qu'elles jugent extrémement dégradantes. Si certaines y voient une forme
de féminisme revendiquée, une libération physique et morale de la femme, une facon d'utiliser
son corps comme elles le souhaitent, les enquétées sont surtout inquictes de la tournure que
cette valorisation de la nudité peut prendre. Non seulement elles appréhendent 1'éducation
sexuelle de leurs filles, mais elles craignent que ces dernieres deviennent complexées de voir
de plus en plus de « corps parfaits » sur les réseaux sociaux. Ainsi, il devient de plus en plus

difficile de transmettre une éducation morale du corps.

169



Chapitre 6 : représentation de la sexualité

arabo-islamique

1. La sacro-sainte virginité

1.1. Croyances paiennes autour de la virginité féminine

La virginité se définit comme «1'état d'une personne qui n'a jamais eu de rapports
sexuels » *. La littérature concernant la sacralité de la virginité chez les filles de culture
arabo-islamique est extrémement conséquente.

Dans 1'Islam, bien que tout acte sexuel soit interdit avant le mariage, la virginité n'est pas une
condition obligatoire pour la femme. Une femme, non vierge, n'est pas condamnée au célibat
toute sa vie. Si, lors de la demande en mariage, 'homme la questionne sur sa virginité, la
femme n'est pas dans 1'obligation de lui répondre. Si elle I'a perdue, elle peut éventuellement
lui dire que c'est en batifolant que son hymen s'est déchiré. En employant le terme
« batifoler », I'nomme peut penser qu'elle s'est amusée ou qu'elle a exercé une activité de toute
autre nature (comme le cheval, le vélo ou la gymnastique) qui lui a fait perdre son hymen, ou
sous-entendre qu'elle a eu des relations sexuelles avant mais rien ne lui prouve, pas méme les
propos de sa future épouse. Si les savants musulmans conseillent a la jeune fille cette réponse,
c'est pour préserver et cacher le fait qu'elle ait forniqué et ainsi, éviter les conflits entre les
époux la nuit des noces. De fait, ils évoquent la difficulté de certifier la présence d'un hymen
intact comme preuve de la pureté sexuelle, le déchirement de I'hymen n'étant pas directement
corrélé aux relations sexuelles. Une femme peut naitre sans hymen ou il peut se déchirer par
toutes sortes d'activités telles que nous les avons citées plus haut.

En revanche, dans I'Islam, I'épouse vierge bénéficie d'un statut privilégié. En effet, lorsqu'elle
se marie, son époux doit rester pres d'elle pendant sept nuits consécutives contre trois nuits si
elle n'est pas vierge. Cette supériorité de la femme vierge est marquée par l'attention et le

temps que lui porte son mari juste apres le mariage. La mise en valeur de la femme vierge est

185 C e T . . PPN
Virginité, Dictionnaire Larousse en ligne, repéré a

170



aussi stipulée dans le Coran a travers plusieurs versets. Il s'agit notamment d'évoquer la
récompense a laquelle les hommes, les élus, les plus pieux d'entre eux auront droit au
Paradis : « Ils auront des vierges au regard modeste, aux grands yeux noirs et au teint éclatant,
semblable 2 celui d'une perle dans sa coquille »'*®. Dans une autre sourate, nous relevons :
«Nous créames les vierges du Paradis par une création a part » « Nous avons conservé leur
virginité »'*". La question de la virginité dans le Coran est souvent liée au Paradis. C'est sans
compter sur la glorification et la valorisation de la Vierge Marie a qui une sourate est
entierement consacrée. Sa pureté et sa chasteté sont célébrées et doivent servir d'exemple aux
croyantes. Elle est d'ailleurs la seule femme a porter le nom d'une sourate coranique.

Mais en aucun cas, le Coran ne stipule que la jeune épouse doit saigner le soir de ses noces.
Cette sacralisation de I'hymen s'est installée par les traditions arabes.

En réalité, les choses ne se passent pas de la méme facon selon les régions. Au
Maghreb, la virginité d'une femme se définit par la conservation d'un hymen intact et préservé
de toutes souillures. Il sera le symbole de la qualité de la femme et la preuve de bonnes
valeurs morales. Il est méme affirmé, selon les croyances locales, qu'une femme qui meurt
vierge ira directement au Paradis. Elle meurt pure et chaste.

En Kabylie, la virginité est revendiquée par les deux sexes comme un trait de
personnalité de la bonne épouse. Elle est en fait devenue un critere social, au méme titre que
la dot ou l'appartenance familiale. Souvent, les familles exigent de la fille un certificat de
virginité délivré par les gynécologues ou les hopitaux. Il fait preuve de la bonne éducation de
la jeune fille et témoigne de la réputation de la famille.

Les jeunes filles vivent dans l'angoisse de perdre leur virginité avant le mariage. Elles
prennent soin de se laver correctement, de ne pas faire de gestes trop brusques qui risqueraient
de déchirer I'hymen si précieusement gardé ou de toujours protéger leurs parties intimes
comme si leur vie en dépendait. Et, parfois, leur vie en dépend.

Des leur plus jeune age, les jeunes filles sont mises en garde sur la perte de leur virginité.
Cette mise en garde est souvent construite sur la peur d'une désocialisation, d'une répudiation
familiale voire de la mort de la jeune fille.

Mais pour éviter d'en arriver 1a, des stratégies sont mises en place par les parents, ou par la
famille éloignée. Par exemple, la fille pourra subir le fameux rituel de « la fermeture » et ne

sera plus, selon les croyances locales, en capacité a se livrer a de véritables relations sexuelles.

http://www.larousse.fr/dictionnaires/francais/virginité/82124
186 Coran, édition en francais, broché, Al Bouraq, juin 2008, sourate 37, verset 47-48

171



Ce rituel est communément appelé s'fah ou m'safah par les femmes kabyles : théoriquement,
elle ne pourra étre pénétrée par aucun homme, quelle que soit sa vigueur sexuelle, et quand
bien méme elle serait consentante. Il s'agit en fait d'un rituel magique destiné a préserver la
virginité de la jeune fille, et de surcroit, son honneur.

En soit, le rituel est simple mais cerné de représentations sociales.

La mere, ou une personne de sexe féminin proche de la jeune fille'®®, doit acheter un cadenas
simple en prenant garde que la concernée ne le voit pas sinon le rituel ne fonctionne pas. Elle
ne doit pas l'ouvrir mais le laisser en 1'état. La jeune fille doit fermer les yeux, et ne jamais
voir le cadenas. La femme ferme le cadenas sept fois au niveau des parties intimes et 1'ouvre
sept fois au niveau de la téte, de l'esprit. Cette étape permet de « fermer » les parties intimes et
«d'ouvrir » l'intelligence. A ce moment-13, la jeune fille doit répéter sept fois de suite
« L'homme est un fil tandis que je suis un mur » (traduction par nous). Le cadenas doit étre
fermé avec la clé et caché jusqu'au jour du mariage de la jeune fille. Ce jour-1a, elle a le droit
de regarder le cadenas, et le soir des noces, le rituel est répété dans le sens inverse. La méme
femme'® « rouvre » sept fois les parties intimes et « referment » sept fois I'esprit. Cette fois-
ci, la jeune fille doit dire : « I'hnomme est un mur tandis que je suis un fil ».

A travers ce rituel, nous pouvons rendre compte de la place de la femme dans la société
kabyle (bien qu'il soit de moins en moins pratiqué, ce rite est toujours d'actualité dans
plusieurs régions du Maghreb et plus particuliecrement en Tunisie). Pendant sa jeunesse, elle
doit apprendre et assimiler son rdle de femme. Pour ce faire, on lui « ouvre » symboliquement
l'esprit et l'intelligence avec le cadenas pour que les informations qu'elle doit retenir entrent
plus facilement. Ses parties intimes sont « fermées » afin d'éviter le risque de toutes déviances
sexuelles. Avant ses noces, le rite est pratiqué a l'inverse. Son esprit est refermé, comme s'il lui
était désormais inutile, comme si elle n'avait plus besoin de s'en servir mais ses parties intimes
sont « ouvertes » de nouveau. Ce geste symbolise le role de mere que doit tenir la femme
apres le mariage : elle doit enfanter, sans réfléchir.

Dans 1'Islam, ces rituels sont catégoriquement interdits car ils appellent les djinns'”. Faire

187

158 Coran, édition en francais, broché, Al Bouraq, juin 2008, sourate 56, verset 34-35

Il y a divergence quant a 1'dge de la jeune fille. Certaines disent que le rituel doit se faire avant que la
fille ait atteint sa puberté (soit avant l'arrivée de ses premicres régles), d'autres disent que le rituel fonctionne a
n'importe quel age si la jeune fille est encore vierge.

189 I1 faut que ce soit la méme femme qui répéte le rituel pour qu'il fonctionne. Si, dans le pire des cas, cette
femme décede, c'est 1'Tmam qui doit prendre le relais, bien que ce soit une pratique catégoriquement interdite par
I'Tslam.
190 , .. . . . P . .
? Dans 1Tslam, les djinns sont des créatures au pouvoir surnaturel, ils sont créés d'un maillage/tissage de
« lumiere d'une flamme sans fumée » (comme I'€tre humain a été crée d'argile ») ils sont appelés a croire et

subiront le jour du jugement dernier.Pour les maghrébins, les djinns représentent une autre race d'habitants sur

172



appel a ces €tres est dangereux et peut avoir des conséquences graves sur la jeune fille, jusqu'a
empéecher le mariage. Les savants sont unanimes a ce sujet : les rituels magiques font parties
des « grands péchés o1

Soumaya Naamane Guessous avance que ce blocage est d'origine psychique et qu'il résulte
d'une éducation tres axée sur la préservation de lI'hymen. Il est accentué par la « distance
dramatique qu'instaure la méconnaissance des deux époux qui contribue a contracter de
maniere rédhibitoire le vagin : la barriere au niveau de I'hymen est une forme de somatisation.
C'est pourquoi les médecins prescrivent souvent des calmants aux jeunes filles qui se croient
s'faha »'*%.

Ces croyances autour de I'hymen sont extrémement nombreuses. Une enquétée raconte son
expérience toute aussi surprenante.

Leila, jeune étudiante, nous raconte sa premiere année universitaire a Alger. Elle rencontre une
jeune fille qui deviendra son amie. Elle la qualifie de « frivole » a cette époque parce qu’elle
avait un petit ami. Si une jeune fille fréquentait un homme, sa réputation ne tardait pas a se
dégrader. Elle nous raconte donc comment cette amie est arrivée un jour, completement
paniquée et en pleurs. Elle avait peur d’étre enceinte. La veille, elle avait eu un rapport sexuel
avec son compagnon. Leila n’a pas su quoi lui conseiller, les informations qu’elle avait a ce
sujet étaient restreintes, voire quasi-inexistantes. Une de leurs camarades lui conseille donc
d’aller voir Karima, une célebre prostituée habitant le méme village qu’elles. Mais aller voir
Karima n’est pas une « aventure facile ». Si un membre du village apercoit une fille qui se
rend chez la jeune prostituée (elle était gée de 20 ans), c’est la « mort sociale » assurée. Tous
les villageois feront le lien entre sa visite chez Karima et son acte sexuel, ainsi, sa vie sociale
serait détruite et les hommes de sa famille (pere et freres) lui feraient « payer » ce déshonneur.
C’est donc le plus discrétement possible qu’elle se rend chez Karima pour lui demander
conseils sur la fagon d’éviter une grossesse non désirée. C’est donc tout naturellement que
Karima lui dit de boire deux tisanes avec des ingrédients spécifiques et de s’asseoir sur un

«tabouna » (four traditionnel en terre cuite servant a faire cuire le pain) afin qu’elle ait ses

terre, ce sont des étres qui habitent les endroits déserts, les points d'eau, les cimetieres et les foréts. Pour se
manifester, ils peuvent prendre diverses formes dont celles des hommes ou des animaux (couramment les
serpents). Le mot djinn ou « 'ifrit » désigne a la fois ces esprits ainsi que certaines variétés de serpents. Certains
de ces esprits étaient, selon la 1égende pré-islamique, les muses des poetes. Comme les hommes, ils sont
orlganisés en royaume, états, tribus, peuples... ils suivent des lois et des religions.

1 Il y a une distinction a faire entre « grands péchés » et « petits péchés ». La liste des grands péchés
regroupe par exemple la fornication, l'association divine, le vol, le mensonge ou encore la sorcellerie. Les petits
PgéiChéS sont des petites fautes moins graves.

Naamane Guesssous Soumaya, Au dela de toute pudeur : la sexualité féminine au Maroc, EDDIF
édition, 1996, p.184.

173



regles dés le lendemain matin. La jeune fille s’en va rassurée et s’exécute. Si I’on en croit les
propos de Leila, le rituel aurait bel et bien fonctionné puisque la jeune fille n’est pas tombée
enceinte. Finalement, elle comprendra plus tard que I’acte sexuel n’a pas eu lieu et qu'il
s'agissait seulement de quelques baisers échangés, quelques caresses qui ont pu lui faire croire
qu'elle pouvait tomber enceinte.

Dalila, une meére de 47 ans, nous raconte comment, elles et ses amies, redoutaient de s’asseoir
sur une chaise sur laquelle un homme était resté assis un long moment de peur de tomber
enceinte.

Ces histoires montrent que ces femmes (méme les plus instruites) n'avaient que des
informations inexactes et mal construites concernant les rapports sexuels. Leurs croyances se
sont organisées autour de contes racontés entre amies ou en famille. Souvent, ces histoires
sont utilisées par les plus agées de la famille pour « faire peur » aux jeunes filles et éviter la
« déviance ».

Et gare a celles qui ne pourraient pas montrer le drap tdché de sang le jour des noces,
le fameux «drapeau japonais ». Il est la preuve de la virginité de la jeune fille. Le soir du
mariage, lorsque l'arrivée du mari est imminente, toutes les femmes se retirent au salon ou
dans une piece spécialement aménagée pour elles, en laissant la jeune mariée toute seule. Elle
est vétue d'une fine chemise blanche sur laquelle sera marquée son honneur et sa préservation,
fierté de sa famille, prouvant ainsi sa virginité. La défloration doit se passer tres rapidement
car bon nombre de personnes attendent le verdict : les femmes tout autant que les hommes.
Une fois l'acte sexuel terminé, I'homme sort de la chambre fiérement ou au contraire,
indignement. La réponse se lit sur son visage. Si la femme n'est pas vierge, c'est la répudiation
assurée (bien qu'elle soit interdite dans 1'Islam sous cette forme-la). Si, en revanche, la
chasteté de 1'épouse est prouvée, une rafale de coups de feu retentit immédiatement,
accompagnée des fameux you-you des femmes pour montrer leur joie et leur fierté. Si tant de
bruit est fait, c'est surtout pour informer tout le voisinage que la mariée est bien vierge et ainsi,
éviter la médisance. Une enquétée (la plus 4gée que nous ayons rencontrée) nous a méme
avoué que si la jeune fille n'était pas vierge, le pere se servait de son fusil pour la tuer et la
punir d'avoir sali son honneur. Sur un tel moment de honte et de colere, le pere pouvait
commettre l'irréparable.

La virginité de la jeune fille est sacralisée, c'est a travers elle que se construit son destin social,
sa future vie de femme. Malek Chebel dira qu'elle constitue la pierre angulaire de I'éducation

féminine dans le milieu traditionnel maghrébin et elle est la condition de 1'union maritale de

174



deux étres. La nécessité pour une femme d'étre vierge, la nuit de ses noces, se passe de toute
rhétorique, car elle reléve de la normalité'®”.

Parmi nos enquété-e-s algériens, beaucoup se dressent contre ces traditions qu'ils jugent
ancestrales et a l'encontre de la pudeur religieuse. Exposer la virginité de la jeune fille aux
yeux de tous est une pratique qui tend a disparaitre, méme en Algérie. Seule la famille
nucléaire a un droit de regard sur la fameuse nuisette ou le drap taché de sang. Si la mere et la
belle-mere sont encore en droit de s'immiscer dans la chambre de la jeune mariée, c'est surtout
pour éviter la médisance des femmes du village. Il faut tout de méme qu'une ou deux
personnes puissent voir la preuve de son sérieux, sans l'exposer pour autant. Certaines
refusent de le montrer, mais ce n'est pas sans conséquence, puisqu'elles subiront les offenses
de leur belle famille un long moment voire toute leur vie. Ainsi pour se protéger et vivre
l'esprit tranquille, elles acceptent qu'un petit comité puisse témoigner de son chasteté et de sa
pureté. Depuis quelques années, les mceurs ont donc changés, et ces croyances tendent a
disparaitre progressivement. Nous avons donc longuement interrogé ces femmes kabyles sur
la fagon dont elles ont vécu cette virginité obligatoire et sur la maniere dont elles se la

représentent aujourd'hui.

1.2. Représentation de la virginité chez les femmes kabyles.

Plusieurs termes ont été utilisés pour parler de la virginité : « dignité », « pureté »,
« valeur féminine », « fierté », « pudeur », « base de la société ». Elle a méme été comparée a
la Tour Eiffel pour son importance, sa valeur et sa place dans la société kabyle. Si la Tour
Eiffel est le symbole de la France, la virginité constitue I'embleme de Draa-El-Mizan.

Dans les représentations collectives, la virginité est d'abord liée a la religion. Elle
témoigne du degré de la foi et prouve la religiosité de la personne. Les relations sexuelles pré-

maritales sont interdites par la religion, la femme doit donc rester vierge jusqu'au mariage :

«¢a veut dire qu'on défend notre religion, c'est défendu par notre religion, c'est interdit et on respecte 1'interdit.
Moi je suis musulman pratiquant, et la ou il y a des bornes, je ne dois pas les dépasser, tout simplement, des fois,
je cherche méme pas a comprendre, c'est interdit parce que le bon Dieu quand il nous a congu, Il nous a mis sur

une voie, Il nous a donné un guide, on doit le suivre et c'est tout, c'est catégorique »

(Fourali, 39 ans, kabyle, infirmier, marié).

193 Chebel Malek, L'esprit de sérail, éditions Payot et Rivages, Paris, 1988

175



Ce témoignage reflete assez bien la réalité puisque le seul qui nous ait répondu que la virginité

n'était pas importante est non croyant et ne se définit pas comme musulman :

« chez nous oui, mais pour moi non ! Pour moi, ben pour moi je vais te choquer, je suis algérien de souche mais
en aucun moment je me suis senti musulman ou arabe mais je suis algérien de souche. Si ma femme n'est pas
vierge c'est pas un probleme [...] »

(Amar, 53 ans, kabyle, professeur d'anglais, marié, 2 enfants).

Ainsi, la préservation de la virginité et le fait de vouloir une femme vierge témoigne de la

bonne foi de la personne.

Elle permet aussi de distinguer une femme d'une « vraie femme ». La « vraie femme »
est celle qui a su se préserver, celle qui est pudique, qui est chaste et qui a des valeurs
culturelles et cultuelles. Par sa préservation, elle assure son honneur et celui de sa famille. Si
une femme peut donner sa virginité facilement, c'est qu'elle n'est pas faite pour le mariage, elle

ne saura pas défendre I'honneur de son mari et 1'éducation des enfants sera catastrophique :

«c'est tres tres important la virginité parce que c'est la seule chose qui distingue une vraie femme et... quelqu'un
qui a gardé la virginité, c'est elle qui peut garder et sauvegarder sa famille [...] si elle arrive & donner sa
virginité dans le vide, donc elle n'est pas faite pour la maison. [...] apres elle se retrouve a élever mes enfants,
non !!!»

(Chawouche, 38 ans, kabyle, doctorant, marié).

Ainsi, 'hnomme saura si la femme qu'il a choisie est une bonne épouse et une bonne mere de
famille. Une femme qui n'a pas su garder son hymen intact sera une mauvaise épouse (elle
peut prendre un amant plus facilement, elle a plus d'expérience), et ne sera pas une bonne
mere (ce qu'elle va inculquer aux enfants sera aux antipodes de I'éducation telle qu'elle est
représentée en Algérie). La préservation de la virginité témoigne de la capacité de la femme a

tenir son foyer et a éduquer ses enfants sur des bases religieuses et culturelles.

Par la conservation de son hymen, une place de choix sera accordée a la jeune fille.
C'est la préservation de la virginité qui donnera de la valeur a la femme, et rien d'autre, quel

que soit son statut social ou un savoir-faire quelconque :

176



«ma mere me dit, méme si une femme n'a pas fait d'études, c'est pas grave, elle a pas de diplomes, c'est pas
grave, elle est jamais sortie c'est pas grave, elle ne sait pas se servir de ses mains, c'est pas grave, mais la
virginité, c'est le trésor de la femme, c'est grace a ¢a qu'elle va se marier »

(Linda, 25 ans, kabyle, étudiante, célibataire).

Si une femme n'a pas su préserver ce trésor si cher aux yeux des kabyles, c'est qu'elle n'a
aucune valeur sociale. D'ailleurs, si le soir des noces, le mari se rend compte que sa femme

n'est plus vierge, c'est la « mort sociale » assurée, elle n'a plus aucun avenir social :

« tu imagines méme pas comment elle va étre condamnée par la société, méme si c'est par accident [...] c'est la
fin de la jeune fille, elle perd toute sa féminité, toute sa valeur, elle perd tout, toute sa vie ! C'est pas qu'elle,
méme sa famille, elle perd sa famille, elle perd sa place dans la société, elle perd tout en fait »

(Karima, 35 ans, kabyle, psychologue, célibataire).

Ainsi, si les filles protegent si fortement leur hymen c'est surtout pour le regard des autres,
c'est une affaire qui concerne le mari, la famille, les proches et méme tout le village.
L'homme, méme s'il témoigne d'une certaine modernité, accorde tout de méme a la virginité
une importance capitale. Combien sont nombreux les cas ou la jeune fille, par accident,
déchire cet hymen si sacré et se condamne, par la méme occasion, a une vie casaniere et se
retrouve marginalisée. L'exemple le plus connu de Draa-El-Mizan, le village dans lequel nous
avons enquété, reste celui de Karima. Adolescente, elle fait une chute et son hymen se déchire.
Le médecin, connaissant les conséquences d'une telle chute, lui fait un certificat de virginité,
expliquant les causes du «drame », en pensant la protéger de la médisance des gens du
village. Il n'en est rien, malgré le document attestant de sa chasteté, les prétendants ne se
bousculent pas et sa réputation la rattrape. Les hommes, par fierté, n'acceptent pas cette
situation. Aujourd'hui, elle est bientot agée de 50 ans et n'est toujours pas mariée. Ses freres
lui refusent toutes sorties, et sa vie se résume a s'occuper d'eux et du foyer. La femme kabyle
est finalement réduite a son hymen, rien ne compte, si ce n'est sa capacité a se préserver. Une
des enquétée donne une image assez forte de ce que représente I'hymen de la femme dans la

société kabyle. Réduite a un objet, elle est comparée a une voiture qui a un moteur défectueux

« tu veux dire que c'est la chose la plus importante qui existe en Algérie pour une femme. Ben oui, pour un

177



homme, il faut que le moteur soit neuf pour que ¢a vaille le coup ! Si le moteur ne marche pas, la voiture n'a
plus de valeur, c'est pareil pour la virginité, si la femme n'est plus vierge alors elle n'a aucune valeur aux yeux
de I'homme »

(Salami, 28 ans, kabyle, surveillante, mariée, 1 fille).

La préservation de la virginité, encore aujourd'hui, assure une vie sociale a la femme kabyle.

Elle est aussi une tres grande marque de respect au pere :

«mon pere a été malade trois jours avant mon mariage, il a dii perdre trois kilos (rire), en plus avant on pouvait
facilement avoir un accident, quand on faisait le jardin, on montait aux arbres, on aurait pu facilement perdre la
virginité »

(Louisa, 72 ans, kabyle, veuve, 6 enfants)

«mon pere m'a embrassée sur le front en signe de reconnaissance, vu que je suis allée a 'université ; il avait
peur, il s'est dit ¢ca y est ma fille elle est plus vierge, parce qu'a l'université, il pouvait pas nous surveiller, et
quand il a vu que j'étais vierge, il m'a fait un bisou sur le front pour me dire merci de ne pas I'avoir humilié »

(Dahbia, 40 ans, kabyle, psychologue scolaire, mariée, 3 enfants)

Apres la jeune fille, c'est le pere qui souffre le plus de cette situation. Si l'une de ses filles n'est

plus vierge, son honneur est souillé et sa vie sociale renversée :

«ben oui, parce que la fierté c'est dur chez nous ! Un homme qui n'a plus de fierté a cause de sa fille, il ira plus
au marché ou a la mosquée parce qu'il aura honte »

(Rosa, 78 ans, kabyle, veuve, 5 enfants).

Fati, née d'une mere chrétienne et d'un pere musulman, a toujours vécu en France et s'y est
mariée. Son mari, a la naissance de leur deuxieme fille, a préféré revenir vivre en Algérie pour
préserver leur honneur. Il est convaincu que I'éducation algérienne et la transmission des
valeurs sont plus faciles lorsqu’elles sont partagées par tous. La préservation de la virginité
est une fierté familiale et assure I'honneur des parents.

Il n'empéche que cette virginité est de plus en plus remise en cause par la population
kabyle. Si I'nymen est sacralisé, les jeunes filles trouvent des subterfuges qui leur permettent
de satisfaire leur compagnon, pour ne pas les perdre. Les jeunes filles sont accusées de ne plus
se préserver, ou du moins de ne préserver que leur hymen en ayant des relations sexuelles
d'une autre nature. En effet, la sodomie et la sexualité orale sont de plus en plus pratiquées par
les jeunes filles avant le mariage. Ceci afin de ne pas détériorer leur hymen tout en gardant

178



une certaine forme de sexualité. Djamila, une surveillante trés proche des adolescentes, avec

une expérience de longue date, témoigne de ce fait, avec une grande authenticité :

«Mais la virginité, c'est pas comme tous les algériens croient. Parce qu'ils sont bétes, moi je te parle de la vraie
virginité, d'une fille qui s'est préservée. Parce qu'aujourd'hui, tu vois tout et n'importe quoi. Aujourd'hui, une
fille va te dire je suis vierge, alors qu'elle a utilisé tous les trous de son anatomie sauf celui-la (rire) bon j'abuse
un peu mais c'est vrai, il y en a qui se disent vierges, alors qu'elles ont eu des relations d'une autre nature c'est
tout, mais pour moi, la virginité, c'est la pureté, c'est vraiment la pureté, aucun homme ne t'as touchée, quelle
que soit la fagon. C'est pas juste une question d'hymen qui s'est déchiré. Regarde aujourd'hui tu vois pleins de
filles qui sont pas mariées parce que leur hymen n'est pas intact, soit elles sont tombées, soit elles ont eu un
accident mais elles ont jamais eu de relations sexuelles mais juste parce que leur hymen est pas intact alors elles
restent célibataires et condamnées au célibat toute leur vie. Alors qu'il y a des filles qui ont fait les 400 coups,
mais elles ont préservé leur hymen, ben le jour du mariage, elles deviennent blanches comme neige comme si

elles avaient rien fait avec leur corps, je trouve ¢a injuste et quand méme hypocrite parce que tous les algériens

savent comment ¢a se passe de nos jours ».

Ce comportement est tres reproché aux jeunes filles. Il t€émoigne du fait que certaines femmes
ne vivent plus leur sexualit¢é pour elles-mémes mais bien pour les autres. Si elles se
préservent, c'est surtout pour éviter de faire face au regard des gens et a la médisance. Dans ce
cas de figure, le poids de la morale sociale I'emporte largement sur la fidélité a la croyance
religieuse.

La perte de I'hymen entraine notamment un travail sexuel plus important chez les jeunes filles.
D'ailleurs, la fille non vierge, qui n'est pas encore mariée, est souvent qualifiée de
« prostituée ». Comme nous l'avons écrit plus haut, si une fille n'est pas vierge le soir de ses
noces, elle est directement répudiée par son mari. A ce moment-13, deux choix seulement
s'offrent a elle. Soit elle décide de s'enfuir, soit elle retourne chez ses parents qui décident de
la garder (mais elle sera completement désocialisée) ou de 1'expulser du domicile familial.
Dans les deux cas, son avenir n'est pas des plus enviables. Si elle s'enfuit ou si elle est
expulsée, elle n'aura d'autres choix que de vivre de la prostitution. Sans aucune ressource, sa
seule option est de vendre son corps. En d'autres termes, c'est la société elle-méme qui produit

les travailleuses sexuelles qu'elle tente, tant bien que mal, d'éradiquer.

1.3. Etre vierge : oui, mais pas pour les autres !

Le 26 juillet 2006, le tribunal de grande instance de Lille a annulé un mariage pour

179



«erreur sur des qualités essentielles » de la conjointe. Le mari, un ingénieur d'une trentaine
d'années, découvre, le soir de ses noces, que sa femme lui a menti sur sa virginité, condition
essentielle pour la validation de son mariage. Elle avait confirmé sa chasteté juste avant le
mariage. Cette histoire n'a pas manqué de faire réagir un grand nombre de personnes sur la
toile. Certains prennent la défense du mari affirmant qu'il est dans ses droits et qu'il est tout a
fait 1égitime de choisir une épouse qui corresponde a ses criteres de départ. D'autres, en
revanche, se disent « choqués » par cette décision qui remet en cause la liberté sexuelle de la
femme. La virginité n'est pas appréhendée de la méme facon selon les individus et leurs
différentes expériences subjectives. Nous avons longuement interrogé les femmes frangaises
de culture arabo-islamique sur cette question et les réponses apportées divergent les unes des
autres.

Rares sont celles qui pensent qu'étre vierge est « dépassé » et que I'hymen ne prouve
pas la bonne intégrité d'une femme. Dans cette catégorie, nous retrouvons surtout des jeunes
femmes qui sont en rupture avec la culture dans laquelle elles ont été éduquées. Bien qu'elles
se déclarent musulmanes, elles se disent non pratiquantes, ou peu pratiquantes. Elles croient
en Dieu, elles jelinent mais ne prient pas et se dressent souvent contre le port du voile qui
représente une « régression » féminine. Pour ces femmes, la foi se vit personnellement et avec
le cceur. De fait, la virginité n'est pas une condition essentielle a la vie en couple. Pour elles,
les jeunes savent aujourd'hui faire « la part des choses ». Si une fille n'est pas vierge, cela ne

veut pas dire qu'elle est mauvaise ou mal éduquée, elle vit tout simplement avec son temps.

«je pense que ¢a a perdu de son importance, totalement, je pense que les moeurs hein... on est des jeunes... j'ai
envie de dire que les jeunes comprennent que c'est pas forcément... c'est pas parce qu'on est pas vierge qu'on est
une mauvaise fille ou quoi, ils font la part des choses, enfin voila »

(Amina, 30 ans, francaise, auxiliaire de vie, mariée).

Sur les forums internet, cette question est sujette a de nombreux débats et les langues se
délient plus facilement. Beaucoup de jeunes femmes pensent que la virginité perd de sa valeur
et qu'aujourd'hui, les meeurs ont changés au méme titre que les comportements sexuels.
Hommes et femmes se situent sur le méme pied d'égalité et si les hommes peuvent jouir de
leur sexualité a leur aise, les femmes devraient pouvoir faire pareil. Au nom de I'égalité
hommes/femmes, certaines revendiquent le droit d'avoir des relations sexuelles comme les

hommes qui sont censés, eux aussi, rester chastes jusqu'au mariage. Ce type de point de vue

180



est plus facilement décelable sur les réseaux internet. Les individus peuvent se confier de
facon anonyme sans craindre le jugement de ceux avec qui ils échangent et qui partagent
généralement la méme culture.

Dans la continuité de cette idée, il y a celles qui pensent que la virginité est une valeur
précieuse, qu'il faut préserver mais qui se disent prétes a la sacrifier par amour. Si ces jeunes
femmes entament une relation amoureuse avec un homme avec qui elles pensent finir leur vie,
ou lentretenir un long moment, elles envisagent d'avoir des rapports sexuels. Tout
naturellement, lorsqu'elles tombent amoureuses d'un homme, elles ne peuvent pas attendre
jusqu'au mariage, ou l'accord de leurs parents, surtout lorsque les conditions sont difficiles
(refus a cause de la culture ou de la religion ou toute autre raison qui retarderait la date de

l'officialisation). Ainsi, d'un commun accord, « elles se donnent » a leur partenaire.

«ca me dérangerait pas d'avoir des rapports sexuels avec quelqu'un avec qui je sais que je vais m'engager, ou je
suis fiancée »

(Sara, 22 ans, francaise, étudiante, célibataire)

Nous ne nous attarderons pas sur les représentations de la virginité des moins jeunes
(plus de 40 ans) car la conception de la virginité est identique a celle des femmes kabyles.
Comme nous l'avons développé dans la partie précédente, garder sa virginité est un honneur
masculin, un devoir envers la famille et la belle-famille et témoigne de la bonne éducation de
la jeune fille. Ces femmes ont gardé intact leurs croyances d'avant I'immigration et tiennent a
pérenniser leurs traditions en les transmettant a leurs filles. Nous analyserons donc les
entretiens des enquétées les plus jeunes qui nous proposent des explications tres intéressantes
quant au choix de se préserver pour leur futur mari et qui sont aux antipodes des conceptions
parentales.

Pour les plus pratiquantes d'entre elles, avoir des rapports sexuels avant le mariage est
inenvisageable. D'abord pour des raisons religieuses. Au mé€me titre que les femmes kabyles
interrogées, certaines jeunes filles francaises refusent tout contact physique avant le mariage a
cause de l'interdiction de la fornication. Si elles ont décidé de rester vierges, c'est uniquement
lié a la dimension religieuse. La seule différence est qu'elles appliquent l'obligation de la

chasteté aux hommes et aux femmes.

«moi je trouve ¢a bien autant pour la fille que pour le garcon, parce que c'est ce qui est demandé dans le

Coran, rester chaste pour I'homme et pour la femme. C'est plus sacralisé autour de la femme, alors que I'homme

181



aussi est censé s'y soumettre mais je suis plutdt pour la virginité. C'est essentiellement pour la dimension
y
religieuse »

(Ymen, 22 ans, francaise, étudiante, célibataire)

« c'est toujours important pour moi, moi je suis pas mariée donc je suis toujours vierge. Ouais pour moi la
virginité c'est jusqu'au mariage parce que c'est une prescription du Coran donc je la respecte, c'est uniquement
pour des raisons religieuses »

(Linda, 30 ans, francaise, sans emploi, célibataire)

Mais contrairement a leurs consceurs algériennes, si elles ont décidé de rester vierges, c'est
uniquement dans leur propre intérét.

En France, contrairement a la Kabylie, la sexualité ne se vit plus pour autrui, elle se
singularise. En d'autres termes, les jeunes femmes francaises vivent une sexualité pour « soi ».
Elles ne prennent plus en compte 'avis du mari (pour une grande majorité d'entre elles) ou le
jugement de leur entourage. Leur virginité témoigne de leur foi mais est aussi une fierté
personnelle. La sexualité pour « soi » est I'image que I'on se construit de sa propre sexualité.
Au contraire des femmes kabyles qui vivent une sexualit€é « pour autrui » c'est-a-dire par
rapport a lI'image qu'elles vont renvoyer aux autres, les femmes francaises s'émancipent de
leurs représentations de la sexualité. Exit I'nonneur familial ou la peur de la désocialisation, ce
qui compte pour elles, c'est I'idée qu'elles vont se faire d'elles-mémes par rapport a la société
dans laquelle elles vivent. Si le terme d'individualisation n'est pas employé, c'est en accord
avec la théorie de Michel Foucault, qui critique « I'hypothése répressive »'°*. En d'autres
termes, le comportement de ces jeunes femmes se décrit comme le passage d'une sexualité
construite par des controles et des disciplines externes aux individus (la culture, 1'éducation, la
religion) a une sexualité reposant sur des disciplines internes. Il ne s'agit pas d'une libération
mais d'une intériorisation et d'une assimilation des exigences sociales. Les jeunes femmes se
sont tout simplement conformées aux exigences de la société plus qu'a celles dictées par leur
culture d'origine. C'est la raison pour laquelle ces changements comportementaux doivent €tre
considérés comme une émancipation plutdt que comme une individualisation. En fait, avec
I'intériorisation des contrdles, 1'individu va établir lui-méme ses normes et sa cohérence
intime, mais tout en continuant a étre jugé socialement. Pour Foucault, et Bozon qui reprend
sa théorie, il n'existe pas d'autonomie sexuelle et il n'en a jamais existé. Si ces jeunes femmes

ne sont plus soumises a un modele social et culturel, c'est sans nul doute parce qu'elles se sont

194 Foucault Michel, Histoire de la sexualité : la volonté de savoir, édition Gallimard, 1976, p.18

182



approprié un autre modele qui convient mieux a leurs expériences subjectives : celui de vivre
une sexualité pour « soi ». Ce n'est pas leur vision de la sexualité qui change mais bel et bien
leur représentation des changements non-sexuels, plus précisément leur représentation des
instances sociales qui viennent influencer leur comportement sexuel. On revient finalement a
ce que nous avions dit préalablement : l'influence de la société est telle qu'elle s'établit de
maniere totalement inconsciente chez les individus. Finalement, les évolutions de la sexualité
doivent d'abord étre replacées dans le contexte social général des évolutions des rapports de
genre et de la place de la femme dans la société franc;aise195 . Ainsi donc, plusieurs jeunes filles
nous ont rapporté qu'elles ne se préservaient pas pour honorer leur futur mari (la notion

d'honneur n'ayant plus aucune signification pour elles) ou leur famille mais surtout par fierté.

«ben c'est plus comme avant, je pense que les hommes ils en ont plus grand chose a faire. Ca sera un honneur
de l'avoir gardée, de la garder dans la société dans laquelle on vit, je serais fiere d'avoir gardé ma virginité. Je
le prendrai mal que mon mari pense que c'est un honneur. C'est pour moi que je le fais, pas pour lui. Je sais pas.
Pour moi c'est normal d'étre vierge, mais un honneur, je trouve ca trop quoi. C'est plus comme avant, histoire de
déshonneur et tout, on a dépassé tout ¢ca »

(Linda, 30 ans, francaise, sans emploi, célibataire).

Si Linda évoque la « société dans laquelle on vit », c'est en parallele avec son pays d'origine.
Elle pense qu'il est plus difficile de se préserver dans un pays qui fait « une publicité du sexe »
sans arrét et dans lequel les tentations sont plus fortes. Dans un pays comme I'Algérie (son
pays d'origine), il serait plus facile de rester chaste puisqu'une grande partie de la population
est musulmane et partage les mémes valeurs qu'elle. C'est sans compter sur le silence qui
regne autour de cette thématique par rapport a la France ou les connotations sexuelles sont
visibles (presque) partout. Elle définit donc sa préservation comme une fierté.

D'autres jeunes femmes, pour justifier leurs choix, utilisent des arguments plus
«raisonnables » qui viennent compléter des arguments religieux. Si elles se préservent, c'est
surtout pour éviter les conséquences graves sur leur vie et celle de leur entourage : une
grossesse non désirée, la déception de leur famille, ou encore contracter une maladie
sexuellement transmissible. Elles estiment d'ailleurs que si les relations sexuelles pré-

maritales sont interdites, c'est pour éviter toutes ces formes de désagréments.

1 . . L, . . .. . . . . .
9 Simon Patrick, « Révolution sexuelle ou individualisation de la sexualité : entretien avec Michel

Bozon », Mouvements 2/2002, n°20, p. 15-22
183



« Déja, ca te préserve de pleins de choses, premiérement ¢a te préserve des maladies, de tomber enceinte, de
gacher ta vie, ¢a te préserve de pleins de trucs par rapport a la religion, ¢a te préserve des chatiments et pour
ton futur mari c'est toujours bien de lui dire que tu es vierge ».

(Nabila, 19 ans, francaise, étudiante, célibataire).

Les arguments sont parfois de nature « romantique ». Cette jeune femme, Nabila, avance que
sa virginité devient un cadeau qu'elle prévoit d'offrir en guise de preuve d'amour a son futur
mari. Ce qui était culturel devient personnel, et les comportements dictés par un contrdle
externe deviennent interne.

Se préserver devient aussi une facon de se dresser contre une société hyper-sexualisée.
Beaucoup d'interviewées pensent que les femmes et les hommes minimisent aujourd'hui
I'importance des relations sexuelles et qu'elles sont devenues insipides voire bestiales. La
symbolique romantique qui fait que les relations sexuelles naissent de l'amour entre deux
personnes a totalement disparu pour laisser place a des rapports sexuels dont 1'unique but est
le plaisir pour le plaisir. Ces femmes reprochent aux individus de se « donner » bien trop

facilement.

« Les mecs ils retournent trop facilement le cerveau et les femmes se donnent trop facilement, elles donnent trop
facilement leur corps. Pour certains, la sexualité c'est tellement banal, un geste de tous les jours, comme on fait
la vaisselle, on couche avec un homme, non moi je veux pas de ca. Je pense que les femmes elles ont plus de
reperes, elles ont plus de respect d'elles-mémes [...] t'es pas obligé de connaitre un homme sexuellement, les
femmes n'arrivent pas a se poser, méme les hommes, les couples n'arrivent pas a se poser avec des bases solides
je pense parce qu'il y a trop cette sexualité qui va dans tous les sens »

(Lydia, 26 ans, francaise, commerciale, mariée, 2 enfants).

Souad avance, de maniere tres franche et authentique, la raison principale pour laquelle il faut

se préserver.

«Pourquoi tu te préserves ? Pour éviter que ce soit le bordel, parce qu'on a pas de limites. Moins il y a de
limites, plus c'est le bordel, les jeunes ils ont des rapports a 15-18 ans, ils ont essayé toutes les positions
possibles et inimaginables [...] les gens aujourd'hui butinent a droite a gauche »

(Souad, 30 ans, sans emploi, célibataire)

« on se préserve pour éviter d'étre prises pour des objets »

(Sabrina T, 36 ans, francaise, chargée clientele, mariée, 2 enfants)

184



La représentation de la sexualit¢é comme pratique banale et sans conséquence est une
conception qui va totalement a I'encontre de ce qu'elles veulent transmettre a leurs enfants. La
préservation sexuelle, et non la préservation de I'hymen, est une valeur que les meres veulent
transmettre a leurs enfants, sans distinction de genre avec une méthode bien différente que
celle utilisée par leurs parents. Nous reviendrons, dans un prochain chapitre, sur la pédagogie
employée par les parents d'aujourd’hui en ce qui concerne la sexualité et les transformations

qui ont eu lieu quant aux méthodes éducatives.

185



2. Le mariage ou 1'évolution des représentations

Le mariage, dans la tradition musulmane, constitue un principe de base de la famille et
organise les rapports entre les individus dans la société. Comme nous 1'avons développé dans
le chapitre deux de la premiere partie, le mariage est une institution fortement recommandée
par l'Islam. C'est un devoir religieux, un acte social et juridique. La valeur assimilée au
mariage est d'une importance capitale au point d'attirer la grace divine sur les mariés. De fait,

il serait profitable a la société toute entiere.

2.1. L'obligation du mariage dans 1'Islam

Nous ne reviendrons pas sur les conditions de validité du mariage en Islam ainsi que
sur les avantages listés par les savants musulmans qui ont déja ét€¢ développés dans la revue
littéraire. En revanche, il serait intéressant de voir comment le Coran et les propos du
Prophete de 1'Islam encouragent le mariage avant d'analyser la facon dont il est appréhendé par
les femmes que nous avons interrogées.

«Mariez les célibataires d'entre vous et les gens de bien parmi vos esclaves, hommes et
femmes. S'ils sont besogneux, Dieu les rendra plus riches par Sa grice »°° (Coran, sourate 24,
verset 32).

La sourate quatre du Coran, sourate Les Femmes, contient de nombreux versets en lien avec le

mariage et la vie conjugale.

« O les gens ! Craignez votre Seigneur qui vous a créés d'une personne unique et d'elle son
épouse, et qui des deux, a fait foisonner beaucoup d'hommes ainsi que de femmes »

(Coran, sourate 4, verset 1).
«Si vous craignez d'étre injustes envers les orphelins, n'épousez que deux, trois ou quatre

femmes parmi les femmes qui vous auront plu. Si vous craignez encore d'étre injuste, prenez

en une seule ou des concubines. Cette conduite vous aidera plus facilement a étre justes.

186



Assignez librement a vos femmes leurs dots, et si leur plait de vous en remettre une partie,
jouissez en commodément et a votre aise »

(Coran, sourate 4, verset 3)

«Illicites sont pour vous, vos meéres, vos filles, vos sceurs, vos tantes paternelles et
maternelles, les filles de vos fréres et de vos sceurs, vos meéres et vos sceurs de lait, les meéres
de vos épouses et vos belles-filles, qui sont dans votre giron et issues des femmes avec
lesquelles vous avez consommé le mariage — dans le cas contraire, elles ne sont point illicites
— les femmes légitimes de vos fils issus de vos reins ainsi que deux sceurs, sauf si cela a déja

eu lieu — Dieu sera indulgent et compatissant » (Coran, sourate 4, verste 23)

De fait, le Coran donne les regles a respecter quant au mariage islamique. Il est obligatoire
puisque les relations sexuelles et la procréation ne peuvent se faire qu'a travers lui. Le Coran
insiste sur le fait que le mariage soit la meilleure facon d'enfanter et d'agrandir le groupe. La
polygamie est autorisée sous certaines conditions (listées dans le premier chapitre) et la dot
l1égitime le mariage. Certaines relations maritales sont catégoriquement interdites comme c'est
clairement indiqué dans le dernier verset que nous avons cité.

Le mariage est parfois représenté comme un signe de Dieu :

« Il est de Ses Signes d'avoir créé pour vous des épouses pour que vous reposiez pres d'elles,
et il a assigné entre vous amour et miséricorde. Voila bien la des signes pour les gens qui

réfléchissent » (Coran, sourate 30, verset 21)

Les paroles du Prophete viennent, dans le méme sens, encourager les individus a contracter le
mariage. On releve par exemple : « quatre choses sont des traditions des Messagers : le henné,

le parfum, le cure-dent et le mariage ».

2.2. Le mariage en Algérie : une étape, un statut, une reconnaissance

En Algérie, de I'homme qui demeure célibataire, on dit qu'il a « mangé ses enfants dans

son ventre ». L'état de célibataire, frein de la fécondation et de la procréation, est comparé au

cannibalisme. En d'autres termes, le statut de célibataire menace la survie de la collectivité,

196 Coran, édition en frangais, broché, Al Bouraq, juin 2008.

187



celle de la Oumma'®’. En Algérie, étre célibataire n'est pas un choix. Celui qui demeure
célibataire subit les commérages et la médisance des individus. Si une femme n'est pas

mariée, c'est qu'elle cache une tare, ou est victime de sorcellerie venant de ses pairs.

«Ici en Algérie, si tu es célibataire, c'est pas un choix comme en France ou tu peux rester célibataire, ici, tu
subis le célibat parce qu'une femme sans mariage, elle est pas du tout considérée, elle vaut rien quoi ».

(Salami, 28 ans, kabyle, surveillante, mariée, 1 enfant)

«Et ca donne un rdle a 'homme ou a la femme aussi, ¢a leur donne une stabilité de la personne. Quelqu'un qui
est pas marié en Algérie c'est difficile pour lui. Un homme ou une femme, il aura pas de statut s'il est pas marié
en Algérie. Tu vois ».

(Sami, 28 ans, kabyle, conseiller d'orientation, marié)

Ainsi, le mariage en Algérie a toujours été considéré comme une étape incontournable de la
vie d'un individu et surtout celle de la femme. Lorsque des nouvelles d'une jeune fille sont
demandées, trois possibilités de réponses sont amenées : « elle s'est mariée », « elle est sur le
point de se marier » ou « la pauvre, elle n'est toujours pas mariée ». Ces répliques témoignent
assez bien de ce qui est attendu de la femme dans la société algérienne. Dés son plus jeune
age, elle est préparée par tous les membres de sa famille, a cette étape cruciale de sa vie. Si,
par malheur, elle reste au statut de «la pauvre, elle n'est toujours pas mariée », sa valeur
sociale diminue aussi vite que son age au mariage se retarde. Aujourd'hui encore, une femme
mariée a beaucoup plus de valeur qu'une femme célibataire, quel que soit son statut
professionnel, son diplome ou son engagement dans la société.
Le mariage, en tant qu'institution religieuse et administrative, est donc un événement essentiel
dans la vie des individus puisqu'il est, dans les croyances communes, le fondement de toute
civilisation. Il représente un renouveau, une nouvelle naissance notamment pour la jeune fille
qui voit sa vie débuter a partir de ses noces. L'identité de la jeune femme algérienne est
construite par son futur statut d'épouse.

Si le mariage tendait a pratiquer 'endogamie la plus proche afin de maintenir une
égalité statuaire entre les membres'®®, il n'est plus représenté de la méme facon aujourd'hui.
Les mariages d'amour, bien qu'ils soient de plus en plus fréquents, sont rares car le mariage

concerne le groupe auquel appartient I'individu. Il vise a perpétuer le groupe et a le renforcer.

197

o Communauté des croyants par-dela les différences ethniques, linguistiques et les frontieres étatiques.

Faouzi Adel, « La crise du mariage en Algérie », Insaniyat, [En ligne], mis en ligne le 31 mai 2013,
consulté le 2 novembre 2016, https://insaniyat.revues.org/11687#toctolnl

188




Cette conception du mariage s'est principalement construite par un univers dominé par la
compétition entre tribus'®. Si le mariage entre cousins ou membres du mé€me clan est toujours
proné, l'acces des jeunes filles aux études permet d'envisager le mariage autrement. Aussi, le
déroulement du mariage prend des allures plus modernes (le choix du conjoint est de moins en
moins confié¢ a la famille) et semble de plus en plus retardé (difficultés financieres, difficulté a
trouver un logement, études prolongées..) mais l'importance qu'il revét ne semble pas
diminuer chez les individus rencontrés. Tous sont conscients des enjeux sociaux, religieux et
culturels. Il demeure, en effet, un moyen de respecter les codes de la famille et la stabilité

sociale. A la question : « le mariage est-il important pour vous » ?

« Oui ! Oui ! Oui ! Parce que c'est un signe de... de respecter les codes de la société et c'est aussi un signe de...
et c'est grace au mariage qu'il reste la famille encore ».

(Sami, 28 ans, kabyle, conseiller d'orientation, marié)

« C'est tres tres important, c'est grace au mariage qu'il y a encore la famille, pour pas qu'on voit la disparition
de l'espece humaine. Nous on peut pas vivre en ménage, et ces gens vont avoir des problémes plus tard,
I'héritage, l'éducation, la responsabilité, quand on vit en ménage c'est des gens irresponsables [ ...] ils sont
contre la stabilité [...] donc c'est un probleme pour la société, c'est a partir de la que commencent les problemes
sociaux. Qu'est-ce qui mene a la drogue, a la délinquance, c'est déja quand les parents sont pas stables [...] ».

(Chawouche, 38 ans, kabyle, doctorant, marié)

Ainsi, a travers le mariage, c'est la stabilité du couple, de la famille mais aussi de la société
toute entiere qui se pérennise.

Le nouveau statut des époux doit étre fété a voix haute. Ainsi les membres du groupe doivent
étre informés du mariage de telle femme avec tel homme pour deux raisons principalement.
D'abord parce que le mariage secret, sans témoin ni célébration est interdit dans 1'Islam. Pour
que le mariage soit valide, il doit obligatoirement €tre célébré devant deux témoins et €tre
consacré dignement. Le groupe doit en étre informé. Ensuite pour éviter les médisances a
l'encontre de la jeune fille. Une femme mariée, c'est une famille sauvée d'un éventuel

déshonneur da a une virginité non préservée.

«une femme mariée aura toujours plus de valeur par rapport a une femme célibataire et les gens parleront pas
d'elle en fait. Ca évite que les gens parlent d'elle ».

(Linda, 25 ans, kabyle, étudiante, célibataire)

199 . . . S . S
Benkheira Mohamed Hocine, « Le mariage en Islam » dans Histoire du mariage, sous la direction de

189



Hormis la reconnaissance sociale et I'acquisition d'un nouveau statut plus valorisé, le
mariage assure a l'enfant une légitimité sociale et religieuse. En Algérie, un enfant qui nait
hors-mariage n'est pas reconnu. A cet égard, Yamina Bettahar’® avance que ce n'est qu'en
1984 que le code de la famille est promulgué apres une longue période caractérisée par des
affrontements idéologiques entre les défenseurs d'une modernité laique et ceux qui pronent un
retour a la tradition et a un passé plus ou moins lointain. Il est en partie inspiré par le droit
musulman qui vise a réguler, contrOler et sacraliser la sexualité des femmes, le mariage et la
filiation en les soumettant a la loi religieuse. En se pliant aux préceptes religieux, il ne
reconnait que la filiation 1égitime et interdit I'adoption. Ainsi, nous pouvons lire dans l'article

201

46 du Code de la famille «I'adoption est interdite par la chari'a®”' et la loi ». A aucun

moment, il n'est fait mention de la maternité hors mariage ou d'un enfant qui naitrait d'une
relation adultérine. Dans cette logique, la filiation hors mariage (naturelle) n'est pas reconnue.

L'enfant est placé sous la protection de la famille de la mere.

«D : en France, il y a des méres célibataires mais l'enfant est protégé par I'Etat, alors qu'ici si un enfant nait
hors mariage, il est considéré comme un batard.
I: d'ailleurs avec un enfant et il n'y a pas de pére, elle est mal considérée dans la société, elle va étre rejetée par
la société, méme par ses propres parents.
D : ici c'est impossible, il faut que 'homme accepte I'enfant mais avec un mariage, sans mariage il n'y a pas
d'enfant ».

(Dahbia, psychologue scolaire et Issolah, conseiller d'orientation, mariés avec enfants)

De fait, il permet aux parents, au pere surtout de transmettre son nom, héritage

symbolique tres important dans la culture arabo-islamique.

« Pour laisser le nom, avoir des enfants, se stabiliser, pour avoir un statut dans la société, on protege une
famille, avoir un rdle, on vit pour se marier et avoir des enfants ».

(Issolah, 48 ans, conseiller d'orientation, marié, 2 enfants)

Le mariage permet aussi, comme nous l'avons avancé a plusieurs reprises, de légitimer les

Melchior-Bonnet Sabine, éditions Robert Laffont, Paris, 2009.
206 Bettahar Yamina, « La construction sociale de la parentalité : 'exemple de 1'Algérie », L'année du
Maghreb, [en ligne] IT /2005 — 2006, mis en ligne le 08 juillet 2010, consulté le 07 novembre 2016,
https://anneemaghreb.revues.org/97

Loi canonique islamique régissant la vie religieuse, politique, sociale et individuelle, appliquée dans
certains états musulmans.

190



relations sexuelles et ainsi, assurer « I'équilibre psychique » des individus.

« En France, méme si tu es célibataire, tu vas vivre ta sexualité et 1'équilibre psychique il est 1a »

(Karima, 35 ans, psychologique, célibataire)

Il est important de signaler qu'un seul enquété a affirmé que le mariage n'était absolument pas
important a ses yeux. Pour cet homme, vivre en concubinage suffit amplement a étre comblé
et assurer la pérennité de la société, sans forcément passer par des institutions (religieuses ou
administratives). Cet enquété est le seul a se définir comme « non croyant ». Son témoignage
démontre assez bien que le comportement des individus, plus particulierement les kabyles, est
influencé par les lois religieuses. Cet homme, qui se définit non-croyant, accorde a 1'institution
du mariage une importance moindre puisque les lois religieuses lui importent peu. Ici, il y a
une réelle corrélation entre les croyances des individus et leur comportement, leurs
représentations et la construction de leur identité. Nous verrons dans un prochain chapitre
comment la sphere religieuse influe de maniere tres significative sur la vie entiere des

individus.

2.3. Le mariage : un choix ?

L'évolution la plus marquée par rapport au modele traditionnel est la rupture avec le
mariage précoce et traditionnel.
Lorsque 'on évoque le mariage aux femmes francaises musulmanes, elles font tout de suite la
distinction entre mariage et concubinage sans que la question ne leur soit posée. Différence
non anodine avec les jeunes filles algériennes qui ne peuvent comparer le mariage avec
d'autres formes de ménage qui n'existent quasiment pas en Algérie (ou de facon secrete). Les
francaises ont la chance de pouvoir choisir la forme de cohabitation qui leur plait sans subir de
pression sociale telle que c'est le cas en Algérie ou dans d'autres pays arabo-islamiques.
Pourtant, c'est en faveur du mariage qu'elles se positionnent, et montrent que le mariage est
une institution profondément ancrée dans les mceurs. Si le discours prend des allures de
moins en moins culturelles, la dimension religieuse refait surface et vient justifier 1'importance
du mariage pour les femmes interrogées.
Elles se disent étre conscientes du jugement de Dieu et défavorisent, dans cette logique, le

discours familial. En effet, une grande partie des jeunes filles interrogées accordent une

191



importance au mariage en raison de la dimension religieuse. Lorsque nous leur demandons ce
que représente le mariage pour elles, la moitié de 1'échantillon avance que « c'est la moitié de
la foi », «la moitié de la religion ». De fait, le mariage devient l'institution par laquelle les
jeunes filles peuvent satisfaire leurs besoins humains, s'épanouir sexuellement en toute

1égitimité tout en gardant a 'esprit que le mariage est « un acte d'adoration ».

« Le mariage c'est une union devant Dieu, devant ta famille, devant tes amis... d'un point de vue religieux aussi
c'est important, parce que le mariage c'est la moitié de la foi et chez nous on peut pas vivre en concubinage ou
avoir des relations sexuelles hors mariage ».

(Nabila, 19 ans, francaise, étudiante, célibataire)

Cependant, on note une réelle émancipation de 1'idée traditionnelle du célibat comme situation
favorisant la fornication. Les individus s'affirment aujourd'hui en tant que sujets qui maitrisent
leur corps au sein d'une société sans ressentir le besoin de faire appel a un autre. Ces femmes
se définissent comme résistantes au systeme de domination imposé par leurs parents ou le

systeme familial et social.

«[...] plus je rencontre des gens, des hommes, plus j'écoute les expériences des autres, plus je suis contente
d'étre célibataire, je suis heureuse de ma situation, je préfere ma situation a la leur. Est-ce que je vais me marier
un jour ? Moi je pense que ce sera pas un échec si je me marie pas, honnétement si c'est pour rentrer dans un
cercle ol t'es pas bien, t'as des problemes. Al'heure actuelle, le mariage c'est plus des problemes qu'autre
chose ».

(Souad, 30 ans, francaise, en recherche d'emploi, célibataire)

N

D'autres donnent une apparence romantique a l'institution du mariage et minimisent

l'influence de la religion et de la tradition dans leur choix.

«c'est un moyen de prouver 'amour et la fidélité. C'est une preuve qu'on va s'aimer jusqu'a la fin de sa vie »

(Nabila, 19 ans, francaise, étudiante, célibataire)

«le geste est beau de te dire que ¢a sera pour la vie »

(Kaissa, 22 ans, frangaise, étudiante, en couple)

Et pourtant, ce sont ces mé€mes jeunes filles qui affirment qu'elles ne se marieraient pas si elles
n'étaient pas musulmanes. Du moins, elles attendraient de connaitre la personne, de vivre avec
elle un long moment et de concrétiser leur relation par le mariage.

192



«euh... en fait je vous le dis franchement, si j'avais pas été musulmane, je crois que je serais pas mariée, je
vivrais en concubinage ou... ouais voila ou pacsée mais pas de mariage, c'est pas vraiment, c'est pas que je
comprends pas la valeur du mariage mais on se marie c'est comme la circoncision, c'est comme ¢a on se marie,
parce qu'on a pas le choix mais si j'avais pas été musulmane, je me serais jamais mariée, j'aurai eu des copains.
[...] non je ne leur imposerai pas le mariage (en parlant de ses enfants) ils peuvent vivre en union libre ou
concubinage il y a pas de probléme, je serai pas contre ».

(Amina, 30 ans, francaise, auxiliaire de vie, mariée)

«moi je pourrais vivre en concubinage mais au niveau de ma famille c'est pas concevable mais moi de moi-
méme pourquoi pas... je sais pas. Il faut qu'il y ait une finalité pour se marier ».

(Sarah, 22 ans, francaise, aide-soignante, célibataire)

A travers ces deux témoignages, nous remarquons d'abord la présence de la famille quant au
choix des jeunes filles de se marier (cette pression est évoquée par un petit nombre d'entre
elles). Les parents préferent, de loin, que leurs enfants soient mariés plutdt qu'ils vivent
librement. Mais cette condition est surtout valable pour les filles. Les garcons disposent d'une
certaine liberté dont les filles ne peuvent pas jouir. Le témoignage d'Ymen, une jeune
étudiante, le montre de fagon tres claire. Elle explique que son frere vit avec une jeune fille
sans €tre marié. Ses parents s'y opposent mais ne lui reprochent pas. En revanche, sa sceur, a
fait le méme choix de vie que son frére mais n'a pas eu le droit au mé€me traitement de faveur.
Elle a d'abord vécu avec son compagnon avant de se marier. Son pere, depuis une dizaine
d'années, a coupé tous liens avec elle. Sa mere, quant a elle, a eu le temps de réfléchir avant de
renouer avec sa fille mais elle lui a tout de méme reproché de « ne pas avoir fait les choses
dans 1'ordre ».

Ensuite, nous pouvons rendre compte que c'est la religion et la croyance en cette religion qui
dictent le comportement de ces jeunes filles. Elles supposent qu'elles ne se seraient pas
mariés, ou auraient envisagé le mariage plus tardivement, si elles n'étaient pas musulmanes ou
si la pression familiale ne les y obligeait pas. Et dans leur construction identitaire, elles tentent
de trouver un raisonnement, des arguments logiques quant a leur comportement, a leur
orientation de vie, a leur cheminement personnel. Certaines avancent des arguments
« romantiques », d'autres le « cadre » de vie que le mariage favorise ou les liens forts que le

mariage tisse entre les conjoints.

193



24. La polygamie ou l'adultere justifié

En France, la polygamie est un fait social réel bien que vécue en silence et bien
souvent clandestinement. Cette réalité, nous 1'avons surtout constaté via les réseaux sociaux et
les forums, a travers lesquels les femmes et les hommes se questionnent, demandent conseils
de fagcon anonyme. Comme nous l'avons précisé dans la partie méthodologique, il est évident
qu'il est bien plus facile de se confier, de se renseigner lorsque 1'on sait que nous ne serons pas
reconnus. Cela étant dit, la polygamie entraine souvent des débats houleux entre ceux qui en
sont partisans et qui la pratiquent dans le secret le plus total et ceux qui sont completement
hostiles a ce genre de pratiques. Si, au temps du Prophete de 1'Islam, la polygamie était surtout
pratiquée pour des raisons politiques (le but étant d'étendre 1'Islam au plus loin, de conquérir
des territoires grace a des alliances maritales) aujourdhui, la finalit€¢ évoquée par les
polygames est bien loin d'étre la méme. En effet, les hommes, pour une grande majorité,
choisissent la polygamie surtout pour satisfaire des besoins sexuels qui ne sont pas comblés
avec une seule épouse. En usant d'arguments religieux qui autorisent la polygamie, les
hommes parviennent a convaincre les plus ferventes d'entre elles qui se retrouvent confrontées
a cette demande qu'elles ne peuvent refuser de peur d'encourir la colere divine. Si du coté
masculin ce sont les arguments sexuels qui priment, du c6té féminin, c'est le coté religieux qui
est mis en avant. Elles se sentent dans l'obligation d'accepter.

Ainsi, sur les réseaux sociaux, nous retrouvons des questionnements de ce genre :

«J'al 25ans je me suis mariée avec un frere (religieusement) de 42 ans en polygamie il y a 10
mois je suis la deuxieme €pouse. Lui vit sur Paris moi sur Marseille. On s'est connu par
téléphone via un frére il m’appelait sans cesse, il était doux, plein de projets, ce frére avait
tous les arguments, beau parleur, des promesses, toujours Allah en avant moi qui recherchait
la science c'était la perle. Il me disait qu'il me donnerait la stabilité, mes droits, une vie
paisible dans l'apprentissage de la religion et la mise en pratique. Tous les arguments pour me
faire accepter de I'épouser car au départ c'était mal barré sachant qu'il avait déja 6 enfants, 4 de
sa « co-épouse » et 2 de son ex deuxieme femme... donc j'accepte, je bois ses paroles, je lui
fais confiance, il met Allah dans toutes ses promesses, mon but, le paradis inchaAllah une vie
dans la droiture un mari pieux on se marie.

C'est quelqu'un de calé en sciences (de la religion) qui fait beaucoup dawa (diffusion de

bonnes paroles), il a une bonne réputation, on l'appelle Sheikh (savant), il préche la sunna

194



(paroles prophétiques).

Avant de conclure le mariage, il m'a promis qu'il mettrait au courant sa co-épouse car pour
moi il était impossible d'assumer des mensonges, de ruser ou de faire du mal a ma sceur fillah
(ma sceur en religion) ou de devoir vivre dans I'ombre mais que pour le moment il ne pouvait
pas lui dire car elle était tres malade et que ca risquerait de la fragiliser encore plus mais
qu'elle acceptait ...alors je lui ai fais confiance et j'ai patienté... du coup en attendant de la
prévenir, il venait en cachette, obligé de mentir pour rester avec moi ....sa femme trouve mon
numéro dans ses contacts, elle me contacte, me demande qui je suis dans un premier temps
puis me demande si je suis la femme a son mari. Elle me dit que Mr est habitué a c¢a, elle me
demande de lui mettre un coup de pression pour qu'elle abandonne, de la bloquer et de ne pas
créer de fitna (de désordre) car elle était tres malade. Chose que j'ai trouvé cruel, c'est terrible
et j'ai trouvé ca injuste et humiliant envers elle... pas un comportement digne d'une femme
salafiya (courant de I'Islam qui prétend suivre les pieux prédécesseurs) loyale et juste !

Bref j'ai évité les probleémes, j'ai coupé les ponts avec elle...

Lui dément tout mariage face a elle, jure, utilise toutes les formules possibles pour lui enlever
le doute... pas tres religieux comme comportement..enfin bref Mr vit tranquillement ces
relations 15 jours chez 'une 15 jours chez l'autre.

Entre temps j'ai découvert beaucoup de choses a son sujet : il m'avait caché beaucoup de
choses, de déceptions en déceptions, comportements incohérents, Mr utilis€é beaucoup la
twariya (art du « mensonge » ou de la « dissimulation ») ou Mr ment beaucoup, injure, parle
avec des femmes tout en niant ...

Voila 10 mois que nous sommes mariés, déja tres décue de son comportement, des promesses

qu'il reporte alors que Mr travaille et gagne bien sa vie mais se plaint de ne pas avoir d'argent

Je découvre je que suis enceinte : Mr me demande d'aller a I'hopital. Je lui dis mais que veux-
tu que je fasse a I'hdpital ? Fourbe dans ses propos, il répond qu'il ne veut pas de l'enfant ...

Je lui dis sois clair dans tes propos si tu veux que j'avorte, donne un dalil (une preuve
religieuse qui prouve que l'avortement est autoris€) qui me le permet car devant Allah on
devra rendre des comptes sur cet acte, en sachant bien que Mr est un religieux qu'il est tres
apprécié pour sa science ...

Déja que j'étais décue de son comportement mais j'ai patienté. La, pour le coup, je suis
choquée et je me demande comment peut-on avoir autant de science et se comporter ainsi

avoir de tels propos ? A-t-il le droit de me priver de mes enfants et de me demander

195



d'avorter ? Ce comportement est-il un comportement d'un homme salafi digne et correct ? Car
il se dit droit et loyal ».

Les précisions entre parentheéses ont été ajoutées par nos soins afin d'éclaircir le lecteur sur
certains termes qui pourraient €tre incompris ou inconnus.

Ce type d'histoire envahit les réseaux sociaux et les réponses sont souvent tres violentes et se
dressent contre I'anonyme. 1l faut analyser les propos de la jeune femme pour comprendre.
Lorsqu'elle rencontre cet homme, elle ne veut absolument pas d'une relation polygame.
Pourtant, les arguments religieux tenus par le jeune homme vont la faire changer d'avis. Elle
voit, dans cette acceptation, une obéissance a Dieu qu'elle integre pleinement dans son choix
de vie. Si ce n'était cela, elle n'aurait sans doute pas accepté la polygamie.

Un autre point est a soulever. Lhomme dont il est question se dit tres religieux. Sa réputation
de savant le rattrape d'ailleurs mais il tient des propos qui ne correspondent pas a ses actes.
Nous avons dit plus haut que la polygamie avait pour but, au temps du Prophete, d'étendre la
religion par des alliances maritales. Dans cette logique, cette extension doit se faire par la
multiplication d'enfants. Or, dans l'histoire que nous avons exposée ci-dessus, 1'homme
demande a sa co-épouse d'avorter car il ne souhaite pas engendrer d'enfants. Ce qui est
totalement contradictoire avec le but premier de la polygamie. Ce méme homme n'a pas
prévenu sa premicre épouse de cette deuxieme union bien qu'il s'agisse d'une condition
obligatoire quant a 1'acceptation de la polygamie. Il préfere que leur union reste secrete.

C'est la raison pour laquelle nous parlons, dans le titre, d'adultere 1égitimé ou justifié.
Aujourd'hui, les hommes utilisent la polygamie, parfois en intimidant certaines jeunes
femmes, pour satisfaire leurs besoins sexuels. Les arguments religieux viennent, dans ce cas,
apporter une 1égitimité a leurs actes mais il s'agit, en réalité, de vivre une relation en dehors du
cadre du mariage tout en ayant I'esprit tranquille. Le mariage religieux est célébré (souvent en
petit comité pour informer le moins de personnes possible) mais le passage a la mairie ne se
fait pas puisqu'il a déja été contracté une premiere fois (ou non selon les croyances de chacun).
Bien entendu, ces situations concernent une tres petite minorité. Pour les autres, qui
représentent une grande partie des musulmans en France et ailleurs (puisque les enquétées
kabyles rejoignent les propos tenus par les enquétées francaises), se dressent contre la
polygamie et nos entretiens viennent d'ailleurs le confirmer. Pour la plupart, la polygamie est
associée a une trahison voire a un adultere. Certaines, trés pratiquantes, admettent que c'est la

seule chose qu'elles détestent dans la religion.

196



« La polygamie, c'est dégueulasse, si mon mari veut une autre femme, il me divorce avant d'aller voir ailleurs ».

(Djamila, 38 ans, kabyle, surveillante, mariée, 1 enfant)

« je suis completement contre, c'est atroce. C'est triste ! Des trucs comme ¢a, comment ca se fait qu'une religion
tolére ces mariages je connais un homme qui s'est marié avec 13 femmes, c'est grave... c'est des sujets qui
demandent plus de temps mais pour étre bref, je suis contre la polygamie, si c'est la polygamie qui me sort du
paradis alors je suis prét a sortir ».

(Youssef, 36 ans, kabyle, enseignant, marié)

« c'est quelque chose que je peux pas supporter dans la religion, c'est la seule ».

(Dahbia, 40 ans, kabyle, psychologue scolaire, mariée, 3 enfants)

« ah ouais !! olala c'est un sujet vraiment... a me faire arracher les cheveux sur la téte ».

(Amina, 30 ans, francaise, auxiliaire de vie, mariée)

La polygamie entraine des réactions assez violentes. Pour une grande majorité d'entre elles (et
eux), la polygamie est une pratique archaique qu'il faut abolir. Elles évoquent souvent la
jalousie, le manque de respect envers la femme, 1'impossibilité de subvenir aux besoins
sexuels de plusieurs femmes ou encore le manque de stabilité du ménage.

Trois d'entre elles se disent prétes a accepter la polygamie pour une seule raison :
I'impossibilité d'enfanter. Si elles rencontrent des difficultés a tomber enceinte, elles ne

peuvent pas priver leur mari de ce bonheur. Alors pour combler ce manque sans prendre le

risque de finir leur vie seules, elles pourraient envisager la polygamie.

« Bon exemple extréme, si je suis malade et que je peux pas avoir d'enfants, je peux éventuellement accepter
mais si c'est juste comme ca, parce que monsieur veut se satisfaire c'est méme pas la peine ».

(Salami, 28 ans, kabyle, surveillante, mariée, 1 enfant)

En Algérie, afin d'éviter ce genre de « dérives », les femmes pratiquaient ce qu'elles nomment
«l'enfermement sexuel de I'homme ». Au méme titre que les filles qui sont « cadenassées »
dans le but de rester vierge, les hommes subissent les mémes pratiques sans le savoir. Ici, il
s'agit de rites magiques qui permettent aux femmes mariées de s'assurer de la fidélité de leur
mari. Pour éviter I'adultére ou la polygamie « cachée », elles usent de stratagémes magiques. Il
s'agit de rendre 'hnomme impuissant lorsqu'il se rend en voyage ou dans un autre village afin

qu'il ne soit tenté par aucune autre femme. Dans l'extrait d'entretien qui suit, une vieille

197



femme explique a sa niece comment fonctionne ce rituel.

«Dahbia : ah tata, est ce qu'il y avait de 1'adultere avant ? La trahison ?
Rosa : oui bien siir ! Si tu savais tout ce qui se passait avant. Par exemple ton mari allait a Oran et que tu
doutais de lui, et tu le sais, tu peux le cadenasser, et quand il va vers une autre femme il va rien pouvoir faire !!
et il pourra pas le faire, il pourra rien faire, que quand il est avec la femme mais sinon il sera toujours

impuissant !

Dahbia : et comment vous faites pour....
Rosa : et une fois que la femme meurt, si elle meurt avant lui, il est foutu, il peut plus avoir de relations
sexuelles, sauf s'il arrache sa dent de sagesse, il faut qu'il arrache sa dent de sagesse pour retrouver sa

puissance sexuelle.

Enquéteur : sa dent de sagesse ?

Rosa : non la dent de sagesse de sa femme ! Pas la sienne !

Enquéteur : ah d'accord.

Rosa : parce que pour lever le sort il faut que la femme arrache sa dent de sagesse, mais je connaissais une
femme qui avait cadenassé son mari et elle est morte. Il s'est remarié mais était impuissant il pouvait rien faire,
et quelqu'un lui a dit que sa femme l'avait peut-&tre cadenassé ! Et il est allé a la tombe de sa femme pour lui
arracher sa dent de sagesse mais sans le dire a ses enfants parce qu'ils auraient pas été d'accord, et il a creusé,
creusé, creusé la terre, et il a enlevé la dent de sagesse de sa femme et 1a il a pu avoir des relations sexuelles
avec sa nouvelle femme !! et apres ses enfants lui ont dit qu'il était cadenassé alors comment il a fait, et il a df
avouer qu'il avait déterré sa femme. Mais si tu doutes de ton mari tu peux le cadenasser pour étre slire qu'il ira

pas voir ailleurs !

Dahbia : alors je vais cadenasser ma fille et mon mari !!! (rire) j'aurai plus aucun probléme (rire). Je vais
cadenasser tout le monde en fait (rire). Méme mon fils !!! (rire).
Rosa : ben oui les hommes quand ils restent un mois dans le Sahara tu peux pas leur faire confiance, au moins

ce cadenas c'est une bonne maniere de les tenir en place !! »

Ainsi, méme chez les plus agées, la polygamie n'est pas acceptée. Elle prend la forme

d'adultere et de trahison. Et tous les moyens sont bons pour s'en écarter.

198



3. Les relations sexuelles au sein du couple

3.1. Le droit a la jouissance sexuelle

Comme nous l'avons signalé plus haut, I'Islam prone les jouissances sexuelles a
I'homme et a la femme. Chaque étre humain, quel que soit son sexe, doit pouvoir atteindre le
plaisir par les relations sexuelles. L'Islam autorise largement voire encourage les relations
sexuelles. La seule obligation qui regne dans la religion musulmane demeure dans le fait que
cette jouissance doit €tre atteinte dans le cadre des liens sacrés du mariage. En dehors de ce
cadre, comme nous l'avons vu, elles sont prohibées et entrainent des sanctions sociales,
culturelles et religieuses.

Dans cette logique, nous pourrions imaginer des femmes sexuellement satisfaites et épanouies
dans leur mariage. Elles profiteraient du droit religieux qui leur est accordé pour satisfaire
pleinement leurs envies et leurs besoins. L'acte sexuel est, en plus, récompensé par Dieu.
Alors pourquoi s'en priveraient-elles ? La réalité est toute autre. Les traditions arabes ont pris
le dessus sur les préceptes de 1'Islam et interdisent a la femme, en Kabylie, et dans tout le
Maghreb, de jouir de son corps et de son partenaire comme il lui plairait. Comme nous l'avons
précisé dans le premier chapitre, la place de la femme au sein du couple est seconde. On
retrouve, méme chez les plus jeunes femmes, des témoignages qui placent 'hnomme au centre
des relations sexuelles et leur accordent le monopole du plaisir sexuel. Elles demeurent dans
une passivité sexuelle et craignent méme d'atteindre une jouissance qui risquerait de leur étre
reprochée.

En France, les tendances s'inversent et laissent place a des jeunes femmes qui dirigent leur vie
sexuelle a leur maniere et n'ont pas peur de faire part a leur mari de leurs envies, leurs désirs
ou leurs fantasmes. A travers ce chapitre, bien que nous n'entrions pas dans les détails de la
vie sexuelle des femmes que nous avons rencontrées, nous rendrons compte des changements
qui ont eu lieu et qui continuent a avoir lieu en ce qui concerne les relations sexuelles au sein
du couple. Nous notons d'abord un changement non négligeable de part et d'autre de la
Méditerranée lié principalement au contexte social auquel sont rattachées les jeunes filles
mais aussi a la génération a laquelle elles appartiennent.

Si nous avons fait le choix de ne pas interroger ces femmes sur leurs pratiques sexuelles, c'est

199



essentiellement parce que dans I'Islam, il est interdit de dévoiler sa vie intime a des étrangers.
Ce qui se passe dans le couple doit rester dans le couple. Cette tache se serait avérée difficile
voire impossible pour les plus pratiquantes d'entre elles. Les traditions arabes ne facilitent pas
I'enquéte puisque le tabou qui regne autour de la sexualité s'est largement renforcé.

Les savants musulmans racontent souvent cette histoire tirée du Prophete de 1'Islam
pour montrer a quel point les relations sexuelles sont importantes au sein du couple, pour
I'homme et la femme.

Le Prophete avait un compagnon qui se nommait 'Othmane et qui était un homme enticrement
consacré a l'adoration, il jelinait le jour et passait la nuit en pricre, a tel point qu'il en arrivait a
se détacher des plaisirs de la vie et de 1'appel du désir sexuel.

Le Prophete entra un jour chez son épouse Aicha et trouva avec elle quelques femmes dont
l'une avait le visage pale, marqué par la tristesse. Le Prophete interrogea donc son épouse a
son sujet et elle lui dit : « C'est I'épouse de 'Othmane et il est trop occupé par 1'adoration pour
se préoccuper d'elle ». En d'autres termes, il négligeait les désirs sexuels de son épouse.

Le Prophete alla donc voir 'Othmane pour lui dire que ce que son comportement n'était pas le
bon. 11 lui dit « ton corps a sur toi un droit et ton épouse a sur toi un droit »* -,

Dans 1'Islam, la jouissance sexuelle n'est donc pas l'apanage de I'homme. La femme doit aussi

pouvoir jouir de son corps quand elle en a envie.

3.2. La femme kabyle : une jouissance sexuelle quasi-inexistante

La femme kabyle (et maghrébine) a été enfermée dans un carcan d'interdits qui l'a
réduite a n'étre qu'objet de désirs masculins. Elle n'a pas échappé a la tradition morale qui a
cherché a la priver de son droit accordé par Dieu : 'acces au plaisir. En d'autres termes, la
société traditionnelle a mis en place un modele collectif de jouissance sexuelle fondée sur la
prédominance du masculin sur le féminin.

Comme précisé dans la premiere partie de ce travail, par pudeur ou par honte, les femmes
mariées n'osent pas réclamer leur droit a la jouissance sexuelle aupres de leur mari. Elles
appréhendent le fait que ceux-ci soient étonnés voire choqués de leur initiative. Cette décision
remettrait en cause toute leur éducation et leur réputation, cela mé€me si elles sont déja meres

et mariées depuis longtemps.

202

Abou Tourab, La sexualité en Islam : arts, pratiques et méthodes, édition El-Kitab, 2003

200



Il faut dire que des leur plus jeune age, on leur apprend a étouffer leurs pulsions et a les
considérer comme honteuses. On la met en garde contre I'homme.

C'est seulement lors de la nuit de noces que la femme découvre son mari, et souvent la
défloration se fait sans amour voire de facon brutale lorsqu'il s'agit de mariages forcés. Ainsi
leurs premieres expériences sexuelles sont un choc tant psychique que physique. Elles
découvrent, pour la premiere fois, un homme, completement nu, alors qu'elles n'en avaient
jamais vu aucun auparavant. Et c'est cet homme qui va « arracher » ce qu'elles ont mis tant
d'années a préserver. Ce jour-la, 'homme, dont la réputation fera le tour de la wilaya a sa
sortie de la chambre, se doit de montrer sa virilité€. Pour ce dernier, elle passe forcément par
une domination sexuelle, et dessine les traits de ce que sera leur future vie sexuelle. Analysons
ce témoignage, qui représente assez bien ce qui se passe en Algérie, le soir des noces.

Djezia est aujourd'’hui une femme qui a cinq enfants et qui nous raconte que sa nuit de noce a
€té un véritable cauchemar. Durant toute sa jeunesse, ses parents n'ont cessé de lui répéter a
quel point il était important de se préserver et de garder son hymen intact si elle ne voulait pas
étre déshonorée. Ses deux freres la suivaient parfois sur le chemin de I'école et calculaient le
temps qu'il lui fallait pour faire 1'aller-retour entre 1'école et la maison, tout en surveillant ses
fréquentations. A 1'dge de 21 ans, son pere la marie 2 un homme du village qu'elle n'a pas vu
jusqu'a la veille de son mariage. Le soir des noces, toute sa famille attend, dans 'angoisse, le
verdict de son époux. Il sort de la chambre, nerveux, sans dire un mot a personne. Sans savoir
ce qui s'est exactement passé, Djezia est accusée de ne pas avoir gardé sa virginité et devient
en une journée, le centre de toutes les calomnies. En réalité, c'est son mari qui était
impuissant, mais de peur des « on dit » il a préféré accuser sa femme et il est siir que sa parole
ne sera pas remise en doute puisque c'est un homme. Il revient discretement chaque jour pour
retenter sa chance et devient violent, accusant Djezia de ne rien faire pour régler la situation.
Une semaine plus tard, la virginité de Djezia est prouvée, il s'avere qu'elle était s'faha, c'est-a-
dire cadenassée comme nous l'avons vu dans le chapitre sur la virginité. Etant donné la facon

dont elle a vécu sa premiere expérience sexuelle, comment s'€panouir a travers elle ?

« Bon c'est plus rare quand 1'envie vient des femmes, surtout en Algérie, on leur a pas appris a avoir envie en
fait donc c'est compliqué pour elles. Pas comme en France, si une femme elle a envie d'avoir une relation
sexuelle, elle le fait savoir a son mari ou a son copain, alors qu'ici nous les femmes, on nous a appris a avoir
honte méme avec nos propres maris ! ».

(Djamila, 38 ans, surveillante, mariée, 1 enfant)

201



Certains penseront donc qu'une fille issue « de bonne famille » ne demanderait pas ce genre de
choses a son mari.

Les relations sexuelles sont surtout un moyen de satisfaire leur conjoint. Lorsque la
thématique de la jouissance sexuelle est abordée c'est surtout de la jouissance sexuelle du mari
dont il est question et non celle de la femme qui, si 'on en croit les entretiens, est quasiment
inexistante. Le sexe est représenté comme un moyen de garder leur mari aupres d'elles et
d'éviter l'adultere. Si I'homme va voir ailleurs, c'est uniquement parce que sa femme ne le
satisfait pas. Alors pour éviter ce genre de déviance, elles font tout pour le garder pres d'elles

par les relations sexuelles.

« D : elles veulent satisfaire leur mari pour les garder. Vu qu'ils travaillent loin en général, elles misent sur le
rapport sexuel pour les garder pres d'elles en fait. Tu crois qu'elles se font belles pour rien, elles vont pas au
hammam pour le trouver endormi (rire) en fait le systeme c'est de le satisfaire et comme ¢a quand il sort pour
aller travailler au moins elles 1'auront satisfait.
W : elles ont peur que leur mari se remarient ou qu'ils les trompent avec quelqu'un d'autre.
D : donc elles font tout pour le garder.
W : elle fait tout pour garder son mari ».

(Dahbia et Widad, 40 ans, psychologue scolaire et conseillere d'orientation, mariées)

La jouissance sexuelle féminine n'est donc jamais abordée, comme si elles n'y avaient pas le
droit ou méme jamais songé.

Les relations sexuelles peuvent €tre vécues comme un moyen de satisfaire leurs besoins
personnels. Elles sont percues comme une monnaie d'échange, un moyen d'atteindre leurs

objectifs.

« W : chez eux, les hommes ont vraiment de la valeur, et ils font tout pour satisfaire leur femme. Ils leur achetent
ce qu'elles veulent, si sa femme veut une voiture il va lui acheter. Parce qu'elles savent comment s'y prendre.
S : et pourquoi elles se disputent le matin et reviennent le soir, parce qu'elles connaissent leurs intéréts tout
simplement, elles savent que derriere elles vont étre gagnantes a se comporter comme ¢a, nous qu'est-ce qu'on a
a y gagner ? Pour elles, c'est un moyen d'atteindre leurs objectifs, biens matériels ou autres, et leur arme, c'est
le sexe, chose que nous on a pas, il nous manque ¢a, ce n'est pas un moyen d'atteindre nos objectifs. Nous on fait
tout, mais on gagne rien, mais on utilise pas le sexe comme moyen.
W : a Biskra, les femmes qui travaillent n'utilisent pas leur argent pour leur famille, parce que c'est a 'hnomme
de dépenser pour la famille, tout leur argent elles le dépensent pour elles-mémes.
S : c'est une monnaie courante ».

(Souad et Widad, 40 ans, psychologue scolaire et conseillere d'orientation, mariées)

202



Mais l'influence de 1'Occident et de la télévision est présente et tend a changer les
meeurs et les coutumes. En effet, nous avons assisté, lors de notre travail de recherche, au
mariage d'une jeune fille du village. Elle semblait angoissée de perdre sa virginité et nous en a
fait part, afin que nous puissions la conseiller (notre position de jeune fille frangaise 1'a sans
doute mise a l'aise). Bien qu'elle fGt inquicte a 1idée de perdre ce qu'elle avait de plus
précieux, elle avait 1'avantage de connaitre son mari avant de 1'épouser, ce qui facilitait les
relations. Elle entretenait une relation téléphonique avec lui depuis six mois déja. Elle
décrivait son mari comme étant quelqu'un d'aimant et d'attentionné. Nous avons donc attendu,
comme tous les autres invités, que la mariée sorte de sa chambre pour accueillir la bonne
nouvelle. Quelques jours apres, elle nous a raconté que son mari a été doux et patient, qu'il la
mise a l'aise, lui a d'abord parlé pour ensuite passer a l'acte (la pression familiale 1'y obligeait).
La maniere de procéder a bel et bien changé, certains hommes semblent plus patients et moins
préoccupés par la pression sociale et culturelle.

Cette influence de 1'Occident, nous la retrouvons chez les enquétées francaises qui ne se
soumettent pas au systeme culturel maghrébin mais qui, au contraire, profitent du systeme

francais et de la position religieuse pour faire valoir leurs droits au plaisir sexuel.

3.3. Les bienfaits de la libération sexuelle

Les femmes francaises accordent une grande importance aux relations sexuelles au
sein du couple. Il en va de 1'équilibre et de la bonne entente du couple. Les relations sexuelles
dans le couple constituent le lien qui va souder le couple et créer une complicité sur un temps
long. Pour certaines, celles dites de la deuxieme génération (les filles de migrants), les débuts
ont été tres difficiles du fait qu'elles ont dii briser une éducation culturelle trop ancrée. Des
leur plus jeune age, elles ont été formatées et formées a considérer les relations sexuelles
comme tabous voire interdites. La plupart d'entre elles nous ont avoué qu'elles ont eu recours
aux livres et a internet avant de se marier car elles n'avaient aucune connaissance sur la fagon
dont il fallait procéder. Une grande majorité ne connaissait pas leur corps et ne savait
absolument pas comment il fonctionnait (nous reviendrons dans un prochain chapitre sur
I'éducation sexuelle de ces jeunes filles). Souvent, c'est par l'intermédiaire d'amies que les
connaissances se transmettent, des amies de la méme origine culturelle, qui, finalement, ne

sont pas siires de ce qu'elles avancent.

203



«Et pour le coup, quand tu te maries, ben tu te fais ton image a toi mais t'as des filles, concretement, ce que je
trouve grave, c'est qu'elles se marient mais elles savent pas comment s'y prendre en fait. Moi voila je me suis
renseignée, mais j'ai pas répondu a toutes mes questions mais apres c'est I'expérience aussi. Mais pour te
donner un exemple concret, moi j'ai une copine, le jour de son mariage, elle m'appelle et elle commence a me
demander, qui commence a me dire, mais du coup comment on fait ? C'est par quel trou ? Je comprends pas ? Et
moi par contre sur le coup sa question, ¢ca m'a pas choqué parce que c'est ma copine et ca me dérange pas
qu'elle me pose ce genre de questions mais je me suis dis c'est grave quand méme je trouve !! qu'on se pose des
questions comme ¢a parce que normalement on devrait pas parce que le propheéte il a pas éduqué comme ¢a ».

(Sonia, 32 ans, francaise, chargée clientele, mariée, 1 enfant)

Ce genre de questions était récurrent, nous avons le souvenir de les avoir nous-mémes
entendues plus jeunes. Jusqu'aujourd'hui, bien que ce soit plus rare (internet permet d'obtenir
des informations plus facilement), certaines jeunes filles ne savent pas comment fonctionne
leur corps en dépit des enseignements qui sont tenus a 1'école. Elles donnent I'impression que
le simple fait de se renseigner sur « ¢a » (pronom démonstratif tres utilisé par les enquétées
pour nommer la sexualité) était amoral.

Il n'empéche que nous décelons un changement considérable d'une génération a l'autre. Les
plus jeunes d'entre elles, qu'elles soient mariées ou non, considerent les relations sexuelles

comme le pilier du couple.

« avant de me marier, je pensais que c'était un c6té de la vie conjugale mais pas forcément... enfin... dans la vie
de tous les jours, la partie de la sexualité, la partie de la relation avec la famille, je mettais ¢a dans des cases et
aucune case allait avec une autre et quand on se marie on se rend compte que non, c'est vraiment... je vais pas
dire... aller 60% du couple environ... si ¢a se passe mal a ce niveau 1a méme si on s'entend bien, si ¢a se passe
mal sur ¢a... je dis pas étre basé sur ¢a tout le temps mais si ¢a va pas ¢a percute sur la vie de tous les jours,
c'est vraiment béte mais ¢ca se passe comme ¢a, si ¢ca se passe mal, il va avoir des tensions, des conflits, en plus
dans notre éducation on en parle pas forcément... donc c'est encore plus compliqué... la personne par exemple
mon mari, il est trés pudique, les premiers temps qu'on s'est marié, et on s'est fréquenté, quand on est arrivé a
avoir des relations sexuelles, c'était dans le noir, et fallait pas en parler, on le faisait et fallait pas en parler,
j'essayais d'apprécier le truc et lui il comprenait pas que j'arrivais pas... on croirait pas comme ¢a mais c'est
treés important, et avec le temps quand on a appris a en parler et plus la lumiere éteinte, et on parlait
ouvertement, et ¢ca change en fait, le fait d'en parler ca change, et une fois que ¢a se passait mieux et ben le
couple ¢a se passe beaucoup mieux en fait... mais vraiment ¢a se passe beaucoup mieux ! Avant de se marier, je
ne pensais pas... mais c'est un truc c'est au moins 60% du couple ! Il faut en parler, c'est la base ! Pour que la
relation marche il faut une communication sur la relation elle-méme, et si y'en a pas ca se passe mal et ¢ca joue

sur le couple ».

204



(Amina, 30 ans, francaise, auxiliaire de vie, mariée)

N

Les relations sexuelles prennent de plus en plus de place dans la vie de ces jeunes filles. A
travers les propos d'Amina, nous décelons tout de méme un début de vie sexuelle tres difficile,
notamment le fait de communiquer librement avec son conjoint sur des sujets qui peuvent
paraitre naturels mais qui s'averent trés compliqués en fonction de 1'éducation recue. Elle
précise tout de méme, apres l'entretien, que son mari a regu une éducation tres traditionnelle,
ou la sexualité et le simple échange sur le sujet n'avaient pas leur place. Le fait qu'elle précise
qu'il ait eu une éducation traditionnelle montre bien que ce blocage commence deés le plus
jeune age, directement transmis par les parents. Ce blocage peut rendre les relations sexuelles
tres difficiles. C'est d'ailleurs majoritairement les femmes qui décident d'en parler avec leur
conjoint. Elles semblent prendre plus a cceur leurs droits a la sexualité et ne souhaitent pas
revivre ce que leurs consceurs ont vécu avant elles. A travers les entretiens, mais aussi les
forums internet, nous remarquons que ce sont souvent les femmes qui demandent des conseils
pour mieux vivre leur sexualité, elles se questionnent surtout sur la facon de rompre la glace
avec leur mari afin de parler librement de leurs envies.

Pour cette nouvelle génération de femmes de culture arabo-islamique, la sexualité doit étre

vécue comme un partage et une satisfaction mutuelle.

« c'est important parce que tu partages beaucoup de choses avec ton mari mine de rien. C'est pas que pour la
procréation, c'est important pour la femme et pour 'homme, pour un épanouissement commun ».

(Sabrina, 29 ans, francaise, responsable laboratoire, célibataire)

Ce serait d'ailleurs en grande partie grace a la libération sexuelle de la femme que I'homme

prendrait aujourd'hui en compte les désirs et les envies de sa partenaire.

« la libération sexuelle de la femme a amené plus de considération de la femme. Les hommes font plus attention

a ce que ressent la femme, si elle a du plaisir ou non, dans ce cas, la libération sexuelle est une bonne chose »

(Linda, 30 ans, francaise, sans emploi, Célibataire)

Cependant, il est important de nuancer ces propos. Si, dans la société algérienne, la pression
est mise sur la femme et sa pudeur au sein du couple, c'est une vision totalement opposée que
I'on retrouve chez les enquétées francaises. Elles décelent une pression sociale qui incite les

individus a étre performant sexuellement, quel que soit le sexe. Elles évoquent notamment

205



I’hyper-sexualisation de la société qui incitent les jeunes, les moins jeunes et les couples a étre
sexuellement performants s'ils veulent entrer dans la «norme sociale ». La télévision et

internet participent activement a cette nouvelle fagon de vivre sa sexualité.

« oui c'est important. Je pense que maintenant, les couples ils tiennent plus sans ¢a, y'a méme des couples
libertins, échangistes, c'est n'importe quoi, tout tourne autour de ¢a, donc oui je pense que c'est important pour
que le couple avance ».

(Nabila, 19 ans, frangaise, étudiante, célibataire)

La pression, bien qu'elle soit différente et vécue différemment, est présente chez toutes les
jeunes filles. Si, d'un coté, elle doit rester prude dans son mariage, de l'autre elle doit se
montrer trés réceptive et trés active dans la relation sexuelle au sein du couple. A quand
I'image d'une femme qui choisit de vivre sa sexualit€ comme elle le souhaite ?

A cet égard, Michel Bozon®” dira dans un entretien réalisé par Patrick Simon que 'on peut
décrire les transformations contemporaines comme le passage d'une sexualité construite par
des contrdles et des disciplines externes aux individus a une sexualité reposant sur des
disciplines internes. En d'autres termes, il ne s'agit pas d'une libération sexuelle mais d'une
intériorisation et d'un approfondissement des exigences sociales. En fait, avec l'intériorisation
des contrbles, l'individu doit établir lui-méme ses normes et sa cohérence intime tout en
continuant a étre jugé socialement. Aujourd’hui, comme hier, il n'y a aucune autonomie
sexuelle. Les évolutions sociétales construisent et expliquent les changements sexuels. Les
évolutions doivent d'abord étre replacées dans le contexte des évolutions des rapports de genre
et la place de la femme dans la société.

Ce chapitre permet de constater que nous assistons a la naissance d'une nouvelle culture
islamique et occidentale au cceur de laquelle les femmes musulmanes restent fideles aux
principes fondamentaux de 1'Islam tout en assumant leur culture occidentale. Elles sont donc
pleinement musulmanes quant a la religion et pleinement occidentales quant a la culture sans
que cela ne leur pose probleme. Cela permet a ces femmes d'observer et d'intégrer
positivement tout ce que la culture a produit de bien et de bon tout en restant critiques et
sélectives quand celle-ci peut produire des enfermements et des comportements discutables.
S'est opéré un double travail de déconstruction et de reconstruction et ces femmes se sont

attachées a distinguer ce qui est religieux de ce qui est culturel dans la fagcon dont elles

203 Simon Patrick, « Révolution sexuelle ou individualisation de la sexualité ? Entretien avec Michel
Bozon », Mouvements, 2/2002, (n°20), p.15-22

206



congoivent 1Islam. Tout individu s'accroche naturellement au mode de vie de son pays
d'origine en confondant bien souvent religion, culture et tradition. Mais les nouvelles
générations ont questionné ces traits culturels et les ont remis en cause en s'imprégnant
naturellement de la culture du pays dans lequel elles vivent.

Ainsi, la représentation de la sexualité est tres révélatrice quant a la maniere d'appréhender la
religion. Les femmes se rapprochent d'un modele qui correspond au mieux a l'idéal qu'elles

veulent atteindre tout en restant fideles aux principes religieux dans lesquels elles ont baignés.

4. La circoncision

4.1. Dimension symbolique de la circoncision

La circoncision est une pratique chirurgicale qui consiste a sectionner le prépuce du
jeune enfant maéle. Elle est observée dans toutes les couches sociales du monde arabo-
islamique. En fonction du contexte social et culturel dans lequel elle prend racine, elle répond
a des attentes universelles : esthétiques, hygiene, rite, confirmation sociale, intégration dans
un milieu, sensualité... En dépit des croyances populaires, il s'avere que la circoncision est
antérieure a 1'Islam.

Dans la religion juive, la circoncision est une véritable rencontre entre Yahvé, divinité
juive, et son peuple. Elle représente «un passeport rituel, un sacrement hébraique dont la
signification et I'impact sont socialement et spirituellement déterminés. [...] elle est un critére
de perfection »2% Sa dimension religieuse est plus marquée que dans toute autre religion, y
compris 1'Islam.

En effet, I'Islam n'a fait que la reconduire sans effectuer aucun changement ni du point
de vue de la forme ni du point de vue du contenu. La dimension spirituelle de la circoncision
arrive plus tard notamment lors du pelerinage a la Mecque, lorsque les musulmans non arabes
ont dii cotoyer leurs coreligionnaires arabes. Bien que 1'obligation de la circoncision chez les
musulmans ait été tres tardive (elle n'arrive que deux siecle apres la mort du Prophete), elle va
rapidement devenir une condition secondaire d'islamité. On rapporte du Prophéte dans un

célebre hadith (tradition prophétique) : « Cinq choses sont de tradition : la circoncision,

204 Chebel Malek, Histoire de la circoncision : des origines a nos jours, édition Balland, 1992, p.43

207



l'ablation des poils du pubis, 1'épilation des aisselles, la taille des moustaches et celle des
ongles »205,

Malek Chebel, dans son ouvrage consacré a la circoncision, énumere un grand nombre de
termes arabes pour définir la circoncision®” : khitan, khéténa ou tahara. Le circoncis quant 2
lui est communément nommé : moutahhidr, ma'bouche, moukhatidn, mou'addar, ma'dolr,
ouasid.

L'imam al Shafii, chef de file d'une des quatre écoles théologiques de I'Islam sunnit6207,
considere que la circoncision est obligatoire (obligation religieuse) pour tous les musulmans
tandis que les trois autres ne font que la recommander (sunna, tradition prophétique) de
maniere assez forte tout de méme. Dans la mesure ou le Coran ne mentionne jamais
l'obligation de la circoncision, il s'est créé un vide juridictionnel de fait que seule l'attitude de
Prophete aurait permis de lever.

Pourtant, les musulmans se sont obligés a circoncire leurs progénitures méales bien avant qu'ils
aient atteints 1'age adulte®®®. En effet, la circoncision est tenue par les musulmans comme une
mesure privilégiée, un acte de conformité a l'esprit du croyant plus qu'a la lettre du texte
sacré : le Coran. En réalité, méme si la dimension hygiénique est mise en avant, elle permet
surtout une intégration a la communauté des croyants.

Si, pendant longtemps, la circoncision avait lieu a la mosquée par des « circonciseurs »
(tahard), aujourd'hui, avec les progres de la médecine et des institutions médicales, elle est
organisée dans des lieux adaptés et la mosquée n'est plus chargée d'organiser des cérémonies
de circoncision.

Si au plan juridique la circoncision ne jouit d'aucun dispositif précis et si pour les écoles
théologiques elle n'est finalement qu'une pratique plus ou moins recommandée, il n'en va pas
de méme pour les familles arabo-musulmanes (et les berberes particulierement comme nous le
verrons grace a nos entretiens) qui l'observent tres consciencieusement. En réalité, les
coutumes ont enrichi les prescriptions religieuses et juridiques pour faire de la circoncision
une pratique obligatoire.

A cet égard, Bouhdiba dira que « la circoncision est une pratique des musulmans plus qu'une

205
206
207
208

Rapporté par Abou Houreira et cité par Al Boukhari, célebre théologien persan dans Sahih-Al-Boukhari.
Chebel Malek, Histoire de la circoncision : des origines a nos jours, édition Balland, 1992, p.52

Cf Partie I, chapitre 2 pour l'explication des quatre écoles.

Il y a divergence concernant 1'dge idéal de la circoncision. De la naissance a deux ans pour certains,
jusqu'a dix ans pour d'autres, voire 1'dge adulte pour les reconvertis. Concernant ces derniers, d'aucuns disent que
la circoncision n'est pas une obligation pendant que d'autres estiment qu'il est de leur devoir de se circoncire s'ils
veulent faire partie de la communauté arabo-islamique.

208



pratique de 1'Tslam »*%.

Elle donne d'ailleurs lieu a des cérémonies aussi importantes que celles d'un mariage. Lors de
cette cérémonie tant attendue, le circoncis entendra dire qu'il est désormais devenu un homme.
Effectivement, la circoncision renferme bon nombre de représentations symboliques que nous

allons énumérées sans plus tarder.

Alliance avec Dieu

Pour Bouhdiba®'"’, cette pratique a un sens métaphysique tres précis. La circoncision,
« tahara » en arabe vient de « Tathir » qui établit une relation étroite entre la circoncision et
l'opération par laquelle deux anges avaient purifié¢ le cceur du prophéte : ils lui avaient fendu la
poitrine et en avaient extirpé le grumeau de sang noir qui existait dans son cceur et qui, disait-
on, serait le signe du mal. Le prépuce serait ce grumeau de sang noir, ce signe du mal qu'il faut
supprimer.
Mais c'est Abraham (Ibrahim dans le Coran, considéré comme « 1'Ami intime de Dieu ») qui
demeure l'exemple le plus ancien quant a I'obligation de la circoncision. Alors 4gé de 80 ans
(99 ans dans les textes bibliques), Dieu ordonne a Abraham de se circoncire. Il s'exécute et
devient l'exemple a suivre pour tout croyant qui veut se rapprocher de Dieu. Cet ordre est
rapporté dans les paroles du Prophete Mohamed (hadiths) mais, comme nous l'avons dit
précédemment, il n'est jamais directement mentionné dans le Coran si ce n'est implicitement
par le verset suivant : « Puis nous t'avons révélé : Suis la religion d'Abraham qui était voué
exclusivement a Allah et n'était point du nombre des associateurs »11Si les musulmans
doivent suivre 'exemple d'Abraham, la circoncision devient alors obligatoire. C'est ainsi que
les musulmans ont concrétis€ l'obligation de la circoncision et doivent pérenniser cette

coutume religieuse.

Rite de passage

Par cette initiation, 1'enfant acquiert de sa propre identité sociale, et surtout sexuelle. Il
a le sentiment d'avoir un nouveau pénis et la circoncision représente une conquéte de la
masculinité. D'ailleurs, I'ampleur de la cérémonie qui suit la circoncision rend I'enfant plus
conscient de son appareil génital (s'il n'est pas trop jeune) puisque le groupe social va accorder

une importance tant a I'enfant et I'acquisition de sa nouvelle virilité qu'a son nouveau phallus.

2(1)(9) Bouhdiba Abdelwahab, La sexualité en Islam, PUF, 2003, p.222
Idem

209



A cet égard, Denis Jeffrey*'? dira qu'il y a «une véritable tche 2 relever pour devenir un
adulte accompli. Dans les sociétés traditionnelles divisées en groupes d'age, les rites de
passage favorisent la transition au monde adulte. Ces rituels donnent lieu a des épreuves
corporelles ou morales particulierement exigeantes. Ils se déroulent sous la supervision des
alnés et assurent la transmission des regles de la vie et consacrent les rdles sexuels et sociaux
a travers des marques précises (tatouages, scarifications, parures...). A la fin d'un rite de
passage, l'initié est célébré, car il fait partie de la communauté ». La circoncision se révele étre
un véritable rite de passage.

213 . < . .. .
Van Gennep” ~ voit le déroulement de la circoncision en trois phases :

. une phase de séparation d'avec le groupe social se traduisant par une vie recluse ;

. une phase de marge se caractérisant par une mise a 1'écart du garcon dans un lieu
initiatique ;

. une phase d'agrégation dans la communauté par la reconnaissance de l'aptitude du

novice a une participation effective au sein des institutions.

La circoncision, qu'elle soit pratiquée en France ou en Algérie ne semble pas échapper a ce
schéma.

La phase de séparation se traduit par la vie menée par le jeune enfant dans le monde des
femmes, théoriquement a l'intérieur de la maison. Les sorties hors de la maison se font rares et
sont généralement réservées aux hommes. Le jour de la circoncision, le gar¢on est isolé dans
sa chambre en attendant celui qui viendra pratiquer l'acte chirurgical. La circoncision se passe
dans une piece, réservée aux seuls hommes de la maison (pere, oncles, grand-pere) et interdit
aux femmes (en France, les femmes les plus courageuses participent a la circoncision de leurs
fils mais la plupart d'entre elles préferent attendre qu'elle se termine afin de ne pas visualiser
la souffrance de leur progéniture). La derniere étape se définit donc comme la participation
active du jeune garcon au monde « des hommes » et est séparé définitivement du monde des
femmes. Le jeune gargon ne pourra plus accompagner ses jeunes sceurs au hammam ou garder

intact la relation fraternelle ou amicale qu'il entretenait avec la gent féminine.

Identification collective

La circoncision répond donc a un besoin et une attente : celui d'appartenir a un groupe

211

o Coran, édition en frangais, broché, Al Bourag, juin 2008, sourate 16, verset 123.

Jeffrey Denis, « Conduite a risque et rite de passage a I'adolescence » in Jeunesse a risque : rite et
passage, sous la direction de Denis Jeffrey, David le Breton et Joseph Josy Lévy, édition Les Presses de
l'université Laval, 2005, p. 45

210



déterminé, répondant ainsi a l'attente sociale en acceptant la trace du groupe sur son corps en
tant que reconnaissance et socialisation. Elle est considérée comme un rite de passage qui
souligne l'entrée du jeune dans 1'dge adulte. « Il s'agit d'une inscription réelle sur le corps.
Cette inscription est la marque symbolique d'un rapport culturel d'opposition et de
complémentarité »*'*.

Chebel*”® va jusqu'a ajouter que la circoncision prend des allures symboliques tres
importantes pour le jeune garcon qui se voit désormais détenir un pouvoir considérable
lorsqu'il s'agit de donner corps aux représentations patriarcales de la virilité, de la famille, du
nom (identification collective), du sexe et de la nation d'appartenance. La circoncision touche
d'ailleurs un organe bien particulier : celui qui est en lien avec l'acte de procréer.

A cet égard, Mourad Kahloula®'® dira que la circoncision atteste d'une naissance culturelle.
Elle semble faire un « double usage » avec, par la séparation du prépuce, la séparation d'avec
la mere d'une part et le passage d'un état « naturel » a un état « culturel » d'autre part. Et
justement, la cérémonie qui accompagne la circoncision semble marquer I'aménagement de ce
passage, espace qui sépare et unit, qui sépare l'enfant de sa mere pour que naisse I'union de ce

dernier avec son groupe, sa communauté.

Suppression de la féminité

Elle est aussi un moyen de rompre avec le c6té féminin de 'homme, elle supprime
toute marque de féminité chez 1'homme. Une fois circoncis, I'enfant est en effet rejeté du
monde féminin. L'acces au bain des femmes lui est définitivement interdit et ses relations avec
I'univers féminin (mere, sceurs, tantes, cousines...) subissent de profonds changements
puisqu'il est récupéré par le monde des hommes auquel il est appelé a s'identifier. L'enfant
quitte 1'univers « impur » des femmes pour rejoindre celui de la pureté, de la virilité et des
prieres : 1'age de I'homme.
C'est en fait la fin de la fusion avec la mere : le fils, a c6té du pere, peut prendre sa place. Cet
acte participe de la construction du masculin. Ainsi, la circoncision comme marquage corporel
est doublement identitaire : il est autant constitutif de l'identité masculine que de l'identité

arabo-musulmane.

213 Van Gennep A, Les rites de passage, Paris, Emile Noury, 1909, p.111

214 Serhane Abdelhak, L'amour circoncis, éditions Eddif, septembre 2000, p.142
215 Chebel Malek, Histoire de la circoncision : des origines a nos jours, édition Balland, 1992, p.61
216 Kahloula Mourad, La circoncision en Algérie, L'Harmattan, 2011, p.90-91

211



Un tres petit groupe d'entre les savants musulmans pensent que la circoncision pourrait
réduire le désir de masturbation qui serait la source de nombreuses maladies vénériennes.

Cette interprétation ne s'appuie en aucun cas sur les textes scripturaires.

4.2. La circoncision : un acte de mémoire et une pratique esthétique

La question de la circoncision rapproche indéniablement nos enquétées francaises et
kabyles. Elles sont unanimes pour dire que cette pratique est une tradition religieuse et
culturelle qu'il faut pérenniser. Le terme « magnifique » a été€ employé 3 fois par les enquété-e-
s pour définir la circoncision.

Lorsque nait un fils, la circoncision s'impose aux familles presque a leur insu. C'est un acte
tout a fait logique, parfois sans raisonnement aucun mais incontournable. Toutes les femmes
interrogées avaient circoncit leurs fils et celles qui n'avaient pas encore d'enfants projetaient

de le faire dans un futur plus ou moins proche.

« chez nous c'est une tradition, on a un garcon, automatiquement on fait une féte pour la circoncision du
garcon. On invite la famille, c'est une tradition importante ».

(Dahbia, 40 ans, kabyle, psychologue scolaire, mariée, 3 enfants)

« C'est dans ma culture, dans mes coutumes, dans ma religion, oui je le ferai de toute fagcon, c'est un
truc qui se fait et qui se fera toujours de toute fagon ».

(Sabrina T, 36 ans, frangaise, chargée clientele, mariée, 2 enfants)

Pour certaines, les plus agées d'entre elles, la circoncision devient un automatisme, elle est
logique et n'engendre aucun questionnement. Lorsque la naissance d'un garcon est prévue,
alors les parents doivent organiser la circoncision. Elle prend la forme d'« automatisme
identitaire ».

Dans les croyances populaires, elle inscrit forcément le garcon dans la communauté

musulmane :

«apres je dirais [que la circoncision est importante] parce que ¢a prouverait que mon fils est musulman et

voila » (Sara, 23 ans, francaise, étudiante, célibataire).

212



Le jeune circoncis intégrerait la « Oumma al muslimines » (le groupement des musulmans).
Dailleurs, il est rapporté dans les légendes populaires qu'un enfant qui meurt sans étre
circoncis ne meurt pas musulman. De fait, si un jeune gar¢on décede sans avoir été circoncis,
les hommes du village procedent d'abord a sa circoncision avant de I'enterrer. Ceci afin qu'il
fasse partie de la communauté musulmane. Il s'agit 1a de légendes car il n'est mentionné nulle
part, dans 1'Islam, qu'un individu qui décede non circoncis n'est pas musulman. Une femme

kabyle rapporte les propos suivants :

« ah tu sais, s'il y a un enfant qui meurt chez nous, il est pas circoncis, ben on 1'enterre pas tant qu'il n'est pas
circoncis ! Tu savais ? Pour te dire a quel point c'est important la circoncision. Pour qu'on puisse le distinguer
des non musulmans, pour qu'on voit qu'il est musulman, donc on circoncit et apres on l'enterre, comme ¢a s'il est
déterré on sait qu'il est musulman ».

(Rosa, 78 ans, algérienne, mariée, 5 enfants)

La circoncision fait aussi partie des conditions esthétiques, des canons de beauté et

facilite les rapports sexuels.

«c'est plus joli quand c'est circoncis. C'est joli comme un parapluie » (Rosa, 78 ans, kabyle, mariée, 5 enfants)

« esthétiquement c'est mieux, I'hygiéne c'est mieux et on a de meilleurs rapports sexuels je pense [...] c'est pour
ca que les francaises préferent les arabes question sexe. Parce qu'ils sont circoncis ». (Souad, 40 ans, kabyle,

psychologue scolaire, mariée, 3 enfants)

«La circoncision rend la personne plus apte dans ses rapports » (Youssef, 36 ans, kabyle, enseignant, marié)

Ainsi, la circoncision faciliterait les relations sexuelles et les rendrait méme

meilleures.

4.3. Circoncision, hygiene et rationalisation d'une pratique

Mais cette évidence culturelle, et il est tres important de le relever, est tres souvent
transcrite par une rationalisation « hygiénique ». En faisant référence a 1'hygi¢ne, on rend
scientifique une pratique culturelle et religieuse et on apporte surtout une justification
rationnelle. Ce rite est ainsi rationalisé, recomposé, réinterprété et dans le méme sens

sécularisé.

213



A cet égard, Régine Azria®'” dira que : « Pour étre en consonance avec les valeurs

porteuses de la modernité, la ré-élaboration doit se faire dans le sens d'une plus grande
exigence de rationalité. Plus une pratique sera rationnellement fondée, plus fort sera son
pouvoir de légitimation, et plus elle aura de chances d'étre observée ». Par la justification
hygiénique, la pratique sécularisée de la circoncision devient alors plus légitime. Le rite
devient, de ce fait, beaucoup moins « traditionnel », moins « primitif ».
L'étude démontrant la diminution de l'infection du VIH sur les personnes circoncises est
d'ailleurs largement mentionnée par les enquétées. Un article paru dans Le Monde et 'obs*® a
largement fait parler de lui. Ainsi, il est rapporté que les hommes circoncis ont 60% moins de
risque d'étre contaminés par le VIH que ceux non circoncis. L'étude révélée dans le Plos
Meédicine et menée par 1'Agence nationale de recherche sur le Sida et les hépatites virales
(ANRS) a servi d'appui pour cette étude.

Toutes les personnes interrogées, hommes ou femmes, ont mentionné l'hygiene comme

justification a leur pratique.

«elle épargne certaines maladies, et je le dis pas pour faire I'éloge d'une religion ou quoi, je sépare tous les
pouvoirs, tout ce qui est religieux, et la science mais ma foi, si j'étais a la place d'un chrétien, sur un avis
médical, pourquoi pas. J'ai eu deux gargons, ils ont eu un probléme au niveau de leur pénis, un moment donné,
mon fils est né, il avait un probleme au niveau de son pénis, il n'urinait pas, un cas de phimosis, je viens de me
rappeler, mes deux gargons ils ont eu un cas de phimosis, ils devaient étre circoncis en urgence [...] donc je
pense que la circoncision est bonne. Si elle doit étre faite, c'est pour une raison ».

(Youssef, 36 ans, algérien, enseignant, marié)

Cet homme définit son acte comme hygiénique avant de l'inscrire dans la tradition. Le fait de
se sentir dans l'obligation de justifier sa religion démontre bien que 1'hygiene passe en second
lieu et que ses arguments sont principalement fondés sur des principes religieux. Il définit sa
démarche comme laique stipulant qu'elle ne repose que sur avis médical. Il précise d'ailleurs
« sl j'étais chrétien, sur un avis médical, pourquoi pas » : la facon de définir cet acte prouve
que c'est d'abord parce qu'il est musulman qu'il a recours a la circoncision. C'est ensuite que la

médicalisation de la pratique arrive.

« Il paraft que c'est utile, en France, ils appellent ca le décalottage, a ce qui parait c'est plus hygiénique, et j'ai

217

s Azria Régine, « Pratiques juives et modernité », Pardes, 14, 1991, p.53

Delaugerre Constance, « La circoncision protege du VIH : la recherche le prouve », I'OBS, septembre
2016, consulté en ligne le 27/10/16, http://leplus.nouvelobs.com/contribution/933131-la-circoncision-protege-du-

214




entendu que ¢a diminuait le risque du Sida, j'ai entendu ¢a une fois sur une chaine frangaise, comme quoi la

circoncision était recommandée pour éviter les maladies, je sais pas, c'est ce qu'ils ont dit, ils se rendent compte
que la circoncision est importante ».

Et a la méme personne de rajouter : « je voulais pas de garcon j'ai pas eu de garcon, a cause de ¢a, une fois je
suis partie a la circoncision du neveu a mon mari et quand je 1'ai vu je me suis dit inchaAllah j'ai pas de
gargon »

(Fati, 42 ans, algérienne, surveillante, mariée, 2 enfants)

La circoncision n'est donc pas une pratique désirée par les parents et particulicrement les
meres qui appréhendent et redoutent souvent ce moment. Elle pense notamment a la douleur
que peut ressentir leur jeune fils au moment de la circoncision. Mais cette crainte est bien
souvent outrepassée par la rationalisation de I'acte. Elle permet de trouver un fondement
légitime et sans aucun doute moins « archaique » car scientifique.

Cette ambivalence, nous la retrouvons chez un grand nombre d'enquétés, principalement chez
les jeunes filles francaises. Elle révele d'ailleurs le questionnement identitaire sous-jacent a la
circoncision. Si elles disent adhérer completement a la circoncision, c'est parce qu'elles sont
musulmanes (pratiquantes pour une grande majorité) ou qu'elles suivent la tradition de leurs
parents (pour celles qui le sont moins). Sans quoi, la question de la circoncision ne se poserait
aucunement en dépit de tous les arguments rationnels qu'ils (elles) amenent. Toutes défendent
la circoncision de maniere incontestable mais avouent qu'ils (elles) n'auraient pas recours a

cette pratique s’ils (elles) n'étaient pas musulmans.

«ben la circoncision... personnellement j'ai pas d'avis sur ¢ca mais je pense que c'est inutile. Mais je pense que je
vais quand méme le faire pour mes enfants parce qu'on est obligé, par rapport a notre religion, nos traditions et
ils disent la médecine que c'est important pour 1'enfant, mais si c'était pas obligé, je I'aurai pas fait ».

(Sami, 28 ans, kabyle, conseiller d'orientation, marié)

«non moi je suis pas trop d'accord, je pense que c'est d'abord une question de religion. Parce que je pense que
si je n'étais pas musulmane, je pense que je l'aurai pas fait. Ouais je sais pas si en tant que non musulmane
j'aurais fait cette coutume ».

(Nabila, 19 ans, francaise, étudiante, célibataire)

Ainsi, la circoncision est une pratique d'abord instinctive, naturelle qui vient inscrire le jeune

garcon dans une communauté, une culture, une religion. Elle prend sens ensuite par une

vih-la-recherche-le-prouve-mettons-le-en-pratique.html
215



démarche de rationalisation et inscrit la circoncision dans un systtme médical qui vient la

1égitimer et la justifier.

216



4.4. Quelques particularités francaises

Une particularité demeure tout de méme chez les femmes francaises : la question de la
reconversion. Je me souviens d'une histoire qui m'avait particuliecrement marquée a
I'adolescence. Les femmes du village francais dans lequel j'habitais se divisait en deux
groupes : celles qui se dressaient contre le mariage mixte et celles qui, au contraire, n'y
voyaient aucun inconvénient. Dans la tradition musulmane, la mixité au mariage est autorisée
pour les hommes s'ils se marient avec des « femmes du livre » soit des femmes croyantes
d'entre les juives ou les chrétiennes. Cette autorisation ne s'applique qu'aux hommes, les
femmes quant a elles, doivent se marier avec des musulmans obligatoirement. Les
appréciations sur ce type de mariage sont ambivalentes. Chaque fois qu'un mariage se
préparait, il entrainait incontestablement le débat incontournable de l'origine du marié (les
hommes étaient exemptés des accusations qui suivent ces débats étant donné leur statut
privilégié). Un apres-midi alors que les femmes discutaient, 1'une d'entre elles questionne la
mere de la mariée sur la religion du futur époux. Elle lui répond qu'il est francais, sans origine
maghrébine aucune. A l'autre de demander s'il est converti (condition obligatoire pour la
validation religieuse du mariage). Et a la mere de lui répondre, sur le ton de I'humour, qu'elle
ne sait pas puisqu'elle n'est pas allée voir son « engin » dans son pantalon.

Cette petite anecdote démontre assez bien l'importance que revét la circoncision chez les
musulmans. Comme nous l'avons mentionné préalablement, bien qu'elle ne soit pas une
obligation coranique, elle fait désormais partie des mceurs et demeure une tradition
incontournable dans les croyances populaires.

Si le futur époux veut entrer dans la communauté de maniére 1égitime, son inscription doit
symboliquement se faire sur le corps. La circoncision marque le lien et l'inscription dans la

communauté musulmane. C'est un rite d'intégration au groupe.

217



Partie 111

Résultats

Vd

Eduquer a la sexualité : un

[ ) [ ] 219
enjeu social et culturel

En référence aux travaux de Pelege Patrick et Picot Chantal sur I'éducation sexuelle et les enjeux dans
iété contemporaine

—_
(€Y
=

(€N

218



Sommaire
Chapitre 7 : éduquer a la sexualité : une affaire de famille ?
1. L'éducation sexuelle est d'abord culturelle

2. Lelangage de la sexualité
2.1. La difficultés de dire la sexualité
2.2. La langue francaise pour parler de la sexualité

3. La famille ou la transmission de codes culturels
3.1. La famille et I'éducation sexuelle
3.2. La famille « traditionnelle » : le modele kabyle
3.3. La famille « nucléaire » ou le modele francais dominant

Chapitre 8 : I'éducation a la sexualité

1. L'éducation a la sexualité en Kabylie
1.1. Les parents et I'éducation a la sexualité
1.2. Les conséquences de l'absence d'éducation a la sexualité
1.3. L'éducation a la sexualité : un privilege féminin ?

2. L'éducation a la sexualité dans les familles francaises de culture arabo-islamique

2.1. L'acculturation des meres arabo-musulmanes

2.1.1. La transmission d'une éducation traditionnelle

2.1.2. Une acculturation progressive

2.1.3. Deux alternatives pour les meres de la nouvelle génération
2.2.Une toute autre maniere d'éduquer

2.2.1. Un contexte social et culturel critiqué : I'hypersexualisation

2.2.2. Une éducation sexuelle « occidentale »

2.2.3. L'interdit et la quéte de sens dans 1'éducation

2.2.4. La transmission d'une morale

2.2.5. Laréférence aux textes sacrés

2.2.6. L'éducation a la sexualité ou 1'apologie de la différence

2.2.7. La question du genre réadaptée

Chapitre 9 : I'éducation sexuelle scolaire

En Kabylie : une éducation sexuelle inexistante

L'éducation sexuelle en France : une source de savoirs indispensable
L'éducation sexuelle scolaire ou la révélation d'une « honte communautaire »
Les controverses de la théorie du genre

AW N~

Chapitre 10 : 1'éducation aux médias : quand la télévision devient un probleme
1. La télévision : un défi éducatif parental

1.1. En France : 1a menace de la télé-réalité
1.2. Influence des séries turques sur les jeunes filles kabyles

219



2. Stratégies éducatives parentales
2.1. Le contrdle des programmes
2.2. Dialogue et religion : les ingrédients pour lutter contre 1'influence des médias

3. Identification des jeunes ou honte ?
3.1. Société de I'image ou la difficulté a s'identifier

220



Cette troisieéme partie sera consacrée a 1'éducation a la sexualité telle qu'elle a lieu dans
les familles de culture arabo-islamique.

Dans le chapitre sept, nous verrons que 1'éducation sexuelle est d'abord culturelle,
chaque culture a une définition de 1'éducation a la sexualité qui se construit socialement et se
pérennise au sein des familles. Nous aborderons également la question du langage,
problématique que nous avons rencontrée lors de nos entretiens. Les enquétées frangaises se
heurtent a des difficultés a dire la sexualité, a la nommer, a en parler. Elles utilisent d'autres
termes, des substituts grammaticaux pour contourner les mots « tabous ». Au contraire des
enquété-e-s kabyles qui préferent user d'une autre langue pour aborder le sujet. La langue
kabyle ou arabe semble étre la langue de la pudeur, de la honte, de la retenue tandis qu'il est
plus facile d'opter pour le francais pour parler de cette thématique «honteuse ». 1l sera
également question des changements qui ont eu lieu au sein de la famille au cours de la
migration. Le fait de passer d'une famille dite « traditionnelle » a une famille « nucléaire » ou
«moderne » a obligé les membres, les parents a adopter d'autres codes, d'autres formes
d'éducation a la sexualité.

Le chapitre huit sera consacré a 1'éducation sexuelle au sein des familles. Nous
commencerons par aborder 1'éducation telle qu'elle a lieu en Kabylie. Les parents, mais aussi
la famille éloignée participent a une éducation sexuelle particuliere. Tres souvent inexistante,
elle est surtout dirigée vers les jeunes filles, tributaires d'une éducation autoritaire et
patriarcale. Il sera ensuite question de la maniere dont les meres migrantes se sont approprié
les codes et la culture du pays d'accueil. Elles ont été contraintes de remettre certains principes
en question afin que leurs filles les assimilent de la meilleure des facons. Elles mettent en
place des stratégies éducatives basées sur la quéte de sens, la logique, la raison. Pour ce faire,
elles transmettent une morale et se référent bien souvent aux textes scripturaires pour
convaincre les jeunes filles des bienfaits d'une sexualité axée sur la préservation. Elles
insistent sur la différence avec les « autres », une forme d'éducation de la différenciation.

Dans le chapitre neuf, sera abordée 1'éducation sexuelle scolaire. Bien qu'elle soit
totalement inexistante en Kabylie, elle demeure une source de savoirs indispensable pour les
francaises qui y voyaient le seul moyen de s'instruire sur le fonctionnement de leur corps et de
leur sexualité. N'ayant eu aucune éducation sexuelle familiale, I'école devient la seule source
d'informations légitime qu'elles avaient a leur portée. Cette éducation sexuelle scolaire a été
révélatrice d'une forme de « honte communautaire », commune a tous les membres que nous

avons interrogés. Ce chapitre sera l'occasion de revenir sur la controverse de la théorie du

221



genre afin de comprendre la fagon dont elle a ét€ comprise et vécue par les jeunes femmes de
culture arabo-islamique.

L'éducation aux médias sera I'objet du dernier chapitre. La télévision mais aussi les
réseaux internet deviennent un véritable défi éducatif pour les parents. En France, la télé-
réalité devient source de conflits au sein des familles tandis que les jeunes y sont de plus en
plus adeptes. En Kabylie, le méme probleme semble se poser avec les séries turques et leur
influence sur les jeunes filles. Face a ce défi « moderne », les parents mettent en place des
stratégies : contrdle ? Dialogue ? Religion ? Tous les moyens sont bons pour empécher les

jeunes de s'identifier a ces nouveaux modeles médiatiques.

222



Ve

Chapitre 7 : éduquer a la sexualité : une affaire

de famille ?

L'éducation sexuelle est une invention Contemporainezzo, affirme Michel Bozon.
Comme nous l'avons expliqué dans le premier chapitre de ce travail, elle a d'abord pour
vocation d'expliquer aux femmes « l'art de I'amour ». Cette éducation féminine sera ensuite
transposer aux enfants et aux adolescents qui semblent se confronter a la sexualité de plus en
plus jeune. Ainsi, 1'éducation sexuelle deviendra progressivement du domaine familial. Les
parents devront donc se familiariser avec cette éducation afin de transmettre a leurs enfants les
outils nécessaires a leur développement personnel et leur construction sexuelle et
intellectuelle. Les parents deviendront les éducateurs sexuels qui devront transmettre aux
adolescents une éducation sexuelle qui sera le reflet de leur culture, de leurs croyances mais
aussi le fruit d'une construction sociale.

Toute société repose sur des normes et des valeurs, des prescriptions, mais aussi des
interdictions, des prohibitions, qui toutes ensemble, constituent ce qui organise et « ordonne »
la société. Tout ordre social est ainsi en méme temps un ordre moral (I'organisation des
moeeurs) et un ordre sexuel ; un ensemble de normes qui réglent les rapports entre les sexes et
s'imposent aux individus, différemment ou non selon leur sexe. Par ailleurs, rien n'autorise a
penser qu'il ne doit exister dans une société qu'un seul systtme de valeurs et de normes
positives ou négatives, qu'un seul « ordre ».

Il peut en exister plusieurs qui, correspondent a des groupes sociaux différents et/ou en
conflit*".

Ces enseignements informels seront transmis oralement (bien souvent, ils prennent la forme
de conseils donnés par les parents) ou visuellement (dans ce cas, 1'enseignement se fera via les
livres, les films ou les magazines). Cette derniere forme prend de plus en plus d'importance
chez les adolescents. Ce qui inquicte les parents et les défenseurs de 1'égalité hommes/femmes
qui remettent en cause la place de la femme dans ce mode de communication.

L'objectif de ce chapitre sera justement de comprendre les stratégies que les parents de culture

arabo-islamique mettent en place pour éduquer leurs enfants a la sexualité. Il est vrai qu'il

220 Bozon Michel, Sociologie de la sexualité, Armand Colin, 2009, p.49.

223



existe, dans une société donnée, un bon nombre de systetmes de valeurs qui guident et
influencent les parents quant a I'éducation a donner a leurs enfants. Concernant notre travail,
nous verrons comment la culture arabo-islamique sert de guide dans la transmission des
valeurs sexuelles transmises aux enfants. Nous verrons aussi que d'une génération a l'autre,
d'une société a une autre, les stratégies sont bien différentes et se construisent bien souvent en

fonction du contexte social et culturel dans lesquelles elles émergent.

1. L'éducation sexuelle est d'abord culturelle.

Comme nous venons de le signaler, la notion d'éducation sexuelle est une invention
contemporaine. De fait, les sociétés ont toujours « éduqué a la sexualité » de facon plus ou
moins normée et institutionnalisée. En effet, les premieres regles qui fondent les sociétés sont
celles concernant les proscriptions sexuelles au sein d'un groupe culturel (interdit de l'inceste,
alliances et filiation, rapport de sexe, identité morale...). De fait, les sociétés ont toujours fait
de 1'éducation sexuelle de différentes facons : initiatique, démonstrative, implicite, explicite,
répressive... le cadre et les regles ont toujours été posés : soit par la famille, le groupe, le
religieux ou I’Etat™.

Maurice Godelier™ développe 1idée selon laquelle chaque étre humain est le fruit de la
rencontre entre un homme et une femme et il pose la question essentielle a savoir : comment
je passe d'étre sexué a étre sexuel ? Ainsi, il est important de comprendre comment je passe
d'une étape a une autre tout en sachant que ce passage a lieu, dans la plupart des cas, a
l'adolescence : période qui marque l'inscription définitive dans le monde des adultes. Selon les
sociétés, ce passage est plus ou moins ritualisé.

En Algérie, ce passage est tres « genré ». En effet, il ne se fera pas de la méme facon pour les
filles et pour les garcons. Ce passage est d'ailleurs entouré de significations symboliques
sexuelles tres importantes. Pour les garcons, c'est par une initiation sexuelle que le passage du
sexué au sexuel se fait. A l'adolescence, le jeune garcon est emmené par ses pairs (cousins ou
amis) dans le désert ou il aura sa premicre relation sexuelle avec une prostituée. Cette

initiation marque sans conteste le passage a 1'dge adulte. Pourtant, comme nous I'avons vu

221
222

2006.

223

Pelege Patrick, Picot Chantal, Eduquer a la sexualité : un enjeu de société, Dunod, Paris, 2006, p.16.
Pelege Patrick, Picod Chantal, Eduquer a la sexualité : un enjeu de société, édition DUNOD, Paris,

Godelier Maurice, Au fondement des sociétés humaines : ce que nous apprend 'anthropologie, Albin
Michel, 2007.

224



dans les chapitres précédents, les relations sexuelles sont strictement interdites, quel que soit
le sexe de l'individu. Mais cette initiation est tres symbolique car elle marque la virilité du
jeune garcon, elle permet de l'inscrire dans le groupe du masculin et d'éviter I'homosexualité
tant redoutée en Algérie. Si les parents autorisent une telle déviance a leur garcon, c'est sans
conteste pour éviter qu'il ne dévie, c'est pour l'initier au plaisir de la chair et a la domination
sexuelle des le plus jeune age. L'expérience sexuelle du jeune garcon sera une maniere de
justifier sa domination sexuelle et de montrer a tous qu'il est un homme (au sens viril du
terme). Les jeunes algériennes devant garder leur virginité jusqu'au mariage, la seule
alternative qui s'offre a eux reste la prostitution. Les prostituées sont souvent marginalisées et
facile a dompter, elles deviendront la proie de ces jeunes garcons qui s'initient de fagon parfois
violente et commencent leur vie sexuelle en marquant leur domination sexuelle et sociale. Elle
sera souvent la seule expérience sexuelle vécue et entrainera une vie sexuelle maritale parfois
brutale et inégalitaire. Dans ce rapport de domination sexuelle, il faut aussi comprendre que
c'est 'homme qui fait le premier pas vers la relation sexuelle, c'est lui qui ira voir cette
prostituée et qui pourra se vanter d'avoir été l'initiateur de cette relation. C'est aussi dans cette
logique que se passeront ses relations sexuelles conjugales. Les femmes, comme nous I'avons
dit précédemment, ne feront jamais le premier pas vers leur mari pour réclamer une relation
sexuelle, ce sera toujours l'inverse. Et si la femme ose demander un rapport sexuel a son mari,
c'est tout un «ordre social construit » qui est remis en cause, qui est bouleversé. Il est
également important de préciser que la « déviance sexuelle » n'est pas visible physiquement,
au contraire des jeunes filles qui doivent justifier de leur hymen intact. Les garcons n'ont pas
le souci de la visibilité de la relation sexuelle.

Et justement, pour les femmes, cette initiation est tout aussi symbolique mais reflete une toute
autre position. La jeune fille deviendra une femme lors des premieres regles. C'est d'ailleurs a
partir de ce moment-la, que sa famille l'incitera a se cacher et a se couvrir davantage. Son
corps se forme et elle devient « une tentation » pour la gente masculine. Ses premieres reégles
sont aussi un signe de son futur role de mere. Sa sexualité est donc directement liée a la
reproduction contrairement au garcon qui s'initie au plaisir du sexe deés son plus jeune age.

En Algérie, le passage du sexué au sexuel est tres visible et tres différent en fonction du genre.
Chez le garcon, la sexualité naissante doit étre montrée, concrétisée, visible. Chez la fille, en
revanche, elle est cachée, presque supprimée, elle ne doit pas se voir. Ainsi, la quéte de la
masculinit¢ ou de la féminité se fait de maniere tres différente, tant physiquement

qu'émotionnellement.

225



De fait, cette initiation va permettre a la jeune fille et au jeune garcon de s'inscrire dans une
histoire collective, dans un groupe pour y participer mais aussi pour y laisser une trace.
L'incorporation des valeurs et des lois sociales est une affaire de culture et ce sont les ainés
qui vont transmettre aux plus jeunes, par leur geste, par leur discours, par leurs actes, ce qui
est spécifique a leur culture. Dans 1'exemple que nous venons de citer, c'est une éducation
sexuelle définie autrement que celle que nous connaissons.

Le jeune garcon et la jeune fille incorporeront ce qui vient de l'extérieur, ce qui vient des
autres en inscrivant leur propre singularité, leur subjectivité a celle des autres. Et c'est
justement la le propre de 1'éducation, conduire vers l'extérieur, « vers une autonomisation qui
n'est pas synonyme d'isolement mais qui puisse permettre aux €tres sexués, nés d'une union
sexuelle, d'étre a méme de faire des alliances avec d'autres que celles li€es a 1'origine, que ces
relations soient de I'autre ou du méme sexe »".

Des lors, il faut appréhender la sexualité comme fondateur des origines et qui participe a la
construction identitaire des étres, fondateur des relations du méme et de 1'autre, dans un jeu de
rapprochement et de différenciation. Dans notre cas, une différenciation visible des genres-
masculin/féminin- tout en repérant une similitude - appartenance A un groupe-. A cet égard,
Pelege et Picot diront que c'est parce que «la société se fonde sur la distinction des
générations et des sexes qu'elle organise des formes d'alliance et de filiation qui vont rendre
des unions possibles et d'autres interdites. Mais c'est aussi parce que la société soutient des
pratiques d'engendrement qu'il y a autant d'inquiétude et de haine envers les personnes
orientées sexuellement vis-a-vis des personnes du méme genre »*_ C'est aussi en raison de ce
processus d'engendrement que la domination masculine se pérennise, laissant les femmes dans
une position de dominée qu'elles perpétuent consciemment ou inconsciemment.

En guise de conclusion, nous dirons que chaque culture se trouve construite pour et par
l'individu. Maurice Godelier dira que « I'humain ne peut se contenter de vivre en société mais
qu'il se doit, pour survivre, de produire la société. Ce fait semble 1ié a quelque chose qui est
survenu a l'étre de I'homme dans son intimité corporelle, intimité qui est duelle, male et
femme, mais un fait qui, en méme temps, transcende cette division, a savoir que 1'étre humain,
qu'il soit homme ou femme, doit sacrifier quelque chose de son €tre pour continuer a étre ce
qu'il est devenu. Cet événement qui lui est survenu et dont il n'est pas l'auteur n'a pas de sens

propre. C'est pour cette raison que la sexualité humaine disjointe de la reproduction de

224 Idem, p.35
225 Idem, p.41

226



l'espéce, n'ayant pas en elle-méme de sens social propre, peut revétir tous les sens

possibles »226.

Ainsi, trois registres et trois composantes structurent la construction identitaire**’ :

. tout est amené a s'inscrire a partir d'un patrimoine et d'un matrimoine qui se trouve
dans le corps a travers les transmissions biogénétiques et physiologiques liées aux origines du
sujet. Autrement dit, grandir, c'est faire avec ce qui a été transmis.

. la construction identitaire suppose de s'inscrire comme étre soit masculin soit féminin
et d'étre socialement reconnu afin de pouvoir exercer sa sexualit¢ en fonction de son
orientation sexuelle.

. Chaque étre est plus ou moins géné lorsqu'il s'agit de parler de l'intimité ou de la

sexualité, soit par pudeur, soit a cause des codes culturels et sociaux qui régissent la vie des

individus.

Concernant ce dernier point, nous avons rendu compte du fait que parler de sexualité
entraine bien souvent une géne chez les individus qui tentent de trouver des subterfuges
linguistiques pour s'exprimer, comme nous le verrons dans la prochaine partie. Ainsi, cette
«pudeur linguistique » se retrouve dans I'éducation que les parents transmettent a leurs
enfants. La partie qui suit sera l'occasion de revenir sur les termes employés par les enquété-

e-s lorsqu'il s'agit de tenir un discours sur la sexualité.

2. Le langage de la sexualité.

2.1. La difficulté de dire la sexualité

Eduquer 2 la sexualité suppose déja de pouvoir « la » nommer. En France, rares sont
les enquétées de culture arabo-islamique qui osent user de mots, de termes explicites pour
parler de la sexualité. Le langage est un exercice de symbolisation qui fait émerger la
représentation. Il n'y a pas de pensée sans langage, pas de pensée hors des mots. C'est donc le

langage qui va donner vie aux idées. Si le langage n'existe pas, l'idée n'existe pas, elle

226 P. Di Folco, « Sexualité et société », Dictionnaire de la pornographie, Paris, PUF, 2005, p.449.

Pelege Patrick, Picod Chantal, Eduquer a la sexualité : un enjeu de société, édition DUNOD, Paris,

227

227



n'émerge pas. C'est un travail de silence qui a été fait avec les jeunes maghrébins au sein
méme de la famille. Si les mots sur la sexualité n'existent pas alors le sexe n'existe pas. Le
langage est un intermédiaire entre l'abstrait et le concret : si je parle de sexe, si je mets des
mots sur le sexe, je rends concret le sexe, je dis qu'il existe et mon but est de le faire
disparaitre et de faire en sorte qu'il soit oublié. Sans langage, il n'y a pas de sexe, pas de
pensées sur le sexe, pas de vie sexuelle.

Bien que nous amenions les questions de fagcon tout a fait naturelle, sans aucune géne, les
personnes interrogées ont inconsciemment utilisé d'autres termes pour nommer la sexualité.
Les femmes ont usé de stratagemes pour ne pas prononcer « la sexualité ».

Le simple fait de devoir nommer des termes tels que « sexualité » ou « sexe » releve presque
de I''mpensable. C'est comme si nommer l'objet renvoyait a un manque de pudeur, c'est
comme s'il remettait en cause toute une éducation et qu'il rendait concret ce qui était du
domaine de I'abstrait.

Cette difficulté a nommer l'objet de recherche et a engager une conversation avec les jeunes
filles s'est présentée des le début. A l'annonce de notre sujet de thése aux membres de notre
famille, nous ressentions une certaine appréhension a connaitre leur réaction. En entendant les
termes de notre sujet, la réaction de ma mere était de savoir comment elle allait 'annoncer a
mon pere, comment lui dire que sa fille travaille sur la sexualité, quels termes utilisés sans le
choquer ?

Les mots, ou le silence, vont étre d'une importance capitale dans 1'éducation. Si l'objectif est
de faire disparaitre le sexe jusqu'a ce que l'enfant soit conscient, alors je n'en parle pas, et je
mets en place des stratégies de contournement.

C'est donc autour d'une « pudeur du langage » que l'enquéte s'est déroulée et que 1'éducation
des jeunes enfants s'est faite. Souvent, ces femmes ont recours a des substituts lexicaux ou
grammaticaux lorsqu'il s'agit de mentionner la sexualité. Elles vont avoir recours a un
ensemble de termes afin de parler d'un phénomene sans le nommer directement. Pour parler
de sexualité, on retrouve dans les entretiens des termes tels que « ¢a », «la S », « ces choses-
la », «la», «ces trucs-la », ... Les termes peuvent tout aussi bien étre supprimés. Pour parler
« d'éducation sexuelle », elles parleront simplement « d'éducation » sans évoquer la sexualité.
Le fait d'employer ces termes permet a ces femmes, a ces meres, de transformer la réalité et de
créer un monde ou la sexualité n'existe pas jusqu'a un certain age et le fait de ne pas la

mentionner, de ne pas la nommer méme, est un moyen de la contourner et d'éviter la

2006, p.41.
228



«hchouma », la honte.

Dans le cadre de notre fonction en tant qu'enseignante de francais, nous avons eu affaire a un
jeune pere, d'origine maghrébine, qui remettait en cause les lectures scolaires imposées a sa
fille, notamment lors d'une séquence autour du réalisme. Les ouvrages réalistes du XIX ¢me
siecle mettent en scene 1'adultere et la sexualité de maniere tout a fait naturelle et réaliste sans
la décrire explicitement. Ce pere de famille nous propose donc un rendez-vous et nous dit
clairement qu'il ne veut pas que sa fille lise ce « genre de livres ». Nous lui demandons donc
de préciser, bien que nous sachions exactement ce qu'il voulait dire. C'est « un peu trop... vous
voyez ce que je veux dire ? Un peu trop osé et je ne veux pas que ma fille lise ¢a ». Nous lui
expliquons donc que ces romans sont intégrés dans le programme scolaire et qu'ils sont
imposés par I’Education Nationale. Nous remarquons d'abord que ce pére n'a pas osé dire les
mots qui expriment sa pensée, par honte, par pudeur, par habitude mais qu'il ne veut pas que
sa fille soit amenée a lire des ouvrages qui traitent de sexualité. Un grand silence régne autour
du sexe en lui-méme, il est préférable de le chasser et de supprimer tout ce qui le rend trop
présent.

De fait, plus on tait le sexe, plus il devient difficile d'en parler. Comme si, pour le maitriser

dans le réel, dit Foucault®?®

, 11 a fallu le réduire au niveau du langage, contrOler sa libre
circulation dans le discours, le chasser des choses dites et éteindre les mots qui le rendent trop
sensiblement présent. Ainsi, se met en place une certaine « pudeur collective » qui ferait qu'on
n'en parle pas : on le tait ou on emploie d'autres mots pour le dire. On cherche a masquer le
sexe par la stratégie de la dispersion ou de I'évitement. Et cette pudeur est largement ancrée
dans les mentalités et la question linguistique vient soulever des points treés importants dans
I'éducation de I'enfant.

Ces occultations, ces non-dits et ces euphémismes ont entrainé une certaine incorporation de
la sexualité infantile. Ils permettent en effet de contourner tout ce qui lie l'enfant a la
transformation de son corps, 1'éveil naturel de sa sexualité, ses premieres expériences... Les
personnes interrogées avancent que ces silences ont amené des incompréhensions, des
complexes aussi (mon corps change, si on ne doit pas en parler peut-étre cela veut-t-il dire que
ce changement est anormal?).

Ce contournement peut paraitre étonnant des lors que 1'on sait que la culture arabo-islamique
regorge de vocabulaire et de mots pour parler d'amour et de sexualité. Déja au IX eme siecle,

Les contes des mille et une nuits mettent en scene des histoires trés érotiques, contées par une

229



femme et écrits par une femme si I'on en croit les découvertes de Malek Chebel?.

Pourtant, elle est progressivement devenue un sujet tabou en raison d'une lecture trop
littéraliste des textes sacrés, d'un déclin intellectuel et d'une volonté de supprimer tout ce qui
est lié a la sexualité afin qu'elle soit completement occultée dans le réel.

Plusieurs meres, décidées a éduquer leurs enfants a la sexualité, se trouvent souvent
confrontées a des difficultés linguistiques : « comment vais-je lui en parler ? », « quels mots
utiliser pour lui faire comprendre ? » « dois-je informer ou interdire ? ». Toutes ces questions
sont un frein quant a 1'éducation qu'elles souhaitent donner a leurs enfants, pour celles qui
souhaitent en donner une.

Certaines apportent des témoignages qui ne s'ancrent pas dans le réel, un témoignage presque
«1déalisé » pour se convaincre qu'elles vont bel et bien donner une éducation sexuelle a leurs
filles. Pourtant, les propos tenus vont bien souvent a 1'encontre de la réalité.

Lors de notre enquéte de terrain, nous avons interrogé une jeune mere de deux petites filles.
L'une d'elle était en age de se questionner sur la sexualité et notamment sur la formation de
son corps. Malgré son jeune age, son corps commencgait a se transformer et sa poitrine a
pousser. Cette jeune mere nous a donc fait part de son appréhension a entamer la discussion
avec sa fille, elle attendait que celle-ci vienne lui en parler, elle n'osait pas débuter la
conversation. Pourtant elle tenait un discours tout a fait honorable sur 'éducation sexuelle :
elle comptait informer ses enfants sur le fonctionnement de leur corps, et la sexualité en
générale. Nous nous sommes donc arrétées a un discours « idéalisé » sur 1'éducation sexuelle.
Quelques mois apres l'entretien, cette mere nous appelle, affolée, parce que sa fille lui
demande pourquoi « elle n'a pas de zizi ». Loin du discours tenu lors de 1'entretien, elle lui
répond, sur un ton colérique, qu'elle ne devait pas parler de «ces choses-la », et qu'on ne
parlait pas de « ¢a chez nous ». Discours a I'opposé de ce qu'elle nous avait dit quelques mois
auparavant. Cette mere se sentait completement désarmée et désemparée face aux questions
de sa fille. En dépit de toute sa bonne volonté, elle ne parvenait pas a transmettre les
connaissances nécessaires a sa fille, elle ne sait pas comment s'y prendre, manquait de « bons
mots » pour lui faire passer le « bon message ».

Ce manque de « mots » se retrouve chez une grande majorité de femmes interrogées. Mais ce
n'est pas le cas de toutes, bien évidemment. Certaines, bien qu'elles jugent que ce soit un

travail difficile, se montrent tres avenantes et vont a la rencontre de leur enfant lorsque le

228

o Foucault Michel, Histoire de la sexualité : 1la volonté de savoir, édition Gallimard, 1976.

Chebel Malek, Dictionnaire amoureux de 1'Islam, Plon, 2004.

230



moment se présente. Généralement, ce profil se retrouve chez les femmes diplomées, au-dela
de trois ans apres le baccalauréat. Lors d'un entretien informel, Halima (bac +5, professeur
d'anglais) nous explique que son enfant, a 1'adolescence, s'est posé bon nombre de questions
auxquelles il n'avait pas de réponses. Elle a donc estimé qu'il était de son rdle de mere que de
lui expliquer le fonctionnement de son corps et de sa sexualité. Elle a affirmé avoir gardé la

pudeur nécessaire dans l'explication mais que les termes employés ont été tres clairs.

2.2. La langue francaise pour parler de sexualité

En Algérie, c'est un constat bien différent que nous avons établi. Si cette « pudeur
langagiere » est présente chez les enquétées frangaises, nous pourrions naturellement penser
qu'elle se manifeste également chez les enquété-e-s algérien-ne-s pour deux raisons. D'abord
parce que nous nous trouvons dans une société dite « traditionnelle », avec tout ce que cela
engendre comme représentations (nous reviendrons sur ce point dans un prochain chapitre) et
ensuite du fait que la plupart des meéres frangaises ont été éduquées au Maghreb. Etonnement,
ce n'est pas le cas. Les termes liés a la sexualité sont prononcés clairement mais en francais. Si
tout 1'entretien se passe en langue kabyle ou en arabe dans certains cas, les mots relatifs a la
sexualité sont dits en langue francaise. Nous retrouvons des termes tels que « excitation »,
«relations sexuelles », «sexe », «éjaculent », « vulgaire », « virginité », «bite »... qui sont
toujours amenés en francais méme lorsque la phrase est enticrement dite en langue kabyle et
sans aucune culpabilité. C'est comme si le fait de parler en langue frangaise leur permettait de
se déculpabiliser d'avoir prononcé un terme « tabou » et « interdit » en kabyle ou en arabe.
L'enquété-e- kabyle choisit la langue francaise pour deux raisons principalement. D'abord
parce qu'il considere qu'il est tout a fait 1égitime d'user des termes liés a la sexualité en langue
francaise puisque le tabou qui regne autour de la sexualité en Algérie n'existe pas en France
(en tout cas dans la pensée collective). Ainsi, c'est I'image d'une France ou la sexualité n'est
pas honteuse, n'est pas taboue qui se reflete ici. Parler de sexualité en francais, c'est en parler
en toute liberté, en toute 1égalité, dans une « légalité rassurante ».

Ensuite, si I'enquété-e- rejette la langue kabyle lorsqu'il doit parler de sexualité c'est aussi
parce que tous les interdits ont été proscrits et intériorisés en kabyle ou en arabe. L'éducation
traditionnelle et conservatrice, en insistant sur I'idée de pureté et de virginité, transforme la
sexualité en un domaine inaccessible et ésotérique. Les enquété-e-s ne peuvent échapper au

sentiment de culpabilité en parlant librement de sexualité. User du frangais pour en parler leur

231



permet de se déculpabiliser. Peut-étre les enquété-e-s ne peuvent-ils pas assumer un discours
sur la sexualité en kabyle ou en arabe ?

A cet égard, Abdoulmouneim Mansouri, dans son enquéte sur la sexualité au Maroc, dira que
les marocains dénient a 1'arabe la capacité a dire le sexuel, de dire la relation sexuelle. Pour
lui, c'est une langue du refoulé, I'arabe ne peut accueillir ni la séduction, ni la sexualité.
Assumer un discours sur la sexualité en arabe, c'est inscrire la sexualité dans « 1illégalité
socioculturelle », « lieu d'inscription des valeurs conservatrices et religieuses, cette langue ne
laisse aucune place a la sexualité si ce n'est celle de l'interdit »>. Et c'est notamment pour
cette raison que la langue francaise est choisie. Elle est considérée comme une « langue de
prestige »et elle accueille la nomination sexuelle dans une légalité rassurante. Un enquété
kabyle nous a d'ailleurs clairement dit qu'il préférait faire I'entretien en francais car il se sentait
«plus a l'aise » dans cette langue pour parler de « ces choses-la ». Ce qui est tres révélateur
par rapport a tout ce que nous venons d'avancer.

Alors pourquoi ne retrouvons-nous pas ce discours chez les francaises alors qu'elles
vivent dans un contexte ou la sexualité n'est pas taboue ? Ou parler de sexualité pourrait
paraitre tout a fait naturel ?

Nous avancons deux raisons principales. La premiere raison, nous l'avons évoquée dans la
premiere partie de ce travail de recherche. Lorsque les jeunes meres sont arrivées en France,
elles se sont dressées comme « gardiennes de la tradition » en se cristallisant sur les traditions
et les valeurs liées a la société dans laquelle elles ont vécue. Mais ces traditions ont été durcies
par peur d'un relachement de leur part mais aussi de la part de leurs enfants. C'est donc elles
qui vont participer activement a la conservation des principes traditionnels face aux valeurs
occidentales. Ce sont les meres qui vont transmettre, par 1'éducation, des mises en garde en ce
qui concerne la sexualité et la préservation de la virginité jusqu'au mariage. De fait, redoutant
l'influence extérieure, elles préferent se taire plutdt que d'inciter.

La deuxieme raison, que nous avons également évoquée dans la revue de littérature, est
relative au contexte dans lequel les femmes ont migré. En effet, ces jeunes meres sont arrivées
en France dans une période ou la libération sexuelle féminine bat son plein. Les mceurs
s'adoucissent et les femmes affirment de plus en plus leur liberté sexuelle. Ce contexte n'a pas
rassuré les jeunes femmes qui ont pris la décision de ne pas parler de sexualité et de ne pas

évoquer les termes qui y sont liés de peur que leurs filles, par curiosité, soient tentées de

2 . . . . . . .
30 Mansouri Abdelmouneim, « Code-switching et représentation des langues en contact au Maroc » in

Plurilinguisme et identités au Maghreb, sous la direction du Foued Laroussi, Publication de 1'Université de

232



produire ou de reproduire un modele qui ne corresponde pas a ce qu'elles connaissent et
veulent transmettre.

Ces deux raisons expliquent, pour une part, I'intériorisation des termes li€s a la sexualité et le
tabou linguistique que nous avons relevé.

Ce qui est intéressant de voir désormais, c'est comment se manifeste cette « pudeur
linguistique » dans ['éducation sexuelle des familles arabo-musulmanes et comment
s'organise-t-elle ?

L'éducation sexuelle est le cceur de notre travail de recherche. L'objectif étant de connaitre et
de comprendre les outils mis en place par ces familles en ce qui concerne 1'éducation sexuelle.
Bien entendu, toutes les familles ne s'organisent pas de la méme maniere surtout lorsque le
contexte social s'avere différent. Le prochain chapitre sera consacré aux « types » de familles
que nous avons rencontrés lors de notre travail de recherche et qui influencent

considérablement 1'éducation transmise par les parents.

3. La famille ou la transmission de codes culturels.

3.1. La famille et I'éducation sexuelle.

La famille est une institution qui se construit par étape. C'est un cheminement dans le
temps et dans 1'espace, une institution parfois « idéalisée ». La famille est un cadre et ce qui
donne sens a ce cadre, ce sont les sentiments qui le faconnent et les traditions (extérieures a ce
cadre) qui lui donnent sens. La famille est d'abord une relation d'amour mais c'est aussi une
construction sociale. A cet égard, Bourdieu dira qu'il faut considérer la famille comme une
« catégorie réalisée »>', clest-a-dire comme une instance moderne, préte a disparaitre au vu
des transformations qu'elle subit depuis 1970.

Louis Roussel dira dans La famille incertaine que « Dans nos sociétés, la collectivité a besoin
de la famille surtout parce que celle-ci est la seule instance ou l'enfant recoit des mémes
personnes la satisfaction de ses désirs et 1'ordre de les limiter; ou la loi prend le visage des

N

étres les plus proches. Grice a cette association originelle et stable de «plaisir» et de la

Rouen, 1997.
B Bourdieu Pierre, « A propos de la famille comme catégorie réalisée », Acte de la recherche en sciences
sociales, Année 1993, Volume 100, N°1, p.31-36.

233



«réalité», garcons et filles entrent progressivement dans 1'autonomie de 1'age adulte. Autrement
dit, la famille rend la société acceptable, en témoignant que celle-ci n'est pas tout et que la loi
laisse sa place au bonheur 232,

Il est aujourd'hui difficile de définir la famille tant les changements sont profonds aussi bien
dans les sociétés occidentales que dans les sociétés dites traditionnelles. Toujours selon
Bourdieu, la famille serait « un ensemble d'individus apparentés liés entre eux par l'alliance (le
mariage), soit par filiation, soit plus exceptionnellement par l'adoption (parenté) »3 La
famille est le principal lieu de la reproduction sociale. C'est a l'intérieur méme de cette famille
que va se construire le cadre que nous avons évoqué plus haut. C'est dans la famille que vont
se transmettre les codes et les valeurs relatifs a celle-ci mais aussi a tout un groupe, une
communauté, une société donnée. La famille pérennise son role déterminant dans le maintien
de l'ordre social et les rapports sociaux, elle sauvegarde son unité pour et par la transmission
afin de pouvoir transmettre et parce qu'elle est en mesure de le faire.

Cette transmission de codes se fera de différentes fagons: formelle/informelle,
explicite/implicite, directe/indirecte. Selon le type de famille dans laquelle l'enfant aura
baigné, les informations seront transmises différemment. Généralement, ses acquis seront
d'abord implicites (par mimétisme, observations, identification...) puis progressivement,
lorsque l'enfant est en mesure de comprendre, de parler, ils sont transmis oralement,
explicitement.

Prenons pour exemple la domination masculine que nous avons évoquée dans la deuxieéme
partie de ce travail. Les meres kabyles, dans une volonté de maintenir 'ordre social établi,
vont pérenniser un modele a dominante masculine. Naturellement, les petites filles imiteront
d'abord leur mere dans leurs gestes (servir les garcons en premier, laver leur linge, leur faire a
manger...) puis les meres expliqueront que la société a toujours fonctionné de cette maniere et
qu'il est normal que les garcons soient supérieurs en raison des attributs naturels dont ils sont
dotés.

C'est dans cette logique que nous pouvons dire que les codes et les valeurs li€s a la sexualité
seront d'abord transmis au sein méme de la famille. C'est a l'intérieur de 1'institution familiale
que vont naitre les premieres questions liées a la sexualité. Et ces questions vont entrainer des
codes faits de normes et de valeurs dont nous dirons qu'ils sont sources morales et sociales qui

servent a alimenter les codes éducatifs transmis.

232

s Roussel Louis, La famille incertaine, éditions Odile Jacob, 1989, p.287.

Bourdieu Pierre, « A propos de la famille comme catégorie réalisée », Acte de la recherche en sciences

234



Le rapport Simon de 1972 émet une hypothese a ce sujet : « dire que les parents se doivent de
donner une éducation sexuelle a leurs enfants, c'est non seulement affirmer une évidence —
comment les parents pourraient-ils étre déchargés d'un aspect quel qu'il soit de 1'éducation de
leurs enfants — mais c'est aussi proclamer un principe que les parents sont, dans la plupart des
cas, incapables d'appliquer puisque I'éducation qu'ils ont regue ne les a pas préparés, bien au
contraire, a répondre aux questions de leurs enfants ». Un an apres cette circulaire, il sera
ajouté qu' « en matiere d'éducation sexuelle, un role essentiel revient aux familles »>*.

Nous avancons I'hypothese selon laquelle 1'éducation sexuelle a toujours existée quelle que
soit la forme qu'elle a prise dans le temps et I'espace. Les théories de Foucault que nous avons
développées et mises en avant dans le chapitre 1 montrent que la sexualité a toujours été
réglée et régie par des codes instaurés par des institutions qui influencaient considérablement
la famille (la religion, I’Etat, I’école plus tard). La différence réside dans le fait que cette
sexualité, ou en tout cas le cadre qui entoure la sexualité, existe selon le contexte social dans
lequel elle émerge. La sexualité est donc une construction sociale.

En d'autres termes, c'est dans une logique sociale qu'émerge la sexualité. L'état -laic ou non-
ou la religion impose des lois et des regles qui vont organiser la société. Cette derniere sera
donc régie et réglée selon un ordre établi qui influencera la famille (qui est elle-méme une
construction sociale). C'est d'abord au sein de cette famille que les codes sociaux seront
transmis par les parents aux enfants (dans un cadre « idéal-typique de la famille ») notamment
ceux relatifs a la sexualité. C'est par le respect de ces codes sexuels que 1'ordre social pourra
étre maintenu et le pouvoir de l'institution dominante (religion ou Etat) pérennisé. Clest la
raison pour laquelle nous pouvons dire que la sexualité est une construction sociale.

Ainsi donc, en fonction de la société dans laquelle elle prend forme, son organisation sera bien
différente. Grace a notre enquéte de terrain, que nous avons réalis€é dans deux contextes
sociaux différents, nous avons pu rendre compte de deux organisations familiales
antinomiques dans lesquelles la transmission des codes sexuels se diffuse différemment.
Avant de faire part de nos résultats d'enquéte, définissons les types de famille que nous avons
rencontrés en nous appuyant sur les théories développées dans la deuxieme partie de ce

travail.

3.2. La famille « traditionnelle » : le modele kabyle

sociales, Année 1993, Volume 100, N°1, p.31-36.
>4 Brenot Philippe, L'éducation  la sexualité, PUF, 2007, p.59.

235



La famille « traditionnelle » existe dans un contexte social bien spécifique. Ce type de
famille est caractérisé par une transmission entre les générations qui se fait au nom de la
tradition et dans laquelle 1'éducation des enfants se fait par le cercle familial dans sa quasi-
totalité : les parents mais aussi les grands-parents, les oncles, les tantes, les cousins, les freres
et sceurs mais aussi l'entourage s'il est proche de la famille (nous pouvons citer les voisins par
exemple). Ce type de familles se retrouve généralement dans les milieux traditionnels,
urbains, ouvriers... dans les cultures ou la tradition prend une importance forte notamment
dans les cultures issues du pourtour méditerranéen. La Kabylie, et plus précisément Draa-El-
Mizan, village dans lequel s'est déroulée l'enquéte, ne déroge pas a la regle et pérennise les
traditions ancestrales.

La sexualité et les pratiques sexuelles ne sont pas seulement l'affaire des personnes concernées
mais ont une conséquence sur la famille toute entiere. En effet, chaque individu est porteur de
tous les membres du groupe familial et est, de fait, responsable de ses valeurs mais aussi de sa
réputation et de sa morale. Nous avons vu, dans le chapitre consacré a la virginité, que tous les
membres de la famille (proche et éloignée) sont responsables de la pureté de la jeune fille. Si
elle perd cette pureté sacrée, c'est tout le groupe familial qui se trouve déshonoré. Le pere, les
freres, les oncles et tous les représentants méales de la famille subiront la honte du village pour
ne pas avoir su « retenir » et « protéger » les filles de la famille. Les sorties au marché, au café
ou a la mosquée se trouveront réduites par honte de subir les regards accusateurs de
I'entourage. C'est d'ailleurs, dans ce type de famille « traditionnelle » que les relations
filles/gargons sont réduites au maximum afin d'éviter ce genre de dérive. Ils se cOtoient a
I'école et au travail, mais leur relation doit rester strictement professionnelle. Ces jeunes filles
sont d'ailleurs surveillées, voire testées par leur grand frere qui envoie des amis pour évaluer
le comportement de leur sceur. Si elle échoue au test, son frere peut lui ordonner de mettre fin
a ses études ou a sa carriere. Ce type de situation n'est pas rare. Une enquétée nous raconte
qu'une de ses amies, un jour ou elle a été absente a 1'école, est allée demander les devoirs a
I'un de ses camarades. Son frere a été informé de cette demande et lui a interdit de retourner a
I'école car il se voyait toucher dans son honneur. L'honneur de la famille repose donc sur la
non-sexualité de la fille.

Les familles « traditionnelles » sont bien souvent des familles « nombreuses » (au dela de trois
enfants). Comme la sexualité a souvent fonction de reproduction, les fratries sont souvent

nombreuses du fait que les représentations de la sexualité sont « naturalistes : il s'agit donc de

236



laisser faire les penchants naturels des hommes qui auraient des besoins fréquents »*> et il
faut savoir que les techniques de contraception ne sont pas utilisées par toutes (les plus jeunes
utilisent de plus en plus les moyens de contraception bien qu'elles se dressent contre ce type
de moyens) sauf si elles sont naturelles (abstinence, retrait, ou les techniques a base de plantes
pour les plus connaisseuses). De fait, les grands fréres et les grandes sceurs se voient attribués
un role social en fonction de leur genre. Si c'est une fille, elle fera souvent office de
« deuxiéme maman », elle sera la main droite de sa mere, la remplacera dans bien des cas. Il y
a une cinquantaine d'années environ, les jeunes meres devaient se rendre aux champs pour
travailler et cultiver la terre. Les filles se retrouvaient donc seules a éduquer leurs jeunes freres
et sceurs. Aujourd'hui, c'est bien moins le cas, mais la grande sceur reste tout de méme un
pilier et une aide précieuse pour la mere. Le grand frere, quant a lui, fait figure d'autorité. 1l
remplace le pere ou l'oncle dans la surveillance de ses sceurs et épie leur moindre fait et geste
qu'il ira rapporter aux chefs de famille. Ce sont parfois les meres elles-mémes qui attribuent ce
role a leurs fils.

Chacun se voit donc octroyer un rdle social en fonction de son genre. Ainsi l'organisation
structurelle est fondée sur un principe de division des sexes qui organise les roles sexuels et
sociaux en fonction des corps biologiques. Nous renvoyons directement aux chapitres
consacrés aux roles des femmes et des hommes dans la société kabyle.

On notera aussi que, dans les sociétés traditionnelles, le religieux prend une place tres
importante dans le quotidien des individus. Dans notre cas, nous relevons qu'une mosquée se
trouve a proximité de tous, et que l'appel a la priere se fait entendre cinq fois par jour. Quel
que soit le degré de pratique de chacun, il régne, dans la société, une ambiance religieuse tres
forte qui influence largement les comportements des individus. Il faut noter aussi que tous les
individus ou presque partagent la méme religion, il est donc plus facile de discerner un
comportement déviant s'il a lieu. Dans une société traditionnelle, ce ne sont pas seulement les
grandes institutions qui éduquent (famille, école, mosquée...) mais bien la société dans son
ensemble. Cette éducation sociale sera trés importante lorsque nous questionnerons
'éducation sexuelle.

Un grand nombre d'enquétées nous ont fait remarquer a quel point la société influencait le
comportement des individus. Certains nous ont dit « on vit pour la société », d'autres ne

commencaient une réponse qu'en précisant « dans notre société ». L'influence sociale est tres

235 Pelege Patrick, Picod Chantal, Eduquer 2 la sexualité : un enjeu de société, édition DUNOD, Paris,
2006, p.47.

237



importante et participe activement a la construction identitaire de l'individu. Lors d'un
entretien avec une jeune femme, nous avons noté que le terme « société » revenait plus de 42
fois. Chaque fois qu'elle devait amener une réponse, elle ne pouvait s'empécher d'englober la
société dans son ensemble bien que la question ne concerne que 1'individu singulier. Comme
si elle vivait une « sexualité pour autrui ».

Sa construction sexuelle n'est que le produit de la société dans laquelle elle vit, transmise par
le noyau familial. De fagcon progressive, l'enfant va incorporer les traits généraux
caractéristiques de la culture de son groupe d'origine, celui qui va définir son appartenance
sociale de base. Cette expérience de base sera incorporée lors de la petite enfance et largement
pérennisée par les pairs lors des socialisations secondaires.

Ainsi, c'est «l'identité pour autrui » qui transcende « l'identité pour soi ». L'identité de
l'individu kabyle se construit en fonction de l'image qu'il veut renvoyer aux autres, elle
s'élabore par rapport et en interaction a autrui. C'est une reconnaissance des autres. D'ol
I'importance, lors des noces, d'exposer, de maniere ostentatoire, la virginité de la jeune fille,

afin de prouver aux autres sa pureté et sa bonne éducation.

« [...] c'est tout par rapport aux autres en fait, on est dans une société d'apparence. Toujours, nous jamais, 90%
des gens ne font pas ce qu'ils veulent, ils font par rapport aux autres! Parce que nous on est condamné, jamais
les Algériens, dans notre société, y'en a un fait qui fait ce qu'il veut, par exemple y'en a qui veut pas s'habiller ou
quoi, ils vont le voir bizarre, s'il veut avoir les cheveux long, il passera pas dans la société, tout le monde va
parler sur lui. C'est ¢ca notre société si tu veux la connaftre ! »

(Karima, 35 ans, psychologue scolaire, célibataire, algérienne)

Dans les cultures traditionnelles, la sexualité servirait d'outil d'évaluation quant a la moralité
de l'individu. C'est la raison pour laquelle tout est mis en ?ceuvre a l'intérieur méme des
familles pour préserver la réputation de ses membres.

C'est dans ce contexte que les meres maghrébines qui ont émigré en France ont été éduquées.
Un contexte social et culturel dans lequel tous les individus partagent les mémes valeurs et les
mémes normes sexuelles. L'organisation familiale qu'elles ont connue va laisser place a une

nouvelle forme a laquelle elles s'adapteront progressivement.

3.3. La famille « nucléaire » ou le modele francais dominant.

La famille dite « nucléaire » apparait comme le modele dominant dans nos sociétés

238



occidentales. Elle est notamment caractérisée par la diversité des modes de conjugalités :
union libre, concubinage, mariage, PACS... qui se font de plus en plus tard. L'union libre,
selon Pelege et Picot™®, est le mode de vie de plus en plus choisi par les individus car elle
inaugure la vie a deux et dure bien plus longtemps. L'union libre n'est pas le premier choix des
couples arabo-musulmans qui se marient soit religieusement, soit civilement dans une grande
majorité des cas. Le mariage est cependant célébré de plus en plus tard. L'age au mariage a
augmenté de plus de huit ans depuis les années 1970 : il est désormais de 30,5 pour les
femmes et de 32,3 ans pour les hommes en 20132,

Il faut dire que les formes de conjugalité ont été profondément modifiées par la migration. Les
interactions entre les hommes et les femmes se chargent de nouvelles significations a la suite
du regroupement familial. Les nouveaux couples d'origine arabo-islamique (et autres) pronent
aujourd'hui I'amour et le bonheur au sein de la famille contrairement aux couples de migrants,
mariés dans les pays maghrébins. En parlant de 1'éducation de ses enfants, une mere kabyle,
qui a émigré en France avec son mari, opte pour la virginité de sa fille au détriment de son

bonheur.

« Ils se connaissent c'est vrai mais une fille il faut qu'elle garde le plus important parce que c'est une richesse
pour elle, pour I'honneur de ses parents, de sa famille, de ses proches, comme ¢a quand on voit une fille qui sort,
qui couche a gauche a droite, on dit qu'elle est pas de bonne famille, le plus important c'est 'éducation des
enfants mais la génération de maintenant y'en a beaucoup qui perdent leur virginité avec n'importe qui, par
rapport a mes filles. Moi par exemple je parle de mes enfants, j'ai confiance en mes filles apres le reste je peux
pas dire et y'en a des personnes qui acceptent. Qui s'en foutent complétement de leurs enfants, c'est pas le
bonheur qui est important chez nous ».

(Lina, 52 ans, francaise, femme de ménage, mariée, 4 enfants)

Le discours que tiennent les jeunes filles est aux antipodes de leur mere. Bien qu'elles
estiment que les valeurs doivent rester les mémes, le couple doit étre construit sur I'amour et
l'entente des partenaires. Leur conception du couple est plus « moderne » et reflete 1'influence
de la société sur leurs représentations. Il faut dire que leur mere, pour la majorité, n'ont connu
que les mariages arrangés par les familles. Aujourd'hui, le choix du conjoint est bien différent,
bien qu'il repose tout de méme sur des codes bien normés (endogamie sociale, endogamie

culturelle, endogamie cultuelle). Le cheminement du couple doit permettre I'épanouissement

236

Sl.

37

Pelege Patrick et Picot Chantal, Eduquer a la sexualité : un enjeu de société, DUNOD, Paris, 2006,

Ined, « Mariage et nuptialité », [en ligne], visité le 27/12/2016, https://www.ined.fr/fr/tout-savoir-
239




des deux conjoints.

« c'est important parce que tu partages beaucoup de choses avec ton mari mine de rien. C'est pas que pour la
procréation. Important et pour la femme et pour I'homme, pour un épanouissement commun ».

(Sabrina, 29 ans, francaise, responsable laboratoire, célibataire)

« oui je pense que c'est important, quand on est seul, on a notre intimité, notre pudeur, mais quand on est deux,
ca devient une seule et méme entité tu vois ce que je veux dire ? Chacun doit apprendre a connaitre l'autre pour
devenir un, une unité, un couple, un foyer et ca passe par la compréhension de tous les sujets en fait ».

(Souad, 29 ans, francaise, sans emploi, célibataire)

Ainsi, bien malgré elles, les familles rompent avec le modele traditionnel dominant
dans leur société d'origine. Elles passent de la famille étendue a un modele presque
exclusivement centré sur le couple lui-méme. De fait, une forte solidarité va s'installer entre
les époux puisqu'ils sont forcés de se détacher du reste de la parenté et resserre les liens autour
du couple et de ses enfants.

Progressivement, les femmes vont investir l'espace public notamment grice a l'activité
professionnelle. Elles sont de plus en plus a travailler, ce qui engendre une baisse du taux de
fécondité et une augmentation du nombre de divorces (qui reste tout de méme inférieur au
taux natlonal)238

La famille deviendra, pour les immigrés et leurs descendants, un espace privé, un lieu de
construction de l'identité de chacun de ses membres, un lieu ou vont se transmettre les valeurs
et les coutumes qui vont construire 1'identité du jeune.

La famille traditionnelle, telle qu'ils la connaissent, va subir des réajustements notamment au
niveau de la division sociale des sexes. En effet, les femmes vont investir I'espace public. Si
elles ne travaillent pas, elles vont se rendre aux courses, aller au marché, a 1'école, dans les
institutions administratives... tous ces lieux qui étaient normalement réservés aux hommes.
Jusqu'a aujourd'hui, au Maghreb, les marchés et les lieux administratifs sont exclusivement
réservés aux hommes. Par la migration, les femmes ont su se rendre visibles et s'attribuer des
lieux qui leur sont traditionnellement interdits. Ainsi, la structure familiale tend peu a peu a se
modifier notamment par la conquéte féminine et une perte progressive du pouvoir d'autorité

des hommes.

p0pulatlon/chlffres/france/manages divorces-pacs/mariage-nuptialite/
Avenel Cyprien, Cicchelli Vincenzo, « Familles maghrébines en France », Confluences méditerranée,
4/2001, N°39, p. 67-80.

240



Les enfants vont avoir un rdle non négligeable dans cette restructuration du modele familial,
notamment les filles. Dans une logique d'acculturation, elles finissent par questionner certains
traits du pays d’origine, alors qu’elles s’impregnent naturellement de la langue et de la culture
du pays dans lequel elles vivent. Cette période de transition est une période de remise en
question naturelle entre les générations, mais également avec la société environnante : il s’agit
de se départir des habitudes culturelles de leur mere, percues parfois comme problématiques
et pas toujours en accord avec la société dans laquelle elles vivent, et faire siens les éléments
positifs de la culture du pays occidental, tout en restant fideles aux principes les plus
importants du fondement de leur éducation.

Au contraire des familles maghrébines traditionnelles, la religion ne sera pas vécue de la
méme facon. Il ne sera plus une simple reproduction de I'héritage des parents, une logique
communautaire mais un moyen de construire une personnalité autonome et singuliere dans le
cadre de la société francaise. Elle se manifeste comme le moyen de construire sa propre route,
un cheminement personnel, d'ordre privé. La religion est plus visible dans 1’espace circonscrit
de la sphére privée du logement, en ce qu’elle consacre I’attachement a la famille notamment,
que dans celui du quartier, de sorte que 1’on peut parler d’un «islam privatisé dans une
société laique 239

Ainsi, les familles de culture arabo-islamique tendent de plus en plus vers le modele de la
famille « nucléaire ». Il ne faut cependant pas penser la restructuration familiale comme une
restructuration des valeurs arabo-islamiques mais comme un questionnement de ceux-ci et de
leur transmission inter-générationnelle. En effet, si les codes culturels restent les mémes, ils
sont transmis différemment. Les parents, ne pouvant plus compter sur une influence
« positive » de la société sur la construction identitaire de leurs enfants, vont se dresser contre
les codes sexuels a I’ceuvre dans la société francaise qui vont servir de contre-exemple dans
I'éducation. D'ou I'importance que revét les termes «chez nous » tant employés par les
personnes de culture arabo-islamique.

Ce «chez nous » marque sans conteste la distinction entre les valeurs arabo-islamiques et
celles véhiculées par la société francaise. Il renvoie directement au groupe des « maghrébins »
ou des « musulmans » qui reste encore aujourd'hui la référence quant a la construction de son
identité et plus précisément de son identité sexuelle. Ce sentiment d'appartenance a un groupe

culturel se transmet essentiellement au sein de la famille, qui prone des valeurs propres au

239 Guénif Souilamas Nacira, Des « beurettes » aux descendantes d'immigrants Nord-Africain, Paris,
Grasset, 2000.

241



groupe d'origine. Nous reviendrons sur ce point, de maniere plus détaillée, dans un prochain

chapitre.

« Mais je sais pas, pour moi je prendrai ma petite fille et je lui explique autrement, chez nous ¢a se passe pas
comme ¢a méme si chez eux c'est comme ca, pour qu'elle sache que chez nous y'a pas de ¢a (en parlant de
I'homosexualité) ».

(Lina, 52 ans, frangaise, femme de ménage, mariée, 4 enfants)

Ce «chez nous » (souligné par nous), va étre d'une importance capitale quant a 1'éducation
sexuelle des jeunes filles de culture arabo-islamique qui se dresseront contre une « sexualité

occidentale ».

242



Chapitre 8 : 1'éducation a la sexualité

1. L'éducation a la sexualité en Kabylie

1.1. Les parents et 1'éducation a la sexualité

L'éducation sexuelle, telle qu'elle existe chez les familles kabyles, se présente toujours
sous la forme négative. Avant le mariage, elle est rejetée, refusée, occultée. Elle est toujours
représentée comme un danger dont il faudrait s'éloigner pour se protéger des conséquences
qu'elle peut amener. Les parents se dressent comme « agents » qui dictent les lois, les regles a
ne pas franchir, ce sont eux qui refletent les lois sociales et culturelles. Un systeéme qui se
trouve organis€ sous la forme de licite/illicite, permis/interdit, hallal/haram. Avant le mariage,
c'est toujours l'interdit qui marque la sexualité des jeunes : parler avec un garcon est haram, le
toucher est haram, lui faire la bise est haram, avoir des relations sexuelles est haram... tout ce
qui touche de pres ou de loin au sexe est défini sur le mode de l'interdit. Le discours tenu sur
le sexe ne se fait que sur le mode de l'interdit. Mais cet interdit n'est pas toujours formulé
clairement par les parents qui se désavouent, en grande partie, de 1'éducation a la sexualité de
leurs enfants. L'éducation a la sexualité se fait par la société, les parents comptent sur
lI'influence de la société pour les « maitriser », les « éduquer ». Dans cette logique, c'est la
société qui éduque, elle-méme influencée par 1'instance religieuse et étatique. C'est donc une
relation de confiance qui s'établit entre les familles kabyles et la société dans le sens ou la
socialisation secondaire est la continuité de la socialisation primaire. Nous avons recensé, lors
de notre enquéte de terrain, trois formes d'éducation a la sexualité a I’ceuvre dans les familles
kabyles que nous avons rencontrées. Nous allons, sans plus tarder, détailler ces trois formes

d'éducation et leurs caractéristiques.
Une éducation sexuelle censurée

Dans certaines familles, il n'existe pas d'éducation sexuelle a proprement parlé. La

243



sexualité est tue, supprimée, niée jusqu'a ce qu'elle disparaisse completement de la réalité. En
réalité, ce silence véhicule une idéologie particuliere : celle d'une sexualité inexistante. Le
silence ancre les interdits jusqu'a ce qu'ils soient assimilés, de maniere naturelle, par les
concernés. De ce qui est interdit, on ne doit pas parler jusqu'a ce qu'il soit annulé dans le réel.
La logique du pouvoir sur le sexe serait la logique paradoxale d'une loi qui pourrait s'énoncer
comme injonction d'inexistence, de non-manifestation et du mutisme>*’.

L'absence d'éducation sexuelle dans les familles kabyles repose sur trois raisons
principalement.

C'est d'abord une éducation « ancrée », « naturelle » qui n'a pas besoin d'étre dite pour
étre comprise. Comme nous venons de le préciser, 1'éducation sexuelle kabyle repose en
grande partie sur l'interdit. Cet interdit est largement partagé par tous les membres de la
société et repose sur un « mimétisme genrée ». Clest-a-dire que les jeunes filles vont
reproduire le comportement de leur mére ou de leurs sceurs, leurs techniques du corps, leur
pudeur, la facon de se comporter en présence d'un homme, leurs non-dits sur la sexualité... qui
vont servir de base dans la construction de leur identité. Ainsi, si personne ne parle de
sexualité, c'est qu'il ne faut pas en parler parce que « ce n'est pas bien ». L'enfant, dans son
raisonnement, va censurer tout ce qui a trait a la sexualité car il a vu tous les membres de sa
famille se taire sur le sujet. C'est donc des l'enfance que 1'individu va comprendre que c'est un
sujet sur lequel il ne faut pas s'attarder. Ainsi une grande partie du message qui débouche sur
un déni de la sexualité se transmet sur le mode de I'implicite. Rien n'est explicitement dit mais
tout le monde sait qu'il ne faut pas parler de ce sujet. Les individus incorporent
inconsciemment les structures sociales qui vont influencer leur construction identitaire. La
force de I'habitus®!' est telle qu'il guide le comportement des individus et construit leurs
représentations sociales. Ainsi l'habitus va structurer le corps des individus de facon
diachronique et synchronique.

Dans le cas que nous allons évoquer, nous notons que les conduites des jeunes filles
deviennent presque automatiques, logiques voire impersonnelles (tout le monde fait et pense
la méme chose concernant la sexualité). D'ailleurs le « on » impersonnel utilisé par 1'enquétée
montre a quel point son comportement est plus social qu'individuel. L'habitus va donc former
les conduites ordinaires qui vont maintenir la structure sociale. Cet habitus se transmet d'abord

par un apprentissage par lequel les perceptions et les comportements sont véhiculés pendant la

240

" Foucault Michel, Histoire de la sexualité : la volonté de savoir, Gallimard, 1976, p.111.

Bourdieu Pierre, Esquisse d'une théorie de la pratique, Paris, Le Seuil, 2000.

244



socialisation primaire. L'individu va intérioriser ces apprentissages a tel point qu'ils auront un
impact fort sur lui. Ils seront intérioris€s et reconduits de fagon inconsciente. Par la
transmission de génération en génération, ces apprentissages vont faire naitre des pratiques
sociales. Le processus va se reproduire dans et par 1'éducation.

L'habitus se construit principalement par «imitation ». La jeune femme que nous avons
rencontrée insiste sur le fait que son comportement a été l'imitation de sa mere, de sa sceur.
Elle n'a fait que reproduire le schéma social et culturel dans lequel elle a été baignée en

prenant pour exemple les personnes qui semblent lui ressembler le plus.

« Personnellement, mes parents ne m'ont jamais interdit de parler avec un homme, ou fais pas ci, mais c'est
logique en fait, c'est comme si je savais, peut-€tre parce qu'on est comme ¢a, on a trouvé la société comme ca,
on a continué comme ¢a. Peut-étre parce qu'on a suivi nos meres, nos seurs ».

(Souad, 40 ans, algérienne, psychologue scolaire, mariée, 3 enfants)

« C'est innée, on savait que c'était pas bien »

(Widad, 40 ans, algérienne, conseillere d'orientation, mariée)

Le silence émerge ensuite du tabou qui entoure la thématique de la sexualité. Par
pudeur, par honte, les parents ne peuvent envisager d'aborder un sujet « hchouma » avec leurs
enfants. Par respect, les enfants ne questionneront pas les parents, bien que les questions
fusent dans leur téte. Bien entendu, un enfant ne nait pas avec la honte de questionner ses
parents. La pudeur se construit culturellement, socialement, religieusement mais elle n'est pas
innée. Elle émerge souvent apres une question posée par l'enfant dont les parents ont répondu
par la négative, par un silence, ou par une mise en garde qui incite l'enfant a ne plus aborder
ces sujets. Ce tabou régne depuis l'enfance. A partir d'un certain 4ge, l'enfant, naturellement,
commence a ressentir de la curiosité a 1'égard de ces organes génitaux. De tels attouchements
seront catégoriquement et violemment prohibés par sa mere. De maniere répétée, cette
interdiction peut devenir traumatisante>*. Progressivement, l'enfant est amené a craindre
d'aborder ces questions qui relevent de la sexualité. Elles sont culturellement et socialement
liées a la honte qui va s'intensifier avec la croissance de I'enfant. C'est ainsi que vont se
construire les prémisses du corps-tabou ou d'une sexualité prohibée : « A cette angoisse,

I'enfant maghrébin s'initie des les premieres années de la vie par 1'apprentissage rigoriste d'une

242

Abbassi Zohra, « La position du corps dans la doctrine musulmane », dans Penser le corps au Maghreb sous
la direction de Monia Lachheb, IRMC, 2012, p.166

245



variété de principes élémentaires de conduite tels que ceux du haram (péché), de la honte ou
de la pudeur. Or, ces principes éducatifs ont aussi pour objectif d'instruire tot sur les interdits
de la sexualité et les dangers qu'elle recele. De fait, le corps en tant qu'objet de honte et de
pudeur constitue la piecce maitresse du conditionnement social du corps »*. De fait, l'enfant

prendra conscience qu'il ne faut pas en parler « parce que c'est haram ».

«non ! J'en ai pas eu (d'éducation sexuelle) ! C'est un probleme chez nous, un trés grand probléme chez nous !
Je suis proche de mon pére, on parle mais je peux pas parler de ces choses-la... je peux pas ! On 1'a pas et on
nous la pas donnée ».

(Chawouche, 38 ans, algérien, doctorant, marié)

« méme ma grande sceur, tellement qu'on a été éduquée dans le honte, elle se demandait comment elle allait dire
a son mari qu'elle a ses regles, tu te rends compte ! Méme avec son mari c'est tabou ».

(Salami, 28 ans, algérienne, surveillante, mariée, 1 enfant)

Enfin, si les parents décident de ne pas aborder la question de la sexualité au sein de la
famille, c'est en partie parce qu'ils se désengagent de cette mission. Non pas qu'ils soient
completement détachés de 1'éducation de leurs enfants, dépourvus d'autorité ou d'exigence,
bien au contraire, mais parce qu'ils confient cette tdche a une autre institution : la société
(I'école, la mosquée, la famille élargie...). Pour ces parents, 1'éducation a la sexualité au sein de
la famille n'a aucune utilité puisque les enfants vivent dans une société dans laquelle les
individus partagent, pour une grande majorité d'entre eux, les mémes valeurs et les mémes
codes sexuels. Faute de mots, de moyens, de courage aussi pour aborder le sujet avec leurs

enfants, ils préferent déléguer ce devoir a I'entourage.

«non ! Ni familiale, ni scolaire, y'a pas d'éducation en Algérie, j'ai appris dans le bain. Dans le bain de la
société, par l'entourage, les amis mais pas par la famille. Méme pas par la famille éloignée, méme pas a
I'école ».

(Amar, 53 ans, algérien, professeur d'anglais, marié, 2 enfants)

«dans la famille, je pense que ¢a sert a rien. Je pense qu'on vit dans une société ou tout le monde éduque de la

méme fagon et avec les mémes valeurs, je pense qu'ils ont le temps d'apprendre, il ne faut pas leur inculquer dés
le premier age, trop tot, c'est pas bien pour eux parce qu'ils vont penser que c'est normal, moi je pense qu'ils ont
le temps, nous on a appris avec le temps et pour l'instant ¢a va, au moins on a évité les bétises ! Je pense qu'il y

a pas d'utilité, il faut laisser I'innocence de I'enfant et lui apprendre ce qu'il doit apprendre c'est tout, parce que

3 Idem, p.167
246



si tu touches a ca, dés le premier age de 1'enfant, peut-étre que dans son esprit il a pas pensé a ¢a mais si tu lui
dis ¢a va l'inciter et éveiller sa curiosité alors je pense qu'il ne faut rien dire c'est mieux et laisser un peu
d'innocence a l'enfant ».

(Sami, 28 ans, algérien, conseiller d'orientation, marié)

Le silence est aussi un moyen de ne pas inciter I'enfant a s'intéresser a la sexualité, a sa
sexualité. Si certains parents font le choix de ne pas en parler, c'est qu'ils appréhendent de
transmettre a leurs enfants des idées auxquelles ils n'avaient pas pensées. Ainsi, comme dit
précédemment, moins les parents vont en parler, moins I'enfant se questionnera, moins il aura
envie de connaitre le sexe. Cette stratégie de censure, mise en place par les parents,
entrainerait une auto-censure de l'enfant. Le silence impose le silence. En effet, pourquoi
s'intéresser a une chose qu'il ne connait pas ?

En revanche, cette méthode éducative peut donner des résultats aux antipodes de ceux
qu'attendaient les parents. En effet, un silence prolongé sur les questionnements des enfants,
peut attiser la curiosité de ces derniers et les amener a chercher des informations par eux-

mémes. Informations parfois dangereuses...

Une éducation sur le mode autoritaire

Lorsqu'ils ne choisissent pas le silence, les parents préferent opter pour un style plus
« autoritaire ». L'éducation a la sexualité repose sur la menace d'un chatiment terrible qui peut
étre corporel, psychologique voire de mort (lorsque la virginité n'est pas préservée par
exemple). C'est un mode d'éducation qui fonctionne surtout sur le mode de l'interdit : « on ne
doit pas faire », « tu ne dois pas faire sinon... » qui s'adresse plus particulierement aux jeunes
filles qui portent I'honneur de la famille sur leurs épaules. Ce style d'éducation n'est

généralement jamais suivi d'explications ou de commentaires sur l'interdit.

« Il (le pere) parle avec les yeux, il te dit « attention ne fais pas ¢a », ¢a c'est pas bien, ¢a c'est comme ¢a, ¢a
c'est comme ¢a, mais sans explication. En Algérie, il n'y pas d'explications. Méme si tu veux donner une
éducation sexuelle a tes enfants tu peux pas. Tu leur interdis sans expliquer. Et c'est 1a qu'il y a des problemes
parce qu'il y a pas d'explications ».

(Widad, 40 ans, algérienne, conseillere d'orientation, mariée)

En choisissant cette forme d'éducation, les parents savent que les enfants vont grandir dans la

247



peur et particulicrement la peur du pere (la mere se présente souvent comme intermédiaire
entre le pere et son enfant. Elle prend, dans la majorité des cas, le parti de I'enfant qui compte
sur sa mere pour le protéger de la colere du pere et de ses conséquences) qui les menace sans
cesse s'ils venaient a dévier. Combien de jeunes femmes nous ont confié avoir été suivies par
leur pere ou leurs freres, sur le chemin de I'école. Certaines nous ont méme avoué que leur
pere chronométrait le retour de 1'école pour savoir si la jeune fille ne « trainait » pas des pieds
pour rentrer. Aujourd'hui encore, la sexualité des jeunes filles est tres surveillée, malgré le

jeune age de certains.

« c'est vraiment interdit... jusqu'a maintenant, mon frere interdit a sa fille de sortir méme devant chez elle, il lui
interdit de jouer avec des garcons et s'il la voit il peut 1'égorger alors que c'est un jeune comme nous »

(Dahbia, 40 ans, algérienne, psychologue scolaire, mariée, 3 enfants)

« Aujourd'hui mon fils va chercher sa fille a 1'école chaque heure tellement qu'il a peur, il est dur avec ses filles
parce qu'il a peur de ca, en plus elle est petite, il lui a dit de mettre le hidjab alors qu'elle est petite, il la
surveille beaucoup !! elle a peur, elle a été éduquée avec la peur et maintenant tu lui donnes des millions, elle
sort pas toute seule. Elle a peur de son pere et elle sait que tout le monde la surveille ! ».

(Rosa, 78 ans, algérienne, illettrée, mariée, 5 enfants et 8 petits enfants)

Ainsi, il ne s'agit pas d'une question générationnelle puisque les plus jeunes se donnent
corps et ame pour préserver la virginité de leurs filles. Le but de ces parents est surtout de bien
préparer leurs enfants a une société définie comme hostile et changeante. L'influence de
I'Occident et l'arrivée d'Internet dans les familles (ou dans les cafés) ont poussé les familles a
redoubler d'efforts dans la préservation de la virginité de leurs filles. Et n'ayant pas les mots
pour le dire, elles se contentent d'interdire. Cette forme d'éducation se rapproche, a quelques
détails pres, de ce qu'Alice Miller nomme la « pédagogie noire »***. Cette forme d'éducation
est principalement fondée sur l'autoritarisme et la soumission de l'enfant. Les parents se
représentent 1'enfant comme un étre essentiellement réfractaire et dangereux. Ils n'ont aucune
confiance en lui et l'incite a obéir mécaniquement par crainte du chatiment. Bien qu'elle soit
de moins en moins pratiquée, cette forme d'éducation reste tout de méme treés présente,

notamment chez les peres maghrébins vis-a-vis de leurs filles, et ce, malgré leur jeune age.

244 Turzs Anne, « C'est pour ton bien. Racines de la violence dans I'éducation de I'enfant, d'Alice Miller,

traduction Jeanne Etoré. Editions Aubier, (réédition) 2008 », Revue francaise des affaires sociales, 1/2013, (n°1-
2), p-51-53.

248



Une éducation a la sexualité dans les familles « modernes »

Certaines meres tendent vers un modele moins « autoritaire », axé davantage sur
I'échange. La grande majorité d'entre elles sont diplomées mais ce n'est pas le cas de toutes.
Celles-ci privilégient l'information sexuelle et expliquent a leurs enfants les différents
changements qui vont s'opérer. Elles abordent notamment l'arrivée des premieres regles avec
leurs filles, la nuit de noces, la reproduction, les maladies sexuellement transmissibles... sans
entrer dans les détails, elles estiment que les transformations sociales doivent inciter les
parents a communiquer avec leurs enfants afin qu'ils n'aillent pas chercher les informations
ailleurs. Cet ailleurs représente notamment Internet et l'industrie pornographique dont elles

redoutent l'influence sur leurs progénitures.

« Moi j'ai un garcon, et je lui dis, je lui explique qu'il ne faut pas jouer avec les filles, parce que quand une
catastrophe va arriver c'est lui qui va étre responsable [ ...]. Moi je leur parle directement aux éléves comme si
c'étaient mes enfants. Je leur dis tout directement. En fait nous le probleme en Algérie, on est pudique sur ce
qu'on devrait pas. Ce qui est honteux n'est pas honteux, et ce qui ne devrait pas étre honteux devient honteux.
Les parents ont tellement honte de parler a leurs enfants qu'ils les laissent errer dans la nature sans aucune
information. Alors que si tu les prépares des I'enfance a ce qui va se passer, tu peux les lacher dans la nature a
I'adolescence sans avoir peur de ce qui va se passer. Alors que moi tu vois j'ai préparé mon fils dés son plus
jeune age. Et surtout, il faut contrdler ce qu'ils font ».

(Djamila, 38 ans, algérienne, surveillante, mariée, 1 enfant)

« mon fils je lui parle mais je lui fais comprendre. Il n'y a aucun enfant qui ne pose pas la question de savoir
comment sa mere est enceinte et je suis contre les explications inventées. Apres 1'enfant il va étre choqué, moi je
lui explique comment ¢a se passe, je lui dis pas que je 'ai ramené du marché dans un panier ou quelque chose
comme ¢a, je lui explique vraiment comment ¢a se passe. Je vais pas dans les détails mais je lui explique qu'un

homme et une femme, quand ils s'aiment ils font des bébés mais quand il va grandir je pense que je vais lui
parler ».

(Dahbia, 40 ans, algérienne, psychologue scolaire, mariée, 3 enfants)

Dans certaines familles, ce sont les grandes sceurs qui se chargent de l'éducation
sexuelle de leurs cadettes. Ce sont elles qui les informent notamment de l'arrivée des
premieres regles et qui leur expliquent, plus que leur mere, ce qu'elles représentent. L'arrivée
des premieres regles est une étape cruciale dans la vie d'une jeune fille mais était encore un
sujet jugé tabou, honteux voire sale dans certaines familles. L'arrivée de ces premieres regles

obligeait la mere a étre plus vigilante vis-a-vis de sa fille qui devenait une menace plus grande

249



encore pour la famille. En effet, il est demandé€ a la jeune fille de se cacher davantage, de se
couvrir, de se faire discrete et surtout de ne parler de ce sujet a aucun homme de la famille.
Aborder ce sujet si tabou avec son pere ou son frere est clairement impensable en Kabylie.
Des stratégies sont d'ailleurs mises en place pour que les hommes ne soient jamais informés
de ce changement corporel (les serviettes hygiéniques ne doivent jamais étre vues, le sujet
jamais abordé...). Bien souvent, ils restent dans l'ignorance. Certains hommes ne connaissent
méme pas, jusqu'a un age bien avancé, l'existence des menstruations. Elles n'étaient, jusqu'a
récemment, jamais évoquées par les parents et ne faisaient 1'objet d'aucune information. Les
jeunes filles comprenaient ce phénomene au détour d'une conversation informelle entre
femmes ou par l'entourage telles que les amies ou la famille (tantes, cousines, grandes
sceurs...). Aujourd'hui, les jeunes filles sont tout de méme mieux informées grace a I'école et a

l'utilisation de plus en plus fréquente des nouvelles technologies.

« Ben moi j'ai eu mes sceurs qui m'ont aidée parce qu'elles sont plus grandes que moi. Elles me parlaient
beaucoup ».

(Khalida, 18 ans, algérienne, lycéenne, célibataire)

« [...] mais le mariage, la nuit de noces, les hommes tout ¢a, ma sceur m'avait un peu préparée et m'avait dit
comment ca allait se passer en fait ».

(Salami, 28 ans, algérienne, surveillante, mariée, 1 enfant)

Ce style d'éducation, plus « moderne » concerne surtout les parents qui ont réussi a
établir une relation de confiance avec leurs enfants. Ils ont su dépasser le cadre de la honte qui
entoure la sexualité et tout ce qui la fait vivre.

Tous sont d'accords pour dire que 1'éducation sexuelle est d'une grande nécessité en Algérie
(sauf deux d'entre eux qui estiment que donner une éducation sexuelle est nuisible pour

I'enfant) car les conséquences entrainées par ce manque d'éducation sont inquiétantes.

1.2. Les conséquences de 1'absence d'éducation a la sexualité

Lorsque nous abordons la question de 1'éducation sexuelle en Algérie, certains termes
reviennent souvent chez les enquété-e-s: « catastrophe », «probléme », « souffrances »,
«dépravation sociale », « complexes »... Le manque profond d'éducation sexuelle a des

conséquences tres importantes sur la construction identitaire des jeunes kabyles. L'éducation a

250



la sexualité a pour but d'informer 1'enfant quant a la construction et a la transformation de son
corps a un age ou il commence a se poser des questions. Cette éducation doit servir a éviter les
malaises et les complexes dus a une mauvaise information venue de 1'extérieur, le jeune doit
étre mieux formé pour l'affronter. L'éducation sexuelle doit favoriser l'atteinte d'un équilibre
psychologique chez l'enfant afin qu'il devienne un adulte épanoui. Mais la facon dont se passe
cette éducation en Kabylie ne favorise pas aux jeunes, a la jeune fille notamment, le
développement d'une personnalité équilibrée. Le manque d'éducation sexuelle ou la maniere

dont elle est donnée engendre des problemes dont les kabyles sont les premieres victimes.

Du « complexe » au « choc psychologique »

Des leur plus jeune age, on apprend aux jeunes filles a avoir honte de leur corps. En
effet, des qu'elle atteint la puberté, elle percoit son corps comme une source de danger, un
dépositaire de 1'honneur familial. Elle se doit de le cacher. De fait, tout ce qui est 1i€ au corps
et a la sexualité, devient complexe. L'éducation corporelle est tellement négative qu'elle tend a
bloquer la personnalité de la jeune fille. Beaucoup d'entre elles nous ont confié avoir été

choquées lors de la nuit de noces devant la nudité de leur mari, devant son comportement.

« oui parce que c'est essentiel dans la vie pour éviter les chocs psychologiques et pour éviter la frustration parce
que la frustration c'est un probléme énorme en Algérie, parce que si on prend 1'exemple, le retour d'age c'est
beaucoup de problemes psychologiques et les problemes sexuels reviennent a chaque fois ».

(Chawouche, 38 ans, algérien, doctorant, marié)

« bien siir que c'est important, toute connaissance est importante, et puis pour éviter les chocs psychologiques ».

(Salami, 28 ans, algérienne, surveillante, mariée)

« Justement, je n'ai jamais eu d'éducation sexuelle et j'en ai souffert parce que je suis arrivée le jour de la nuit
de noces j'étais choquée, j'étais pas préparée du tout a ce qui allait se passer, heureusement que mon premier
mariage a été un mariage d'amour [...] sinon j'aurai plus jamais eu de relations sexuelles de toute ma vie... on
nous a pas préparé et justement je veux pas que mon fils subisse la méme chose que moi ».

(Djamila, 38 ans, algérienne, surveillante, mariée, 1 enfant)

Le terme «choc psychologique » utilisé par les enquétées n'est pas un euphémisme.
Les jeunes filles ont rencontré d'énormes difficultés le soir des noces lorsqu'elles se sont

retrouvées face a leur conjoint, qu'elles ne connaissaient pas ou a peine pour certaines d'entre

251



elles. Le choc est tout aussi important au moment des premieres regles, lorsque la jeune fille
découvre que son corps change mais qu'elle ne sait pas par quoi ce changement est engendré.
Il ne faut pas sous-estimer les propos des enquétées. Certaines n'ont plus voulu avoir de
relations sexuelles avec leur mari bien qu'elles connaissaient les conséquences de leur refus.
Les connaissances se construisent par des bribes de conversation qu'elles arrivent a entendre et
qu'elles bricolent ensuite dans leur imaginaire. Combien de jeunes filles ont eu peur de tomber
enceinte seulement parce qu'elles se sont assises sur un siege utilisé par un homme pendant de
longues heures : « parce qu'on a été éduqué comme ¢a, on pense qu'on va parler avec un
gargon ca y est, on va tomber enceinte » (Dahbia, 40 ans). Combien de jeunes filles ont cru
que le sang des menstruations était di a une déchirure de leur hymen. C'est dans une réelle
angoisse que «l'éducation a la sexualité » se fait. De cette facon, elle engendre bien des
malaises et des complexes voire des blocages chez les jeunes filles. Et ces croyances sont
largement nourries par les meres, les tantes, les grands-meres. Le but étant de les éloigner le
plus possible de ce qui pourrait les amener a un contact avec la gent masculin, quelle que soit

la nature de ce contact. L'éducation par la peur minimise le risque de dérives sexuelles.

Les maladies sexuellement transmissibles et les risques de grossesses non désirées

Croire que les jeunes algériens n'ont pas de « relations sexuelles » avant le mariage est
un leurre. Sur le Net, a travers les forums de discussion, sur les blogs ou les sites de
rencontres, les algériens sont de plus en plus a évoquer leur vie sexuelle en dehors de la
relation maritale. Bien qu'elle ne soit pas vécue au grand jour, elle est une réalité que les
institutions ne peuvent nier (bien qu'elles font tout pour). Il s'agit, dans la plupart des cas,
d'une « sexualité détournée »(la virginité doit étre conservée) et bien souvent vécue de facon
clandestine (dans les voitures, les parcs...) puisque les couples n'ont pas le droit de circuler
librement dans les rues d'Algérie. Mais cette sexualité cachée n'est pas sans conséquence. En
effet, les protections ou moyens de contraception ne sont jamais évoqués dans les familles et
encore moins a I'école. Ainsi, le taux de maladies sexuellement transmissibles augmente et les
grossesses hors-mariage se multiplient, réservant aux jeunes filles un avenir chaotique. Tres

peu sont informés des risques des relations sexuelles non protégées et de la transmission des

maladies sexuellement transmissibles.

252



L’ enquéte MICS4** qui a porté sur plus de 38 000 femmes et filles 4dgées entre 15 et 49 ans a
montré un faible niveau de connaissance en matiere de prévention : si 84.7 % des femmes et
filles ont entendu parler du sida, 8.8 % d’entre elles, seulement, pouvaient décrire
correctement les modes de transmission. Certaines algériennes croyaient, par erreur, que le
VIH se transmettait en partageant un repas avec une personne vivant avec le VIH (43.5 %) ou
lors de piqlires de moustiques (30.5 %) et 48.9 % d’entre elles, considérent le préservatif
comme un bon moyen de prévention. Il convient de signaler que toutes les tranches d’age 15-
19 ; 25-29 ; 30-39 et 40-49 ans affichaient un méme niveau de connaissances générales sur le
VIH ; I'utilisation de préservatifs n’est pas considérée comme un moyen de prévention par
53,70 % des femmes interrogées.

Aussi faut-il savoir que le préservatif n'est pas accessible aux plus jeunes en Algérie. Bien sir,
cette non-commercialisation des moyens de contraception doit freiner les jeunes a vivre leur
sexualité hors mariage. Une mise a disposition de ces protections serait une incitation au sexe,
ce qui irait a I'encontre des valeurs transmises par la société dans son ensemble.

C'est notamment pour cette raison que les parents appréhendent l'entrée de leurs enfants a
l'université. S'ils les incitent a faire des études, ils redoutent particulierement que leurs enfants
(leurs filles) soient tenté-e-s par cette « pseudo-liberté ». L'université se trouve généralement
loin du domicile familial, la surveillance des filles devient alors plus difficile et le risque de

grossesse se multiplie.

« Une fois, y'a une fille qui est tombée enceinte au lycée, parce que tu vois, ils sont informés de rien du tout, ils
veulent faire 1'acte d'accord mais il faut qu'ils se renseignent sur la fagon de se protéger ».

(Djamila, 38 ans, algérienne, surveillante, mariée, 1 enfant)

« Je pense que c'est important (I'éducation sexuelle)... au moins tu sais a quoi t'en tenir, les risques, les MST,

tout ce qui s'en suit, moi je préfere que le gosse soit informé des grossesses a risque, des maladies, plutdt qu'il

arrive une catastrophe comme ici en Algérie... la vérité, on le jette dans la fosse aux lions et tu te débrouilles,
nous les parents on leur apprend rien ».

(Fati, 42 ans, algérienne, surveillante, mariée, 2 enfants)

L'évocation de la grossesse d'une jeune fille est souvent assimilée a une

« catastrophe ». C'est un terme qui revient plusieurs fois dans les entretiens lorsque ce risque

245 Ministere de la Santé, de la population et de la Réforme hospitaliere, « Rapport d'activité sur la riposte

nationale au VIH/Sida en Algérie », ONUSIDA, 2012-2013, consulté en ligne le 30 décembre 2016.
http://www.unaids.org/sites/default/files/country/documents//file %2C94492 %2Cfr..pdf

253




est évoqué. Les conséquences qui suivent une grossesse hors-mariage sont tragiques pour la

jeune fille (cf. chapitre sur la virginité).

Un déséquilibre social ?

« La jeunesse est perdue, ils veulent faire comme les occidentaux mais ils ne peuvent
pas » répetent les adultes. Comme nous l'avons évoqué, I'dge au mariage est de plus en plus
retardé. Les jeunes se retrouvent donc tiraillés entre leur désir de vivre leur sexualité et leur

volonté de respecter les principes de la religion.

« Oui ! Parce que vous voyez ce qui se passe dans la société algérienne, dans la société profonde, c'est ces
problemes-la qui font qu'il y a des dépravations dans la société »

(Fourali, 39 ans, algérien, infirmier, marié)

11 suffit de marcher, entre filles, dans les rues de la Kabylie pour sentir maints regards
posés sur soi, maintes réflexions a connotation sexuelle, quelques tentatives d'approche de la
part de la gent masculine. La jeunesse, ne pouvant pas satisfaire ses besoins sexuels, se
«vengent » sur les femmes qui osent sortir seules, sans la présence d'un homme a leurs cotés.
Si, par malheur, la fille a 1'orgueil de ne pas répondre aux appels du male, elle sera tout de
suite insultée de « pute ». Par ce comportement, nous décelons une réelle frustration de cette
jeunesse, coincée entre deux modeles sociaux qui les attirent mais qui ne sont pas
compatibles. Le chomage bat son plein, les hommes rencontrent de plus en plus de difficultés
a trouver du travail et les familles refusent de marier leurs filles a un homme qui ne peut
I'assumer. Dans cette logique, le jeune ne se marie pas ou se marie tres tardivement et ainsi, ne
peut satisfaire ses besoins sexuels.

Les jeunes sont tiraillés entre leur désir de vivre leur sexualité sans culpabilité et en méme
temps leur volonté de se conformer a la religion. D'ou I’ambiguité de la phrase que nous avons
citée en premier lieu « la jeunesse est perdue, ils veulent faire comme les occidentaux mais ils
ne peuvent pas ». De fait, I'Occident est assimilé a un véritable eldorado sexuel, le lieu de
toutes les satisfactions sexuelles, le jardin des plaisirs. Mais il est aussi un véritable fléau dans
I'imaginaire collectif. L'Occident incite les jeunes aux pratiques qui vont a l'encontre des
valeurs véhiculées par une société arabo-islamique. Ainsi, les jeunes se demandent comment

concilier leur vie sexuelle et la volonté de pratiquer sa religion ?

254



L'absence d'éducation sexuelle pousse les jeunes garcons (qui ont plus facilement acces a
internet dans les cafés) a s'éduquer par les films pornographiques, a se créer un monde
imaginaire dans lequel ils seraient de véritables acteurs de 1'industrie pornographique. Mais
cet imaginaire est rapidement brisé€ lorsqu'ils sont confrontés a la réalité et que le discours tenu
a l'extérieur interdit tout ce qui touche, de pres ou de loin, au sexe et a ses tentations.

Alors, pour rester fidele aux préceptes de 1'Islam tout en vivant sa sexualité, les jeunes
trouvent des subterfuges. Nous ne les avons pas interrogés sur leurs pratiques sexuelles, mais
les réseaux sociaux et les discussions sur forums fusent de questionnements autour de la
sexualité. Nous avons notamment évoqué les mariages temporaires (qui n'existent pas en
Kabylie) qui arrangent les plus fervents d'entre eux, les mariages de plaisir ou la sexualité
détournée tres présente en Algérie notamment dans les universités.

De fait, les pratiques sexuelles tendent vers une évolution de plus en plus revendiquée par la
jeunesse mais les valeurs autour de la sexualité se sont, quant a elles, stabilisées. La
conception de l'acte sexuel n'a pas changé, la vision de la place de la femme a peu évolué, le
rapport entre les sexes est le méme. Et c'est autour de cette ambivalence que vit la jeunesse
algérienne : des pratiques sexuelles controversées mais vécues, et la volonté de respecter les
traditions et la religion de 1'Islam. Des traditions souvent subies et vécues par la jeunesse

féminine...

1.3. L'éducation a la sexualité : un privilege féminin ?

L'éducation a la sexualité est surtout tournée vers les jeunes filles étant donné toutes
ses problématiques spécifiques. Comme nous 1'avons souvent répété, des son plus jeune age,
la fillette apprend a protéger ce qu'elle a de plus précieux : son hymen. Toute son éducation
tourne autour de cette membrane si fragile avec laquelle elle va devoir vivre. De fait, on lui
apprendra a nettoyer ses parties intimes sans étre trop brusque, a marcher tout en faisant
attention a ne pas chuter, a cacher les parties qui peuvent tenter la gente masculine. Cette
« sécurité renforcée » de 'hymen est déployée par tous les membres de la famille.

Le garcon, quant a lui, ne bénéficie d'aucune éducation a la sexualité. Il n'a aucune
connaissance sur la facon dont fonctionne son corps ou celui de la femme. Les menstrues sont
un large mystere, la femme n'est qu'un corps sexué, qui sert plus généralement a assouvir ses

désirs et a donner des enfants. Toutes les connaissances nécessaires a sa construction de

l'identité sexuelle sont balayées. Jusqu'a récemment, les cours de biologie étaient

255



exclusivement réservés aux jeunes filles. Comme si les garcons étaient exemptés de toutes
connaissances sur le corps humain, ses fonctionnements et les relations sexuelles.

Les parents, ou en tout cas les meres, ne forment que les jeunes filles car elles estiment
qu'elles en ont plus besoin que les jeunes hommes qui peuvent aller chercher les informations

ailleurs.

« Dans notre société, c'est la fille qui est difficile a éduquer, elle est naive, ils peuvent lui mentir a I'extérieur,
malgré tout 'homme c'est un homme méme s'il raméne un probléme c'est un homme alors qu'une fille qui
ramene un probleéme bye bye, c'est fini pour elle ».

(Linda, 25 ans, algérienne, étudiante, célibataire)

« oui il faut une éducation sexuelle & une fille et un garcon mais je pense surtout la fille parce que le gargon il
apprend dehors tu vois avec l'extérieur alors que la fille elle peut apprendre qu'a travers moi, y'a que moi qui
peut lui apprendre tu vois ».

(Salami, 28 ans, algérienne, surveillante, mariée, 1 enfant)

« le role de la femme c'est I'éducation et surtout I'éducation sexuelle plus que I'homme, la fille c'est 'image de sa
mere mais elle se reflete sur 1'honneur du pere a 1'extérieur ».

(Dahbia, 40 ans, algérienne, psychologue scolaire, mariée, 3 enfants)

De fait, il ne faut pas définir I'éducation a la sexualité de la méme facon que nous la
connaissons aujourd'hui. En France, I'éducation a la sexualité est appréhendée comme une
démarche éducative qui concerne principalement les questions de santé telles que les
grossesses non désirées ou les risques des maladies sexuellement transmissibles, les rapports
de sexe ou les problématiques liées aux violences sexuelles et a la pornographie, 1'acceptation
des différentes sexualités... En Kabylie, I'éducation a la sexualité prend en compte les valeurs
culturelles et sociales de la société dans laquelle elle s'exprime. Elle est donnée de fagon
informelle contrairement a la France ou elle tend a s'institutionnaliser. L'éducation a la
sexualité se fait surtout sous la forme du licite et de l'illicite et est culturellement marquée par
le tabou de la virginité.

L'éducation sexuelle de la jeune fille a pour but d'induire un comportement ou la pudeur et la
honte sont les principales qualités avec, pour enjeu, de préserver sa virginité et de réguler ses
pulsions sexuelles. En d'autres termes, 1'éducation sexuelle de la jeune fille la prépare au
mariage et a sa future vie d'épouse et de mere. Naturellement, cette éducation se fait

exclusivement par la mere sous forme mythes contés afin de mettre en garde ou d'histoires

256



tirées du texte coranique. La mere, en tant qu'éducatrice, a pour but de transmettre a sa fille les
normes éducatives en adéquation avec les conduites sexuelles préconisées par la culture
arabo-islamique. La mere est soutenue par les autres membres féminins de la famille qui
offrent a la jeune fille un choix identitaire plus large. Ces « supports identificatoires » vont lui

servir d'étayage quant a la construction de son identité féminine.

« L : [...] des fois, ma mere elle nous parle mais elle dit pas directement les choses, soit elle raconte des
histoires en parlant d'avant.
K : elle raconte une histoire et elle nous laisse réfléchir. Ca devient des conseils. Par exemple de nos jours, elle
dit qu'il y a plus de pudeur, elle nous dit de pas fréquenter n'importe qui parce qu'il peut t‘emmener vers un
mauvais chemin ».

(Linda, 25 ans et sa sceur Khalida, 18 ans, algériennes, étudiantes, célibataires)

« on peut pas aller voir nos enfants, en tout cas moi je peux pas aller les voir pour leurs parler de sexualité, c'est
impossible. Ma fille, je peux pas lui parler alors je parle a travers ma femme, leur mere ».

(Issolah, 48 ans, algérien, surveillant, marié, 2 enfants)

Le pere s'avere étre absent et se désavoue completement de cette tache. Il semble fuir cette
responsabilité car il estime qu'il ne peut se charger de cette éducation sexuelle qui remettra en
cause son statut d'autorité au sein de la famille. En d'autres termes, le pere estime que son
autorité et son image de « pere » seraient reconsidérées s'il en venait a parler de sexualité avec
ses enfants. De fait, il préfere ne pas aborder le sujet et laisser la mere s'engager dans cette
tache, en lui attribuant des habiletés qu'eux n'auraient pas. Dans cette logique, la question de
la sexualité au sein de la famille devient une question pudique et honteuse puisque personne
n'ose en parler en public. Si la mere s'engage a entamer une discussion avec ses enfants, ce ne
sera jamais devant le pere, car elle éprouvera une géne vis-a-vis de son mari.

Les huit hommes que nous avons interrogés attribuent cette mission a la mere « qui est une
école pour ses enfants » et qui doit les informer de tout. L'éducation sexuelle, quelle que soit
la forme qu'elle prend, revient a la mere qui, naturellement, possede les capacités nécessaires a

bien informer l'enfant.

257



2. L'éducation a la sexualité dans les familles francaises de culture

arabo-islamique

2.1. L'acculturation des meéres arabo-musulmanes

2.1.1. La transmission d’une éducation traditionnelle

Avant de nous interroger sur le sens de la transmission des valeurs sexuelles dans les
familles francaises de culture arabo-islamique, questionnons-nous sur le terme méme de
transmission. Qu'est-ce que la transmission ? Qu'implique-t-elle ?

Le dictionnaire Larousse indique que transmetre qui au Xeme siecle signifiait « envoyer » et
du latin transmittere. On retrouve a la fois les actions de passage, de changement de lieu avec
ou sans changement d'état**®

Zohra Gerraoui dira dans son ouvrage sur la transmission interculturelle que « transmettre,
c'est ainsi l'action de faire passer d'une personne a l'autre, d'un lieu a un autre, le plus souvent
lorsqu'il y a plusieurs intermédiaires. Cette action peut donc s'effectuer dans différents

contextes et différents objectifs :

o par une voie légale

. laisser a ses descendants, a la postérité

° changer de lieu, en vue d'une utilisation (transmettre un ordre, une information...)
. faire connaitre, faire passer a un autre ou a d'autres

. faire parvenir (conduction, propager...)

) véhiculer, contaminer.

. L . N 3N . 24
La transmission désigne quant a elle la maniére de transmettre voire de se transmettre »** .

Elle ajoute que la transmission peut étre explicitée dans un cadre symbolique et 1égal, par la
communauté ou le groupe social. Mais elle peut étre « sauvage » et « vagabonde » et se faire a
lI'insu de l'individu. De fait, la transmission peut avoir un effet positif sur la personne mais

peut aussi avoir un effet dévastateur et destructeur.

24 .. . . PRV
6 Transmettre (v.t), dans dictionnaire Larousse en ligne, repéré a

http /Iwww.larousse.fr/dictionnaires/francais/transmettre/79176
Guerraoui Zohra et Reveyrand-Coulon Odile, La transmission familiale et interculturelle : ruptures,
aménagements, créations, éditions In Press, 2011, p.29.

258



Dans la migration, la transmission peut s'avérer problématique car le migrant
quitte un lieu pour se retrouver dans un espace qu'il ne connait pas et qui est différent du sien.
Le migrant quitte un pays qui 1'a construit et I'a fait exister. La migration peut étre révélatrice
de faiblesses, de vulnérabilités encore inconnues. Dans certains cas, la migration a été vécue
de maniére honteuse. A cet égard, Abdelamalek Sayad dira a propos de 1'émigration algérienne
lorsqu'elle est devenue familiale : « Pendant longtemps, alors méme qu'elle était voulue (ou
parce qu'elle était voulue) individuellement par 1'immigré et par son épouse, qui, en agissant
de la sorte, savaient qu'ils enfreignaient la reégle communautaire et qu'ils manquaient a la
morale du groupe, 1'émigration était accomplie et surtout elle était ressentie, comme un acte
honteux, un acte qu'on avait soin de cacher au point de quitter le village nuitamment »>**.
Ainsi, immigrer, c'est immigrer avec son histoire, avec ses traditions, ses manieres de vivre,
de sentir, d'agir et de penser, avec sa langue, sa religion ainsi que toutes les autres structures
sociales, politiques, mentales de sa société, structures caractéristiques de la personne et
solidairement de la société, les premicres n'étant que 1'incorporation des secondes, bref avec sa

249
culture

. Les meres maghrébines sont arrivées en France dans l'optique d'offrir a leurs
enfants un avenir meilleur, mais un avenir qui ne soit pas en contradiction avec la culture et la
religion musulmane. De fait, leur role sera précisément de garder intacte la culture de leur
pays. Ainsi, durant la migration, la femme va devenir « gardienne de la tradition »*° arabo-
islamique et de 11dentité collective. C'est elle qui va participer activement a la conservation
des principes traditionnels face aux valeurs occidentales. Ce sont les meres qui vont
transmettre, par 1'éducation, tous les principes culturels, religieux et sexuels auxquels elles
tiennent. Craignant la dissolution des principes et des regles, les meres arabo-musulmanes se
sont recroquevillées sur certains symboles, certains principes, certaines regles, voire certains
traits culturels en totale contradiction avec les principes religieux.

Mais le contexte social est bien différent de leur pays d'origine. Au contraire des sociétés dites
« traditionnelles » que nous avons défini au chapitre précédent, les individus ne partagent pas
tous les mémes valeurs, la méme culture, ni la méme religion. Les meres, dans cette position
tres compliquée, seront obligées de mettre en place des stratégies éducatives qui obligeront les

jeunes filles a se préserver, quitte a utiliser le chantage, la force ou la fameuse menace : celle

8 Saya Abdelmalek, La double absence : des illusions de 1'immigré aux souffrances de 1'immigré,

Le Seuil, 1999, p.109.

9 Sayad Abdelmalek, La double absence : des illusions de I'immigré aux souffrances de l'immigré, Le
Seuil, 1999, p.18.

250 Moujoud Nassima, « La tradition n'est plus ce qu'elle était ... construction historique des discours sur les
migrantes, Maghreb et vieillesse », Ecarts d'identité, N°118, 2011.

259



du «retour au pays ». La sexualité sera « diabolisée », « étouffée », « menacée », « décriée ».
Les meres vivent dans l'angoisse de ne pas pouvoir préserver la sexualité de leurs filles,
facilement influencées par les nouvelles valeurs pronées par la société frangaise : celle d'une
femme libre sexuellement, indépendante et dans la possibilité de vivre en couple sans €tre
mariée.

Généralement, ces menaces arrivent lors des premieres regles des jeunes filles qui deviennent
un plus grand défi éducatif pour les meres. Ne sachant pas comment agir, elles usent d'autorité

sans penser aux répercussions sur l'adolescente.

«oula !!! Un trés mauvais souvenir (de son éducation sexuelle). Nous tout était interdit ! Tout ! Jusqu'a montrer
son pied (rire) donc c'est vite vu, nous tout ce qui était en rapport avec la sexualité c'était mal, limite diabolique,
j'en garde un trés mauvais souvenir, et de toute facon tout était mal, pour moi tout était mal, tout ce qui était en
rapport avec la sexualité était mal, on en parlait pas, elle (sa mere) nous faisait pas comprendre puisqu'on en
parlait pas, tout était mal. Quand elle nous parlait, c'était pour nous gueuler dessus « t'as pas intérét a faire
ca » ou des menaces ou des agressions. On n'en a jamais parlé. Avec aucun membre de ma famille. Ni avec ma
saeur et encore moins avec mon frere ».

(Sabrina T, 36 ans, frangaise, chargée clientele, mariée, 2 enfants)

La plupart d'entre elles n'ont pas recu d'éducation sexuelle. Les raisons évoquées sont tres

proches de celles des familles kabyles : tabou, honte, culture.

« Rien, wallou, nada, a part garde ta virginité et attention aux garcons, j'ai jamais eu de conversations avec ma
mere ».

(Lydia, 26 ans, francaise, commerciale, mariée, 2 enfants)

« alors mon éducation S elle a commencé et finit pas une seule phrase quand j'ai eu mes régles pour la premiere
fois. Elle m'a dit : attention aux garcons et c'est la derniere conversation que j'ai eue a ce sujet ».

(Anissa, 28 ans, francgaise, chargée clientele, célibataire)

Les meres, ayant vécu dans un contexte ol la sexualité n'est pas abordée puisque partagée par
tous n'ont pas su trouver les mots justes pour préserver leurs filles. L'éducation s'est donc
faite, a la maniere maghrébine, par le silence ou la peur. Le fait que Lydia énumere les
synonymes du mot «rien » montre qu'elle insiste sur le silence qui a régné autour de
I'éducation sexuelle. Seule la phrase « fais attention aux garcons » revient chez les enquétées
qui ont compris, bien plus tard, l'interdiction des relations hors-mariage. L'éducation sexuelle
s'est construite sous la peur : la peur des parents mais aussi et surtout la peur des hommes. La

260



mere, qui se retrouve seule face a 'éducation de ses enfants, ne voit pas d'autres solutions que
d'éduquer par la menace afin de garder un certain controle sur ses filles. Contrairement a son
pays d'origine ou elle pouvait compter sur l'aide de la famille élargie, des voisins et de la
société, la mere migrante se retrouve dans une situation complexe ou elle doit jongler entre sa
culture et celle du pays dans lequel elle arrive. Elle se retrouve face a un statut de « mere
isolée», ne pouvant compter que sur elle-méme pour éduquer ses enfants (le pere étant souvent
absent, voyant son statut d'autorité récusé et reconstruit dans ce nouvel ordre social). Les
recherches sociologiques et psychologiques ont toujours mis l'accent sur les jeunes filles
d'origine maghrébine, perdues entre deux cultures antinomiques, vivant bien souvent des
« crises identitaires ». Par nos recherches, nous avons rendu compte du fait que ce sont les
meres qui rencontrent le plus de difficultés. Elles découvrent un eldorado féminin lorsqu'elles
arrivent en France, une position féminine révée. Les conséquences sur leur reconstruction
identitaire sont aussi a souligner. Elles aimeraient transmettre a leurs filles une telle liberté,
une telle indépendance mais les pressions qui viennent de l'extérieur ne sont pas a négliger. La
famille restée dans le pays d'origine attend une éducation irréprochable car elle estime encore
avoir des droits sur les «enfants du pays ». Il s'agit notamment des freres de la mere, des
parents ou des oncles. Ainsi la transmission de la culture arabo-islamique peut étre
appréhendée comme une dette de vie envers le groupe familial qui doit faire preuve de fidélité
dans la perpétuation du nom, du patrimoine mais aussi des valeurs associées a la sexualité. La
responsabilité a pérenniser un héritage culturel peut se renforcer dans et par la migration. De
peur, elles restent figées sur leur culture d'origine, et exigent de leurs filles un comportement
digne d'elles.

Mais peu a peu, la contrainte masculine qui se justifiait dans un milieu culturel fort, s'exerce
de moins en moins et va permettre aux femmes une indépendance progressive. Le repli du
pere a contr